INITIATION
A
L'ISLAM

Par

Zahid Aziz

Ahmadiyya Anjuman Lahore Publications, U.K.

www.aaiil.org




Initiation a L’Islam

Plus de 100 réponses aux questions basiques
posées par les débutants et les plus jeunes
lecteurs

Par
Dr. Zahid Aziz

Ahmadiyya Anjuman Lahore Publications, U.K.
2012

www.aaiil.org



Premiére édition anglaise 1993
Version francaise 2012

Traduction francaise par Stéphane Miglietti-Thiefain

Ahmadiyya Anjuman Lahore Publications, U.K.
15 Stanley Avenue, Wembley, U.K., HA0 4JQ

Websites: www.aaiil.org
www.ahmadiyya.org

e-mails:  aaiil.uk@gmail.com
info@ahmadiyya.org

ISBN: 978-1-906109-21-9



Préface a I’édition anglaise

Il'y a eu une grande demande pour la réalisation d’un livret
destiné a initier les plus jeunes aux enseignements de I’Islam dans
un langage simple et clair. L’Association Ahmadiyya pour la
propagation de I’Islam a, au cours des derniéres décénies, produit
une gamme d’excellents ouvrages traitant de tous les aspects de
I’Islam, et visant particulierement & corriger les idées fausses
concernant I’Islam, ainsi qu’a répondre aux doutes et aux
questions qui se posent dans I’esprit moderne concernant cette
Religion.

Cette littérature a été largement appréciée et saluée en
répondant aux besoins d’aujourd’hui, a la fois en enseignant
I’Islam aux Musulmans et en présentant I’Islam au monde entier.
Il est ressenti depuis un certain temps que la merveilleuse
connaissance contenue dans ces ouvrages doit étre plus facilement
accessible aux plus jeunes en leur présentant ces connaissances
dans un langage plus simple, rendant a ces ouvrages un role
initiatique. Ce livret a tout d’abord été réalisé en ce sens.

Toutes les doctrines et pratiques de bases ont été complétées
par des informations provenant du Saint Coran, L’Hadith, ainsi
que par les enseignements moraux enseignés par I’Islam. Aucune
connaissance préalable n’est requise. L’utilisation du Question-
Réponse, nous I’espérons, rendra ce livret plus intéressant qu’il ne
le serait avec une approche plus descriptive. J’ai tenté de garder
un langage ainsi qu’un phrasé simple, mais jusqu’ou cet objectif a-
t-il été atteint? Cela ne peut étre déterminé que par les jeunes
lecteurs. J’ai aussi congu le livret de maniére & conserver un
maximum de clarté et de confort de lecture.

Tout au long du livret, vous trouverez de nombreuses citations
du Saint Coran, avec les références complétes. En certains
endroits cependant, les enseignements de I’lslam sont expliqués



i PREFACE

avec des termes génériques, sans citations ou références
spécifiques, car cela n’était pas considéré comme nécessaire dans
un livret initiatique de ce genre. Pour davantage d’explications
(également plus complétes), les écrits de Maulana Muhammad Ali
doivent étre consultés. En tout cas, plus les jeunes lecteurs
avanceront dans leurs connaissances, plus ils devront se référer a
ces ouvrages.

Cet ouvrage est la premiere tentative du genre, ¢’est un bond
vers le progres. Les éditeurs recevront avec reconnaissance tous
les commentaires ou suggestions pour le remaniement de ce livret.

Zahid Aziz,
Angleterre,
Aot 1993

Traduit de I’anglais par Stéphane Miglietti-Thiefain



Contents

L INEroduCioN .....ocviiiiiiece e 1
2. Les croyances fondamentales et pratiques ...................... 5
BUANIAN s 8
A LES ANQES ..ottt 14
5. Les Propheétes et 1es MeSSAgers ........cccoorerrerieereniennnnen. 16
6. Les Livres de DIeU .....cccoovvveiciiiiiicseeece e 21
7.LaVie aprés [a MOort ... 24
8. LA PIIBIE oo 29
9. LE JEUNE ... e 34
10. Le Hajj, ou pélerinage a Makka ..........ccccoevvvviininnenns 37
11 La Charité ..o 39
12. Le JiNAd ..o 43
13. Le SAINT COFAN ...ocviiiiiiiieeeeees s 47
14, Le Hadith ..o 54
15. Le code de conduite Musulman ............ccccoeevreincnnnnn 58
ANNEBXE i 71



1. Introduction

« La religion aupres d’Allah est I’Islam. » (3 ; 19)

1. Quel est le nom de notre religion?
Le nom de notre religion est Islam. Ce mot est prononcé ainsi:

IS — Comme dans le mot « hisse »
(sans prononciation du « e »)

LAM — Comme dans le mot « lame »
(sans prononciation du « e »)

Un croyant de I’Islam est connu sous le nom de Musulman, pro-
noncé ainsi:

MUS - Se prononce comme le mot « muse »
UL - Comme dans le mot « pull »
MAN — Comme dans le mot « char-mant »

2. Que signifient ces mots ?

Le mot « Islam » signifie « entrer dans la paix » et « se soumettre
a Dieu ». Musulman, par conséquence, définit celui qui a fait la
paix, aussi bien avec Dieu qu’avec I’homme, au travers de la sou-
mission & Dieu.

3. Qui a donné ces noms a cette religion ?
Ces noms se trouvent dans le Saint Coran, le Livre Sacré des Mu-
sulmans. Par exemple, Dieu dit :

« J’ai choisi pour vous (pour I’humanité) I’lslam comme
religion. » (Chapitre 5, verset 3,0u5: 3)
Et

« I (Allah) vous a nommeé Musulman. » (22 : 78)



2 INITIATION A L’ ISLAM

4. Quel est I’enseignement de base de I’Islam?

L’enseignement de base de I’Islam est de faire la paix avec Dieu,
ce qui signifie de se soumettre et d’obéir a Dieu completement. Et
aussi de faire la paix avec I’homme, ce qui signifie de faire le bien
autour de soi. Cet enseignement de base est résumé ainsi dans le
Saint Coran :

« Celui qui se soumet entierement a Allah, et fait le bien
aux autres, doit recevoir sa récompense de son Sei-
gneur. » (2:112)

(Note : le terme « celui » dans le Coran ne s’adresse pas seulement
aux hommes mais & tout étre humain, homme ou femme.)

5. Comment I’Islam est-il apparu dans le monde ?

La religion Islamique dans sa forme actuelle nous est parvenue par
les enseignements du Saint Prophete Muhammad, qui a vécu et
préché en Arabie il y a 1400 ans (né en 571 de I’ére commune,
mort en 632 de I’ére commune).*

Cependant, le Saint Prophete déclara qu’il n’apportait pas une
religion complétement nouvelle dans le monde puisque les prin-
cipes de bases de I’lslam ont aussi été préchés par tous les grands
fondateurs des différentes religions fondées avant lui. Par consé-
quent, la religion Islamique ne commenca pas avec le Saint Pro-
phéete Muhammad, mais devint aussi la religion d’Abraham,
Moise, Jésus, Krishna, Buddha, ainsi que de tous les autres pro-
phétes de Dieu.

6. Pourquoi cette religion n’est-elle pas nommée d’aprés le
Saint Prophéte Muhammad ?

Cette religion n’est pas nommée d’aprés le Saint Prophéte Mu-
hammad puisque, & proprement parler, lui-méme n’était pas le
fondateur de I’lslam, mais était Musulman (Un croyant de

! Note du traducteur : I’ « ére commune » débute a la naissance de Jésus
Christ. Cela signifie donc que le Saint Prophete Muhammad est né 571 an-
nées apres la naissance de Jésus Christ, et mort 632 années apreés la naissance
de ce dernier.



1. INTRODUCTION 3

I’Islam). Les prophétes avant lui sont aussi nommés Musulmans
dans le Saint Coran. Notre religion n’a pas été nommée d’apres le
Saint Prophéte Muhammad afin de souligner qu’elle enseigne les
mémes principes de base que ceux enseignés par tous les pro-
phetes qui sont apparus avant lui, aux différents endroits du
monde.

7. Y a-t-il des raisons particulieres pour que notre religion
soit appelée Islam ?

Oui, parce qu’elle enseigne que, comme I’univers autour de nous
obéit aux lois que Dieu a établies pour lui, I’lhomme aussi devrait
aussi se présenter a la direction du Tout-Puissant, direction révélée
par son Prophéte. Cette religion enseigne que I’lslam ou « la sou-
mission a Dieu » est la caractéristique du monde physique et de la
nature humaine. Tout enfant & la naissance est un ‘Musulman’
dans le sens ou il (ou elle) se comporte selon la vraie nature Hu-
maine.

8. Si les prophétes précédents ont aussi enseignés les mémes
bases que I’lslam, qu’y avait-il de nouveau dans les ensei-
gnements du Saint Prophete Muhammad ?

Les enseignements originaux apportés aux différentes nations du
monde par les prophétes qui étaient apparus en chacun d’eux ont
disparu progressivement, altérés et obscurcis. Dieu & donc envoyé
le Saint Prophéte Muhammad pour :

1) Ré-établir ces principes originaux.

2) Précher d’autres vérités qui n’avaient pas été pré-
chées avant, mais devenues nécessaires a cet instant
puisque I’humanité avait évolué.

3) Pour rassembler le meilleur de toutes les religions au
sein d’une méme croyance.

Ainsi, le Saint Prophéte Muhammad est apparu comme le Dernier
Prophéte, pour donner au monde entier une religion parfaite et
éternelle : I’Islam.



4 INITIATION A L’ ISLAM

9. Que doit-on faire afin de devenir un Musulman ?

Un individu devient un Musulman en déclarant en public un ser-
ment connu sous le nom de Kalima Shahada. 1l s’exprime ainsi :

Ash-hadu an la ilaha ill-Allah
(J’atteste qu’il n’y a aucun dieu en dehors d’Allah)

Wa ash-hadu anna Muhammad-an rasul-Ullah
(Et j’atteste que Muhammad est le Messager d’Allah).

Le Kalima contient les deux points principaux auxquels un Mu-
sulman doit croire :

11 n’y a qu’un seul Dieu : Allah

Et

Le Saint Prophéte Muhammad est le Messager d’Allah pour
I’humanité.



2. Les croyances fondamentales et
pratigues

« Ce n’est pas de la vertu que de tourner vos visages vers
I’Est et vers I’Ouest, mais vertueux sont ceux qui croient en
Allah, et au Jour Dernier, et aux anges et au Livre et aux
prophétes, et qui donne de son bien, par amour pour Lui,
aux proches, aux orphelins, aux nécessiteux, aux voyageurs
et a ceux qui le demandent et pour libérer les esclaves, ce-
lui qui prie et paie la Zakaat ; et ceux qui remplissent leurs
engagements lorsqu’ils se sont engagés, ceux qui sont per-
sévérants dans la misére, la maladie et quand les combats
font rage. Ce sont eux les véritables Musulmans, ce sont
ceux qui remplissent leur devoir. » (2 : 177)

10. Y-a-t-il une liste des principales croyances Musulmanes ?

Oui, le Kalima lui-méme est connu pour étre la “bréve expression
de la foi’. Cela résume les principales croyances Musulmanes, qui
sont aux nombres de cing. Ces croyances sont :

1. Dieu : Qui posséde les plus parfaites et excellentes quali-
tés.

2. Les Anges : Qui agissent sur le cceur de chacun, les inspi-
rant a faire le bien.

3. Les Prophétes et Messagers de Dieu : Envoyés dans
toutes les nations du monde, y enseignant leur vertu par
leur propre exemple moral.

4. Les Livres de Dieu : Qui ont été révélés dans toutes les
nations au travers de leurs propheétes respectifs, incluant
la maniére selon laquelle I’'homme® doit vivre et se com-
porter.

1 ' a .
au sens de I’étre humain.



6 INITIATION A L’ ISLAM

5. La vie aprés la mort: Lorsque chaque personne doit
prendre conscience de tous les actes, bons ou mauvais,
qu’il / elle a effectué dans cette vie, et doit faire face aux
conséquences.

11. Quelle est le point le plus important que I’Islam enseigne a
propos de la foi ?

Ce point important est le suivant : Cette croyance ne signifie pas
seulement croire quelque chose dans son cceur, mais aussi agir
selon sa foi. La simple foi ne vaut rien si elle n’est pas mise en
pratique. Le but de la foi est de nous montrer ce que nous devons
faire. La “foi’ par elle-méme ne permet pas d’obtenir le Salut.

12. Comment cela s’applique-t-il aux cinq croyances de
I’Islam ?

Cela s’applique comme suit :

Foi en Signifie que nous devrions

Dieu. Essayer de nous perfectionner
et d’acquérir les meilleures
qualités.

Les Anges. Suivre nos pensées positives et

nos impulsions.

Les Prophetes. Essayer de modeler notre vie
sur I’exemple des Justes dans
toutes les nations de la terre.

Les Livres de Dieu. Suivre toutes les vérités, quel
que soit I’Ecriture ou la religion
dans laquelle elles se trouvent.

La vie aprés la mort. Garder en mémoire que toutes
nos actions, bonnes comme
mauvaises, révélées ou cachées,
seront jugées.



2. LES CROYANCES FONDAMENTALES ET PRATIQUES 7

13. Quelles sont les principales pratiques qu’un Musulman
doit accomplir ?

Afin de se soumettre a Dieu, et d’étre en paix avec ses fréres hu-
mains, un Musulman doit accomplir certains devoirs envers Dieu
ainsi qu’envers ses fréres humains. Ses devoirs envers Dieu sont:

La Priere (Salaat)
Le Je(ne (Saum)
Et
Le pelerinage a Makka (Hajj).

Le devoir d’un Musulman envers ses fréres est de donner de
ses ressources, de son temps, de son énergie, de son argent, etc.
pour le bien des autres ; en particulier, de donner une partie de sa
richesse & ceux qui en ont besoin (devoir nommé « donner le za-
kaat », un imp6t de charite).

14. Quel est le point principal a retenir a propos de ces de-
voirs concrets ?

Le point principal a retenir a propos de ces devoirs est que leur but
est de nous rapprocher de Dieu, de nous amener a faire le bien aux
autres, et de ne pas commettre d’actes répréhensibles dans notre
quotidien. Par conséquent, nous devons mener a bien ces taches,
non pas comme des rituels, mais en se rappelant Dieu du fond de
nos ceceurs. L’exécution de ces actes d’adoration ne peut que nous
étre favorable si nous les utilisons comme base pour
I’amélioration de notre caractére et de notre conduite dans la vie
quotidienne. Si une personne prie et jeCine, mais ne parvient pas a
faire le bien et s’abandonne a de mauvaises habitudes, ses priéres
et son jelne seront inutiles.



3. Allah

« Allah — 1 n’y a pas d’autre dieu que Lui. A Lui appar-
tiennent les plus beaux noms. » (20 : 8)

« Lui, Allah, est Unique. Allah est Celui de qui tout dépend.
Il n’engendre pas, ni n’est engendré, et aucun n’est sem-
blable a Lui. » (ch.112)

15. Quel est le principal enseignement de I’Islam a propos de
Dieu ?

L’Islam enseigne qu’il y a un, et un seul, Dieu qui est le Créateur
et le Maitre de I’univers tout entier. Il est unique en tout point, et il
n’y a rien qui porte toute ressemblance avec Lui. Il est le
Connaisseur de toutes choses et a plein pouvoir sur I’ensemble de
la création. Il n’est jamais soumis au besoin, car toute chose dé-
pend totalement de Lui. Il possede toutes les qualités parfaites, et
I’lhomme doit le vénérer, Lui et Lui seul.

16. Y a-t-il un nom pour Dieu que les Musulmans utilisent
particulierement ?

Oui. Selon I’Islam, le nom personnel de Dieu est le mot Arabe
Allah. Le nom personnel signifie que c’est le nom qui fait uni-
quement référence a Lui, et a Lui plut6ét qu’a une qualité particu-
liére qu’il possede. Son nom est prononcé comme sulit :

AL — Comme dans le mot Frangais al-légence
LAH - Comme dans le mot la-rge

Le mot Allah indique que Dieu est Celui Qui possede toutes les
caractéristiques parfaites. Le Coran lui-méme I’exprime dans
cette phrase :

«Allah a les noms (ou les qualités) les plus excel-
lent(e)s. » (7 :180)

Les noms de Dieu dans d’autres langues, comme God en An-

8



3. ALLAH 9

glais, ou Khuda en Urdu® ne transmettent seulement que certains
attributs particuliers de I’Etre Divin, et ils sont également utilisés
pour les autres que Dieu (comme pour dieu, les dieux, déesse, etc).
Allah, toutefois, ne s’est toujours employé que pour Dieu Lui-
méme.

17. L’Islam A-t-il donné des arguments prouvant I’existence
de Dieu ?

Oui, le Saint Coran donne trois arguments sur ce point.

Premiérement, il nous renvoie au monde physique qui montre
un grand ordre et arrangement, qui fonctionne selon les lois, et ou
tout a un but défini dans I’ensemble du systéme ainsi constitué. Il
y a aussi une immense beauté dans la nature qui attire le cceur de
I’homme. La science découvre, a tout moment, de plus en plus de
ces caractéristiques du monde. Donc, derriére ce fonctionnement
de la nature grandement déterminé et magnifique, il doit se trouver
une unique Intelligence, de grande beauté et de grande séduction.

Deuxiémement, Le Coran nous parle de I’étroit et profond
lien entre Dieu et la nature spirituelle de chaque étre humain. Iy a
un désir intérieur en chacune et en toute personne de chercher
quelque chose qui lui est supérieur, et quand il rencontre des diffi-
cultés, une personne veut de maniére instinctive faire appel a une
Puissance Cachée pour I’aider.

Troisiémement, et I’argument le plus convaincant, les Pro-
phétes et les hommes de Dieu sont apparus dans toutes les nations
du monde, et ont montré a leurs peuples la réalité de Dieu par
leurs enseignements et leurs ceuvres. Tout comme la plupart
d’entre nous en apprenons plus sur la science sans faire toutes les
découvertes nous-mémes, mais en acceptant le travail et les
preuves de ceux qui se sont dévoués a I’étude de la science, la
preuve de I’existence de Dieu est fournie par la vie des grandes
lumiéres (Prophétes et hommes) que Dieu a envoyeés partout dans
le monde en ce but.

! Langue Indienne parlée au Nord de I’Inde et langue officielle du Pakis-
tan.



10 INITIATION A L’ ISLAM

18. Les autres religions enseignent aussi I’existence de Dieu. Y
a-t-il des différences entre leurs enseignements et le con-
cept Islamique de Dieu ?

Oui, il y a d’importantes différences.

La premiére différence majeure est que I’lslam enseigne
I’absolue unicité de Dieu, qu’ll est le seul a étre Divin. Aucune
idole ni objet sacré, ni aucun maitre spirituel ou religieux ne peut
posséder de pouvoir ou d’attribut Divin.

Deuxiémement, I’Islam enseigne la grande conception de
Dieu, et n’accepte aucune limite & Son Pouvoir et a Sa Connais-
sance, alors que les autres religions considérent qu’ll en posséde.
Par exemple, I’Islam rejette la croyance hindouiste selon laquelle
Dieu n’est pas le Créateur de la matiére et de I’ame, mais existe a
leurs cotés. L’Islam rejette aussi la doctrine Chrétienne selon la-
quelle Dieu pardonnerait moins qu’ll punit les péchés, et qu’ll a
envoyé Son “fils’ subir la punition pour les péchés de I’humanité
toute entiére. Par ailleurs, un fils est nécessaire pour prendre la
place du pere quand le pere meurt. Cela ne peut s’appliquer si
Dieu est parfait.

Troisiemement, L’Islam réfute I’idée qu’un étre humain,
quelle que soit sa grandeur, ait pu étre une ‘manifestation’ de Dieu
sur terre, ou une incarnation Divine.

19. Quelles sont les conséquences concrétes de ces trois dif-
férences ?

Ces différences élévent et conférent de la dignité a la position de
I’homme. Croire a I'unicité d Dieu signifie que I’homme ne doit
vénérer ni étre esclave de quoi que ce soit en ce monde, comme
des idoles, des puissances naturelles, des corps célestes, des chefs
religieux, des rois, des dictatures, etc. Donc I’homme est destiné a
conquérir le monde qui I’entoure, et non d’étre effrayé par celui-
ci ; et chaque personne est destinée & utiliser son ou sa propre in-
telligence et raison, et non d’obéir aveuglément a quelqu’un
d’autre.

La croyance en la plus haute conception de Dieu signifie que
la propre progression de I’hnomme est illimitée. Sa connaissance et



3. ALLAH 11

force, pourtant insignifiante comparée a celle de Dieu, peut aller
en s’accroissant. Rejeter la croyance qu’une personne puisse étre
une ‘manifestation’ de Dieu, signifie que I’on doit considérer les
grands Fondateurs des religions, non pas comme des ‘Dieux’ en-
tourés de mysteres et possédant des pouvoirs surnaturels, mais
comme des étres humains mortels qui ont montré par leurs propres
vies et par leurs propres exemples comment les autres doivent
vivre.

20. Y a-t-il une autre particularité distinctive et importante
du concept Islamique de Dieu ?

Oui, I’lslam enseigne qu’Allah est « le Seigneur (Rabb) de tous
les mondes ». (Rabb est prononcé ‘reub’ de maniére phonétique.)
Allah est, par conséquent, non pas seulement le ‘dieu’ des musul-
mans, ni le dieu d’une race, religion ou nation particuliére, mais
I’Unique Dieu pour toute I’humanité. En tant que Seigneur de
toutes les nations, 1l n’a pas seulement fourni les moyens de sub-
sistance physique a tous les pays de la terre, mais aussi Son con-
seil pour leur progrés moral. Il aime et est juste de maniere égale
envers toute partie de I’humanité, et Il n’a aucun favori, ni d’élus
ou de rebut parmi la population.

21. Comment I’homme doit il se tenir dans sa relation avec
Dieu, selon I’Islam.

Dieu n’a pas donné a I’homme seulement un corps, mais aussi une
ame au travers de laquelle il peut entrer en contact avec son Créa-
teur. Mais tandis que le corps, comme le reste de la nature, est
tenu d’obéir aux lois de Dieu, I’ame, elle, est libre de suivre le
conseil de Dieu, ou de le rejeter. Le développement de I’ame se
fait en suivant de plein gré la direction de Dieu, révélée par Ses
prophétes.

Selon le Coran, I’ame de chaque personne est « I’Esprit de
Dieu » qui a été insufflée en lui ou en elle (32 : 9). Cela signifie
que I’ame de I’&tre humain posséde une relation spéciale avec
Dieu, et que I’hnomme est capable d’imiter les attributs Divins a sa
propre et plus petite échelle (voir N°23 ci-dessous). Dieu est in-
croyablement proche de I’ame des hommes, plus proche encore
que I’homme n’est proche de sa propre ame. Il connait les pensées



12 INITIATION A L’ ISLAM

les plus intimes d’un individu, méme celles que cet individu ne
réalise pas de maniére consciente lui-méme. Dans I’dme des
hommes est implanté I’amour pour Dieu ainsi que I’aspiration
envers Dieu. L’ame des hommes ne peut se trouver entiérement
satisfaite sans Dieu.

(Voir, par exemple, les versets suivants du Saint Coran concernant
ces idées: 50:16 ;56 :85;20:7;2:165;5:119; 89 :27-30.)

22. Quelles sont les autres choses que nous dit le Saint Coran
a propos de Dieu ?

Le Coran nous raconte beaucoup au sujet de Dieu. Le plus souvent
il appelle Dieu Rahmaan (Bienfaisant) et Raheem (Miséricor-
dieux). Rahmaan signifie réellement que Dieu est si aimant et gé-
néreux qu’ll a accordé aux hommes d’innombrables bénédictions
en cadeau, sans nécessiter de contrepartie de la part des hommes.
Dieu est Raheem signifie qu’ll est miséricordieux, si bien que
lorsque I’homme fait I’effort d’utiliser les bontés qu’il a regues de
Dieu pour de bonnes causes, Dieu I’aide & réussir. Par exemple,
Dieu a donné aux hommes toutes sortes de ressources physiques
en ce monde, sans requérir d’efforts de la part des hommes. Quand
ils essaient d’exploiter ces ressources pour le bien, Dieu les aide a
réussir. Le saint Coran nous dit aussi que Dieu est Clément, Com-
patissant, Juste, Répondeur aux prieres, Créateur de toute chose,
Tout-Puissant, Omniscient, etc.

Voici un passage du Saint Coran qui mentionne de nombreux
attributs de Dieu :

« C’est Lui, Allah, en dehors de Lui il n’y a pas de Dieu.
Le Connaisseur de I’invisible et du visible. Il est le Bien-
faisant et le Miséricordieux. C’est Lui, Allah, en dehors
de Lui il n’y a pas de Dieu; Le Seigneur, le Saint, le
Créateur de la paix, Celui Qui confére la sécurité, Celui
Qui prévaut sur tout, Le Puissant, le Supréme, le Déten-
teur de la grandeur... C’est Lui, Allah, le Créateur,
I’Auteur, le Fagonneur. Siens sont les plus beaux noms.
Tout ce qui se trouve dans les cieux et la Terre Le glori-
fie ; etil est le Puissant, I’Erudit. » (59 :22-24)



3. ALLAH 13

23. Pourquoi croire que Dieu posséde ces attributs ?

Parce que I’homme peut essayer d’acquérir et faire preuve du
méme genre de qualités dans sa vie. Le Coran dit :

« Nous suivons la Religion d’Allah - et qui est meilleur
qu’Allah en sa Religion. » (2 :138)

Dieu est le Rabb (Celui Qui pourvoit et Qui nourrit le monde en-
tier), aussi I’homme devrait essayer de pourvoir aux autres. Dieu
est Rahmaan, aussi I’nomme devrait prendre I’initiative en appor-
tant le bien aux autres, qu’ils aient fait quelque chose pour le méri-
ter ou non. Dieu est Raheem, aussi I’homme devrait rejoindre,
aider et encourager ceux qui font le bien. Dieu est Omniscient et
Sage, ainsi I’homme devrait aussi essayer de parfaire ses connais-
sances et acquerir la sagesse.

Croire aux attributs Divins met aussi fin aux agissements de
ceux qui nuisent aux autres a des fins personnelles. Celui qui croit
sincérement que Dieu est son Rabb (pourvoyeur) sait qu’ll
s’occupera toujours de lui, et ainsi une telle personne ne sera ja-
mais tentée de prendre le bien d’un autre. Celui qui croit sincére-
ment que Dieu est Omniscient devrait savoir qu’il ne pourra ja-
mais cacher aucune mauvaise action, méme secrete, a Dieu.



4. Les Anges

« Et nous vous avons créé, puis nous vous avons fagonnés,
ensuite nous avons dit aux anges : Prosternez-vous devant
Adam (ou I’humanité). » (7 :11)

24. Que sont les anges ?

Les anges sont des étres spirituels et non matériels qui mirent en
place les commandements et les lois de Dieu dans le monde. Ils
n’ont pas de ‘ volonté’ qui leur soit propre, contrairement aux
hommes, et ce sont les intermédiaires entre Dieu et le monde.

25. Comment sont les anges ?

Comme les anges ne sont pas des étres physiques, ils ne peuvent
étre vus par I’ceil humain. Donc cette question ne se pose pas. Ce-
pendant, les Prophétes de Dieu et d’autres personnes vertueuses
peuvent ‘voir’ de temps en temps les anges, mais cela avec leur
vue spirituelle (par le biais de I’esprit, la pensée), dans des réves et
des visions.

26. Quelles fonctions ont les anges ?

Les anges ont deux genres de fonction : Ils ont un réle a jouer
dans le monde physique, et un autre réle dans le développement
spirituel de I’homme. Dans le monde physique, le fonctionnement
de la nature est dicté par les lois, comme I’a exposé la science en
découvrant nombre de ces lois. L’Islam enseigne que ces lois ont
été ordonnées par Dieu, et que les anges — les dignitaires de Dieu
— les mirent en action. Dans le sens spirituel, les anges transmet-
tent la révélation de Dieu aux propheétes et aux vertueux, apportent
I’aise et la force dans les cceurs des vrais croyants, et inspirent de
nobles pensées aux esprits de tous. lls le font, bien sir, en agissant
au travers des sens spirituels des étres humains, et non par leurs
sens physiques tels que la vue et I’ouie.

14



4. LES ANGES 15

27. Pourquoi les anges sont-ils nécessaires pour porter les
messages de Dieu a I’humanité ?

Tout comme la lumiére est nécessaire a nos yeux pour voir les
choses, et que I’air est nécessaire pour porter les sons & nos
oreilles, une entremise est nécessaire pour activer nos sens spiri-
tuels. Les anges sont cette entremise. Ils apportent les messages de
Dieu a la vue et a I’ouie spirituelle des vertueux, et attribuent de
bonnes et de nobles pensées dans le ‘cceur’ de tous. Mais seul le
vertueux, de par ses sens spirituels hautement développés, peut
étre capable de percevoir le travail des anges.

28. Y a-t-il un autre point important que I’islam nous indique
a propos des anges ?

Un point trés important dans le Saint Coran nous rapporte que
Dieu a donné a I’humanité la capacité d’acquérir la connaissance
de toute chose dans I’univers. De plus, le Coran nous indique que
les anges, qui mirent en exécution les lois de Dieu dans le monde,
se sont soumis aux hommes en raison d sa grande intelligence. En
d’autres termes, I’homme peut se servir de sa connaissance des
lois de la nature pour contréler le monde. Donc le Saint Coran
révéla il y a plusieurs siecles que I’homme peut faire les plus
grands progres scientifiques et technologiques parce que les anges,
organismes qui instaurérent les lois de Dieu dans le fonctionne-
ment du monde, sont soumis entieérement aux hommes.

29. La foi dans les anges a-t-elle une importance capitale ?

Comme il est mentionné précédemment, toute foi en I’Islam exige
d’un Musulman qu’il fasse quelque chose de concret et de positif,
et la foi dans les anges signifie que nous devrions suivre nos
bonnes impulsions, et rejeter les mauvaises. Le Saint Coran dit
aussi qu’il existe des ‘démons’ qui insufflent de basses et
d’égoistes pensées dans I’esprit de I’homme. Cependant, méme
s’ils existent, le Coran ne demande pas d’un Musulman de ‘croire’
aux démons, mais en fait de ne pas croire en eux. Cela montre que
la “foi’ Islamique ne signifie pas de croire seulement dans notre
cceur, mais aussi d’agir en concordance avec la foi.



5. Les Prophetes et les Messagers

« L’humanité est une seul nation. Alors Allah fit apparaitre
les prophétes comme porteurs de bonnes nouvelles et aver-
tisseurs... » (2 :213)

« Et ceux qui croient en Allah et en ses messagers et ne font
aucune distinction entre eux (dans la croyance), voila ceux
a qui il donner leurs récompenses. » (4 : 152)

« Nous avons envoyé un messager a chaque peuple, pour
leur dire : Servez Allah et évitez le démon. » (16 :36)

30. Qu’est-ce qu’un ‘prophéte’ ou un ‘messager’ de Dieu ?

Un prophéte (Nabi) ou messager (Rasal) de Dieu est un étre hu-
main a qui Dieu donne Ses conseils et qui est chargé par Lui de
véhiculer ces conseils au peuple, afin qu’ils puissent faire le bien
et éviter le mal.

31. Dans quels pays du monde les Prophétes sont-ils appa-
rus ?

Selon I’Islam, Dieu envoya des prophétes dans tous les pays de la
terre, a différents niveaux de leurs histoires. Le Saint Coran dit :
« Et pour tous les peuples il y a un messager » (10 :47)

« Il n’est pas une nation qui n’ait déja eu un avertisseur »
(35:24)

32. En lequel de ces Prophetes de Dieu les Musulmans
doivent-ils croire ?

Les Musulmans doivent croire en tous les prophétes et messagers

de Dieu, de maniére égale, sans distinction, ou qu’ils soient appa-

rus. Dans le Saint Coran (2 :136, 2 :285, 3 :84 etc.), il est indiqué

clairement : « Nous ne faisons aucune distinction entre eux ».

16



5. LES PROPHETES ET LES MESSAGERS 17

33. Pouvez-vous nommer certains de ces Prophetes ?

De nombreux prophétes sont mentionnés par leur nom dans le
Saint Coran ; par exemple, Noé, Abraham, Moise, David, et Jésus
parmi les prophétes Bibliques, et aussi les prophétes non Bi-
bligues, dont voici le nom de quelgues-uns : Lugman, Hud, et
Dhul-Kifl. Et, le dernier de tous, c’est le grand, I’universel Pro-
phete Muhammad, que la paix et les bénédictions d’Allah soient
sur lui.

34. Y a-t-il eu d’autres Prophetes que ceux mentionnés dans le
Saint Coran ?

Certainement, Le Cran lui-méme nous dit qu’il ne mentionne que
quelques prophetes (voir 4 :164). Depuis que les prophetes sont
apparus partout dans le monde, et ils furent nombreux en chaque
peuple, il est impossible d’établir une liste compléte des noms de
tous les prophétes. Les Musulmans doivent croire en tous les pro-
phetes, et les respecter, qu’ils soient nommés dans le Coran ou
non.

35. 1l est bien connu que les Musulmans croient en les Pro-
phétes Israelites, incluant Jésus. Comment doivent-ils con-
sidérer les grandes figures des autres religions, telles que
Krishna, Bouddha, et Confucius ?

Il apparait de maniere manifeste d’apres les enseignements du
Saint Coran que, comme Dieu a envoyé des Prophetes a toutes les
nations, et qu’un grand nombre des anciens fondateurs des autres
religions paraissaient partout dans le monde, ces anciens fonda-
teurs aussi auraient été des prophétes et des messagers de Dieu. En
fait, partout ou il y a un peuple suivant une sainte écriture plus
ancienne que le Coran, leurs fondateurs religieux mentionnés dans
ces Livres devraient étre acceptés par les Musulmans comme de
réels prophétes de Dieu. Il a été suggéré que Bouddha est men-
tionné dans le Saint Coran sous le nom de « Dhul-Kifl », Signi-
fiant homme de Kifl, et Kifl est la forme Arabe du nom de son lieu
de naissance : Kapilvestu.

36. Mais les religions comme le christianisme et I’hindouisme
vénerent leurs grandes figures religieuses comme des



18 INITIATION A L’ ISLAM

dieux ou des incarnations de Dieu. Qu’est-ce que dit
I’Islam ?

Selon I’Islam, toutes ces personnes vertueuses étaient mortelles,
les prophetes de Dieu, comme le Saint Prophétes Muhammad, ont
les mémes besoins que n’importe quel étre humain. Ils ont tous di
mourir, comme tous le doivent. Il y a de hombreuses raisons pour
lesquelles ils ont été révérés par leurs croyants comme des ‘dieux’.
Une de ces raisons est que leurs paroles ont été mal comprises par
les générations ultérieures, qui comprirent leurs expressions figu-
ratives dans un sens littéral. Une autre de ces raisons est que les
détails de leurs vies ne furent pas préservés efficacement, et c’est
pourquoi une grande quantité de mythes ont grandi autour d’eux,
et leurs actes et ceuvres furent grandement exagérés.

37. Pourquoi les prophétes furent-ils humains, et non des
‘dieux sur terre’ ?

Parce qu’ils furent envoyés pour guider les autres étres humains,
non seulement par la prédication, mais aussi par leur exemple per-
sonnel. Ainsi ils devaient étre complétement humains pour mon-
trer aux autres comment vivre. Selon I’Islam, chaque Prophéte
était lui-méme le premier et le principal adepte de la voie que
Dieu révélait au peuple au travers de lui. C’est pourquoi les précé-
dents prophétes sont appelés ‘Musulmans’ dans le Saint Coran,
étant non seulement les enseignants mais aussi les adeptes de la
voie de Dieu. Voir par exemple 3 :67. Comme pour le Saint Pro-
phete Muhammad, non seulement I’Islam enseigne qu’il était un
étre humain, mais une étude de sa vie montre qu’il se considérait
lui-méme comme un simple mortel, et mélé au peuple comme un
d’entre eux.

38. Qu’ont enseigné les Prophetes ?

Ils ont tous donné le méme enseignement principal : Que I’homme
doit vénérer Dieu, et Dieu seul, et faire le bien a son semblable,
son prochain. Bien sdr, les détails de ces enseignements varient
selon le peuple et le moment auquel un prophéte est apparu. Dans
le Saint Coran, Les enseignements de tous les Prophétes sont ap-
pelés Islam, et les Prophetes et leurs vrais adeptes sont appelés
Musulmans. Voir, par exemple, 2 :131-133 et 5:111. Cela se ré-



5. LES PROPHETES ET LES MESSAGERS 19

fere au fait que les enseignements fondamentaux donnés par cha-
cun d’entre eux sont les mémes : Soumission a Dieu et paix avec
les autres étres humains.

39. Depuis que les Musulmans croient en tous les Prophétes de
maniére égale, quelle est la position particuliére du Saint
Prophéte Muhammad ?

Tous les Prophetes étaient les égaux de Dieu, mais I’étendue de
leurs missions était variée. Les messagers Divins antérieurs au
Saint  Prophéte Muhammad étaient chacun détenteurs
d’enseignements limités a leurs nations respectives, puisqu’en ces
temps un peuple n’était guere en contact avec les autres peuples.
Par ailleurs, les enseignements de chaque Prophéte étaient appli-
qués pour une période limitée seulement, aprés laquelle Dieu le-
vait un autre Prophéte pour modifier certains de ces enseigne-
ments pour les nouvelles conditions. Mais finalement I’heure
viendra pour unir tous les peuples autour d’une unique religion et
ainsi I’humanité pourra vivre en paix comme une seule nation.
C’est dans ce but que fut envoyé le Saint Prophéte Muhammad, a
qui Dieu donna les enseignements pour le monde entier pour tous
les temps a venir.

40. Pouvez-vous donner des arguments pour appuyer cette
conviction ?

Oui. Premiérement, alors que les adeptes des précédentes religions
croient que les révélations et la voie de Dieu ont été données uni-
quement & quelques peuples ou pays, I’Islam enseigne que la voie
de Dieu était arrivée au sein de chaque nation et demande des Mu-
sulmans qu’ils croient en tous les précédents Prophétes de toute
nation. Ainsi le Saint Prophéte Muhammad est celui qui confirma
et établit la vérité sur les Prophétes de tous les différents peuples,
et posa les bases pour la paix entre eux. Il est ainsi le Prophete
Mondial. Deuxiemement, Il est un fait reconnu que, alors que les
enseignements originaux des précédents Prophétes sont largement
perdus, les sources de I’lslam (le Saint Coran et les détails de la
vie du Saint Prophéte) sont a notre disposition entiérement et fidé-
lement.



20 INITIATION A L’ ISLAM

41. Peut-il y avoir un Prophéte ou Messager de Dieu apres le
Saint Prophéte Muhammad ?

Non, Il ne peut y avoir aucun Prophéte ou Messager de Dieu apres
le Saint Prophete Muhammad. Les raisons sont claires, telles
qu’elles ont été établies précédemment. Les enseignements que
Dieu donna au Saint Prophéte sont destinés a tous les peuples,
pour tous les temps, pour que le monde entier soit uni en une fra-
ternité parfaite. Ces enseignements sont parfaitement préserves.
Donc il n’y a tout simplement pas besoin d’un Prophéte aprés le
Saint Prophéte Muhammad.

42. Cela signifie-t-il qu’aucun étre humain ne peut atteindre a
présent le niveau d’un contact étroit avec Dieu, et d’étre
parlé par Dieu ?

Non, cela ne signifie pas cela. Cela signifie simplement qu’il n’y
aura pas de nouveaux enseignements religieux, de nouvelles écri-
tures ou de nouveau prophéte a venir en ce monde. Il y aura tou-
jours un peuple, aprés le Saint Prophéte Muhammad, qui, en sui-
vant les enseignements de I’Islam, aura un tel contact étroit avec
Dieu qu’ll lui parlera, le rassurera, et lui révélera des événements
du futur, au travers de paroles inspirées, ainsi que de réves réels et
de visions. Dans I’histoire Islamique, il y a eu d’innombrables
exemples de tels individus vertueux qui atteignirent ce haut niveau
en suivant a la perfection les enseignements de I’Islam. Une telle
personne est connue comme étant un wali ou un saint.



6. Les Livres de Dieu

« (Les Musulmans) croient en ce qui leur a été révélé (O
Muhammad) et en ce qui a été révélé avant eux. » (2 :4)

« Il leur a révélé (O Muhammad) le Livre avec la vérité
confirmant les livres révélés avant celui-ci, et Il a révélé la
Torah et L’Evangile avant, une voie pour le peuple, et il
envoya le Coran. » (3 :3)

43. Qu’est-ce qu’un Livre de Dieu ?

Aux différents Prophétes que Dieu a envoyés pour guider le
peuple, Il révéla Ses enseignements. Les prophétes rendirent cette
révélation publique, et leurs adeptes I’apprirent et la transmirent &
leurs enfants, et ils transmirent & leur tour ces enseignements a la
prochaine génération, et ainsi de suite. C’est ainsi que nous en
venons & avoir les ‘écritures’ ou ‘livres saints’ de différentes reli-
gions aujourd’hui. L’Islam nomme les révélations originales des
Propheétes « Livres de Dieu » parce qu’elles étaient destinées a étre
préservées sous la forme d’un recueil (soit oral ou écrit, ou les
deux).

44. Pouvez-vous nommer certains de ces Livres de Dieu qui
existent aujourd’hui ?

Les révélations octroyées par Dieu aux Prophetes avant le Saint
Prophéte Muhammad, tels que Moise, Jésus, Krishna, et Buddha,
ne peuvent étre trouvés aujourd’hui sous leur forme entiére et ori-
ginale. Cependant, les écritures d’aujourd’hui des adeptes de ces
grands prophetes contiennent des fragments des enseignements
originaux, bien qu’ils soient mélangés avec des ajouts et interpré-
tations ultérieurs. Certaines de ces écritures sont: la Torah des
Juifs, I’Evangile des Chrétiens, le Veda des Hindous, et I’ Avesta
des Zoroastriens.

En revanche, la parole de Dieu qui est venue au Saint Pro-
phete Muhammad est entierement intacte et préservée dans les

21



22 INITIATION A L’ ISLAM

écritures Musulmanes, qui sont connues sous le nom du Coran.

45. Les Musulmans doivent ils croire en d’autres écritures
Divines que la leur ?

Les Musulmans doivent croire que les enseignements originaux de
tous les Propheétes, incluant Moise, Jésus, les Prophétes d’Inde,
ceux de Chine, etc., furent révélés par Dieu. A ce titre, ils respec-
tent les écritures des autres religions parce que certains de ces en-
seignements originaux peuvent toujours étre trouvés dans ces écri-
tures. Ainsi les Musulmans sont tenus de croire que les religions
qui vinrent avant I’lslam, comme le Judaisme, le Christianisme,
I’Hindouisme, le Bouddhisme, etc., car elles contiennent de nom-
breuses vérités, méme si elles existent aujourd’hui.

46. Quelle relation entretient le Saint Coran avec les autres
Divines Ecritures ?

Le Saint Coran se veut étre :

1. un «vérificateur » des précédentes écritures : « un Livre
d’Allah vérifiant le Livre qu’ils ont » (2 :89).

2. un «gardien » sur ces livres (5 :48).

3. un «juge » pour décider de leurs différences : « Et Nous
n’avons fait descendre sur toi le Livre qu’afin que tu leur
montres clairement le motif de leur dissension » (16 :64).

4. pour « rendre manifeste » et pour « parfaire » leurs ensei-
gnements (26 :1 ;5 :3).

47. Expliquez les quatre points ci-dessus un peu plus.

1. Le Saint Coran Vvérifie que toutes les écritures révélées
aux différents peuples du monde sont d’origines Divines.

2. Il a gardé et préservés de leurs enseignements originaux
ceux qui sont d’application permanente, aprés que ceux-Ci
devinrent obscurs a cause de la perte et de I’altération de
leurs textes.

3. Toutes les écritures sont de Dieu, mais elles ont tellement
changé qu’elles sont devenues totalement différentes les



6. LES LIVRES DE DIEU 23

unes des autres, méme dans les termes de leurs enseigne-
ments principaux. Le Saint Coran apparait alors comme
un « juge » pour décider de ces différences, et pour pré-
server les enseignements originaux de changements ulté-
rieurs.

Le Saint Coran fait la lumiere sur tous les essentiels de la
foi, dont beaucoup n’ont pas été traités entierement par
les Ecritures antérieures. 1l a aussi remplacé de ces en-
seignements ceux qui étaient seulement locaux ou tempo-
raires par des enseignements parfaits et universels appli-
cables a toutes les nations en tout temps.



7. La Vie apreés la Mort

« Nous avons prédéterminé la mort parmi vous. Nous ne
serons point empéchés de vous remplacer par vos sem-
blables, et vous faire renaitre dans « un état » que vous ig-
norez. » (56 :60-61)

« O toi, ame apaisée, retourne vers ton seigneur, satisfaite
et agréée, entre donc parmi Mes serviteurs, et entre dans
Mon Paradis. » (89 : 27-30)

« C’est (I’enfer) le feu allumé par Allah qui s’éleve sur les
ceeurs. » (104 :6-7)

48. Qu’enseigne I’lIslam a propos de la vie aprés la mort ?

Il enseigne qu’un étre humain n’a pas seulement un corps, mais a
aussi un «esprit » qui lui a été donné a lui ou a elle par Dieu.
L’esprit est la graine & partir de laquelle une forme de vie plus
importante grandit & I’intérieur de I’étre humain, plus forte que la
vie physique, tout comme le corps est développé a partir d’une
petite ‘graine’. Tout comme dans le monde autour de nous des
formes de vie plus importantes évoluent de formes de vies plus
basses, tout comme la vie de I’individu dans ce monde fait évoluer
sa forme de vie spirituelle.

Pendant sa vie, les actes de I’homme modélent et fagonnent
son esprit, pour le meilleur ou pour le pire, selon ses actes. Quand
une personne meurt, son corps physique prend fin, mais I’esprit
reste, comme il ou elle I’a modelé par ses actes pendant sa vie.
C’est cela, la vie aprés la mort.

49. Comment est fagconné notre esprit pendant notre vie ?

De méme que nos actions physiques et nos habitudes affectent le
corps et laissent leurs empreintes sur celui-ci, nos bonnes ou
mauvaises actions affectent I’esprit et y laissent leur marque.
Parfois nous pouvons ressentir quelque chose de I’effet qu’ont nos

24



7. LA VIE APRES LA MORT 25

bonnes ou mauvaises actions sur nous. Si nous nourrissons I’esprit
au travers de la priére pour Dieu et, avec la force que nous
obtenons de cela, faisons de bonnes et vertueuses actions, I’esprit
se développera et progressera correctement. Mais si I’esprit st
négligé, et que de mauvaises actions sont faites, il subira un
préjudice. C’est comme si Dieu avait donné & chaque personne
une piece d’argile molle. C’est alors a I’individu de fagonner
celle-ci en quelque chose de beau ou de laid par ses actes.

50. L’homme est-il récompensé aprés la mort pour ses bonnes
actions et puni pour les mauvaises ?

Comme il a été dit avant, les bonnes actions profitent a I’esprit, et
les mauvaises y nuisent. Cet effet sur I’esprit est ce qui constitue
la récompense ou la punition pour les actes de chacun. Dans cette
vie nous pouvons ressentir parfois cet effet, mais vraiment
faiblement et vaguement. Aprés la mort, quand il ne reste que
I’esprit, portant toutes les marques des actions faites pendant la
vie, les effets de ces actes seront ressentis clairement et vivement.
C’est cela qui constitue la récompense pour les bons actes et les
souffrances pour les mauvaises actions.

51. Que sont le paradis et I’enfer ?

Le paradis et I’enfer ne sont pas des lieux réels quelque part dans
I’univers, mais notre état intérieur ou I’état de notre &me résultant
de nos actes. Le paradis et I’enfer commencent en cette vie a
I’intérieur du cceur d’une personne. La sensation de félicité et de
satisfaction en faisant le bien est le paradis dans le cceur de
chacun. Et la culpabilité, la honte et la cupidité ressentis par un
malfaiteur est I’enfer de son cceur. Aprés la mort, le paradis ou
I’enfer développé dans le cceur est libéré avant nous et devient le
monde dans lequel nous vivons, et nous y vivons non pas avec
notre corps physique mais avec le corps ‘spirituel’ formé par nos
actions.

52. Le Saint Coran fait mention de nombreuses bénédictions
et de bien-&tre au paradis, et de nombreuses punitions
douloureuses en enfer. Quelle est la nature de ces
bénédictions et de ces punitions ?



26 INITIATION A L’ ISLAM

L’exacte nature de ces choses ne peuvent étre connues en ce
monde parce qu’elles se trouvent dans un monde en lequel nos
notions d’espace, de temps, de sensations, etc. ne s’appliquent pas.
Mais pour nous décrire cela, des termes physiques tels que « Jar-
dins et riviéres » au paradis et le « feu» de I’enfer doivent étre
employés, et donner une idée de ce que les esprits peuvent ressen-
tir.

Cependant, toutes ces choses du prochain monde commencent
dans le cceur de chacun en ce monde. Par exemple, les « fruits »
du paradis sont réellement les fruits des bons actes qu’une
personne commence a godter en son ceeur dans cette vie, et le
« feu » de I’enfer est le méme feu que les désirs malsains et la
cupidité qui brdlent dans le cceur d’une personne en ce monde.
Dans le prochain monde, toutes ces sensations seront libérées et se
manifesteront d’elles-mémes comme le bien-étre du paradis ou les
souffrances de I’enfer.

53. Qu’est-ce que le Jour du Jugement selon I’Islam ?

De méme que la vie d’un individu a une fin, et que la vie d’un
peuple a une fin, la vie de ce monde physique tout entier a une fin.
C’est le “Jour du Jugement’, qui entrainera la manifestation totale
du monde spirituel a la place du monde physique. Comme énoncé
précédemment, dés sa mort, une personne commence a ressentir
un réveil de sa vie supérieure, faite de ses actes dans sa vie
physique. Mais ce n’est qu’une réalisation partielle. C’est au Jour
du Jugement que chacun sera complétement réveillé et élevé a sa
vie supérieure, sa vie spirituelle. Ce moment est appelé le Jour du
Jugement car chaque individu devra ainsi prendre entiérement
conscience des effets de ses actes dans sa vie, et aura un ‘corps’
(pour ainsi dire) fait a partir de ses (a lui ou a elle) propres actes.

54. Y a-t-il un autre point significatif a propos du paradis et
de I’enfer révélé par I’Islam ?

Oui, ce point est que la vie aprés la mort est en réalité le point de
départ du progrés supplémentaire pour I’nomme. Ceux qui sont au
paradis avancent vers des niveaux de connaissances et de
perfections de la foi de plus en plus hauts. L’enfer signifie de
purifier ceux qui s’y trouvent des effets de leurs mauvaises



7. LA VIE APRES LA MORT 27

actions, et ainsi de les rendre aptes a des progrés supplémentaires.
Cette punition n’est cependant pas éternelle.

55. Est-ce que les musulmans doivent croire en la
réincarnation, c’est-a-dire qu’apreés la mort une personne
puisse renaitre en ce monde pour une autre vie, et ainsi
avoir de nombreuses vies sur Terre ?

Non, I’Islam enseigne le progrés continu de I’ame et ainsi ne peut
retourner en ce monde aprés la mort du corps. La théorie de la
réincarnation enseigne que si une personne est née n de pauvres et
misérables conditions, ou souffre d’un quelconque handicap ou
désavantage, c’est en punition de ses mauvais actes dans sa vie
précédente ; et que si quelqu’un est prospére, en bonne santé et
d’une famille riche, c’est en récompense pour ses bons actes faits
dans sa vie passée. Si I’on croit cela, cela voudrait dire que I’on
devrait traiter les pauvres, les miséreux, et les souffrants comme
s’ils méritaient leurs malheurs, et que I’on ne devrait pas éprouver
de sympathie pour eux parce qu’ils recoivent leur juste punition.
Et cela signifie que nous devrions avoir une haute estime pour les
riches et les aisés car ils recoivent leur récompense pour de bons
actes passés. Une telle attitude serait inhumaine et contre les prin-
cipaux enseignements de I’Islam.

L’Islam enseigne que chaque personne nait avec une ame
pure, sans aucun fardeau a porter d’une vie précédente, et que les
gens qui semblent étre confrontés a des difficultés en ceux monde
et ceux qui paraissent profiter de richesse sont en un état d’
‘épreuve’ afin de voir comment ils se comportent en de telles
circonstances. Il ne s’agit pas de punition ou de récompense. Aux
yeux de Dieu la meilleure personne est celui ou celle qui s’en sort
le mieux dans les circonstances auxquelles il ou elle est
confronté(e).

56. Quelle est la signification de la foi du Musulman en la vie
apres la mort ?

Premiérement, cela encourage I’homme a faire le bien et a se rete-
nir de faire le mal. C’est parce qu’il réalise qu’une bonne action
lui profitera toujours, méme si cela n’est pas forcément évident a
ce moment-la ; et il sait que s’il fait une mauvaise action, méme si



28 INITIATION A L’ ISLAM

personne ne le pense capable de faire une telle chose, il devra en
répondre, et en percevra les conséquences négatives, dans la vie
suivante si ce n’est dans sa vie actuelle.

Deuxiémement, cela apprend a I’homme a observer sa propre
valeur intérieure, ainsi que celle des autres, au lieu d’observer
I’apparence extérieure (Qui peut étre la santé, la position sociale,
la beauté, ou I’éducation). C’est parce qu’il sait que c’est la part
intérieure de I’homme qui est réelle et qui survit pour toujours,
alors que les possessions extérieures sont perdues lors de la mort,
et bien souvent avant ce moment.



8. La Priére

« Votre Seigneur dit: Priez moi, et je vous répondrai. »
(40 :60)

« En vérité, la priere préserve de la turpitude et du mal. »
(29 :45)

« Et cherchez le secours au travers de la patience et de la
priére, certes cela est dur, sauf pour les humbles. » (2 :45)

57. Qu’est-ce que la priére ?

Il s’agit de nous mettre en contact avec Dieu, de nous rappeler Sa
grandeur, Sa bonté et Sa beauté, de réfléchir a la maniere selon
laguelle nous pouvons développer les qualités qu’ll a placé en
nous, de nous rappeler I’objectif dont nous sommes saisis, et de
lui demander Son aide en nous permettant de faire le bien et de
s’abstenir du mal. La priére nous permet d’examiner nos vies,
avec tous les succes et toutes les déceptions, dans leurs réelles
perspectives, et nous faire nous arréter un moment pour observer
ce que nous faisons a la lumiére de ce que Dieu veut que nous
fassions.

58. La priére est-elle nécessaire ?

De méme que le corps requiert d’é&tre nourri, nettoyé et d’exercice
pour I’adapter a la vie de tous les jours, I’esprit ou I’ame a des
besoins spirituels pour son développement, de sorte que son
caractére et son comportement demeurent bons et sains. Les
besoins de I’esprit sont pourvus par les actes de culte et de
dévotion, le plus important et habituel de ces actes étant la priere.
Ne pas subvenir a ces besoins affaiblit la plus grande part de I’étre
humain, endommageant sa capacité a faire le bien et éviter le mal,
tout comme ne pas se nourrir suffisamment rendrait son corps
inapte au travail et le rendrait sujet & la maladie.

29



30 INITIATION A L’ ISLAM

59. Quels sont les points les plus importants qu’enseigne
I’Islam a propos de la priere ?

Parmi beaucoup d’autres points importants concernant la priere, le
premier est qu’une personne devrait dire ses priéres « comme s’il
voyait Dieu », ou du moins comme s’il était conscient d’étre en
présence de Dieu. Cela signifie que la priere devrait étre dite avec
une entiére attention et concentration de I’esprit, avec tous ses
sentiments, comme s’il parlait a quelqu’un en face de lui. Un autre
point trés important que I’Islam enseigne est que I’un des buts
principaux de la priere est de mener chacun a faire le bien, a
s’abstenir du mal, et de mieux se comporter envers les autres.

Si la priére n’a pas cet effet sur le quotidien d’un individu
ainsi que sur son comportement, cela signifie qu’il ou elle
n’effectue pas ses priéres correctement, dans la voie requise par
I’Islam.

60. Comment doit-on prier selon la religion Islamique ?

La priére, bien sr, c’est se tourner entierement vers Dieu. L’Islam
a prescrit une forme particuliere de priére dans le but de la rendre
ordonnée et de permettre a la communauté tout entiére de prier
ensemble. Les détails de la priere Islamique sont accessibles
séparément dans de nombreux libres. Brieévement, certaines
postures du corps sont adoptées (rester debout, s’incliner, se
prosterner et s’assoir sur le sol) en chacune des priéres prescrites
et d’autres paroles pronant et priant Dieu sont prononcées. Cela
est la priere commune connue sous le nom de Salaat, et est
prononcée a la mosquée (si possible), a cing moments fixés de la
journée. En dehors du Salaat, il est possible de prier Dieu a
n’importe quel moment, en n’importe quelle situation, en utilisant
tous les mots que I’on choisit.

61. Quelle est la signification des différentes postures pendant
la priere ?

Ces postures ont pour but de donner une plus grande force et une

plus forte impression aux mots qui sont dits pendant la priére, et

en fait pour s’adresser a Dieu de tout son étre et non juste par sa

langue. C’est comme quand les gens se parlent, ils parlent et usent



8. LA PRIERE 31

de la gestuelle (bougent leurs mains, leur téte, etc.) pour appuyer
ce qu’ils disent.

La position debout, c’est comme dire a Dieu que nous
sommes préts et désireux de Lui obéir. S’incliner et se prosterner,
c’est pour exprimer le sentiment intérieur selon lequel nous
voulons nous incliner aux commandements de Dieu dans notre
quotidien et nous soumettre a Lui entiérement, avec humilité. Les
mots qui sont dits dans ces deux positions signifient que « Dieu
est parfait et le Plus Grand », c’est-a-dire que nous, qui sommes
imparfaits, nous humilions devant I’étre Parfait et ainsi, par le
contact avec Lui, nos défauts peuvent nous étre retirés.

62. Quelles priéres devons-nous prononcer durant la priére
(Salaat) ?

Avant tout, il y a quelques courtes prieres et expressions qui
doivent étre dites dans des positions particuliéres pendant la priere
(Salaat en Arabe). Le premier chapitre du Saint Coran consiste en
sept courts versets et constitue la principale priére qu’est la
Fatiha, qui est réellement le cceur de la priére toute entiére. En
complément aux mots obligatoires de la priére, nous pouvons
prononcer la priere que nous voulons, dans le langage que nous
préférons, & n’importe quel moment de la priére. Les paroles du
Saint Coran et du Saint Prophéte Muhammad contiennent un
grand nombre de belles prieres convenant a de nombreuses
situations. Nous devons, bien slr, connaitre I’entiére signification
des priéres que nous pronongons, Arabes ou autres, et ces prieres
doivent étre prononcées avec toute notre présence d’esprit et toute
la sincérité de notre cceur.

63. Pouvez-vous expliquer briévement les significations de la
Fatiha ?

Il s’agit de la priere fondamentale Musulmane, qui illustre les
principaux objectifs du fidéle :

1. Louanges soient faites & Allah, Seigneur de I’univers,

2. Le Bienfaisant, le Miséricordieux,

3. Le Maitre du Jour du Jugement.



32 INITIATION A L’ ISLAM

4. C’est toi, Allah, Le seul que nous adorons, et auprées de
Toi Seul nous cherchons secours.

5. Guides nous dans le droit chemin,
6. Le chemin de ceux que Tu as comblés de faveurs,
7. Non pas de ceux qui ont encouru Ta colére, ni des égarés.

64. Quels sont les points importants a noter a propos de cette
priere ?

Nous prions pour étre guidés sur le droit chemin de tout temps,
ainsi nous progressons sur ce chemin de maniere constante et
développons les bonnes qualités que Dieu a placées en toute
personne. Ce « droit chemin » est celui sur lequel les personnes
vertueuses de tout temps ont marché, dont les vies montrent que
Dieu les a honorés de Ses faveurs spirituelles. Pendant que nous
prions pour cela, nous rappelons que nous sommes faibles, et ainsi
nous prions aussi pour que nous puissions éviter les actes
répréhensibles tout autant que les mauvaises croyances (N°7).
Cela nous rend humble pendant que nous marchons sur le droit
chemin, et prévient de I’arrogance, I’autosatisfaction, et la
complaisance.

65. Pourquoi des parties de la priére sont-elles prononcées en
Arabe ?

La raison principale est que, quand la Salaat est pratiquée en
rassemblement, quelques mots et passages sont récités a haute
voix par I’homme guidant la priére, ainsi I’assemblée prie de
concert et en harmonie, comme un seul corps. Depuis que I’Islam
est une religion internationale et que les Musulmans priant en
assemblée peuvent venir de différents pays (comme il arrive
souvent dans les réunions de priére dans I’Ouest), utiliser I’ Arabe,
la langue d’origine du Saint Coran, signifie que nous pouvons
prier ensemble. Les priéres et expressions Arabes nécessaires a
apprendre pour un Musulman sont trés courtes et faciles, et
peuvent étre apprises par un enfant en quelques jours. Utiliser
I’Arabe permet aussi aux gens rassemblés pour I’ Hajj
(Pelerinage) a Makka, Arabie, de tous les coins du monde, de
célébrer le culte ensemble.



8. LA PRIERE 33

66. Cela signifie-t-il qu’un but de la Priére est de rapprocher
les gens ?

Oui, en plus de rendre I’hnomme plus proche de Dieu, I’autre but
principal de la Salaat est de rapprocher les gens les uns les autres
et de leur enseigner I’égalité et la fraternité. Les fideles sont en
rang, épaule contre épaule, sans aucune distinction de race, de
nationalité, de couleur, de richesse, de famille, de statut, etc., et
tous prient ensemble comme un seul corps. Ils se sentent humbles
devant Dieu et fraternels entre eux. La priere prend fin lorsque les
fideles tournent leurs visages vers la droite, puis vers la gauche, et
dans chaque direction en souhaitant que la paix et la miséricorde
de Dieu aille sur ceux qui sont dans les directions désignées. Ils
souhaitent vraiment que la paix et la miséricorde de Dieu
s’étendent sur le monde entier. Le but de la priére, donc, est de
former les croyants a acquérir les qualités et le caractére pour
qu’ils puissent apporter la paix dans le monde.



9. Le Jeline

« O vous les croyants, Le jeline vous a été prescrit comme
on I’a prescrit a ceux d’avant vous (dans les religions
antérieures), pour que vous puissiez vous garder du mal.
(...) Et quand Mes serviteurs t’interrogent (O Muhammad)
sur Moi... Alors Je suis tout proche: Je réponds a I’appel
de celui qui Me prie quand il Me prie. » (2 :183,186)

67. Qu’est-ce que le jeQine tel que prescrit par I’Islam ?

Le jeline est une forme d’entrainement pour s’abstenir de tout acte
répréhensible par I’apprentissage du contrble de ses désirs. Cela
consiste a renoncer, pour une période fixée, les besoins les plus
basics auxquels sont soumis les étres humains, c’est-a-dire le
besoin de satisfaire la faim, la soif et les désirs sexuels, et se
dévouer au service et a I’aide des autres pendants que 1’on renonce
a ses propres besoins.

68. Comment est appliqué le jeGne par la religion Islamique ?

Durant le mois connu sous le nom de Ramadaan dans le
calendrier Islamique, tous les jours depuis le lever sur soleil
jusqu’au coucher du soleil, on ne doit pas manger ou boire (ou
avoir des relations sexuelles). Vous prenez un repas lorsqu’il fait
nuit, juste avant I’aube, ensuite vous ne mangez ni ne buvez rien
du tout jusqu’au coucher du soleil, lorsque le jeline prend fin.
Pendant les heures de jedne, un effort supplémentaire doit étre fait
pour étre aimable, généreux et aider les autres, et pour éviter de
faire quoi que ce soit de mauvais ou de nuisible aux autres
personnes.

69. Est-ce que tous les Musulmans doivent jeuner pendant le
Ramadaan ?

Tout Musulman adulte, homme ou femme, doit jeuner pendant le

Ramadaan. Ceux qui tombent malades ou sont en voyage pendant

une partie de ce mois ne doivent pas jeuner ces jours, et doivent

34



9. LE JEUNE 35

rattraper les jours de jelne qui n’ont pas été fait apres le
Ramadaan. Les gens qui ne peuvent pas jeuner de maniere
permanente, ou ceux pour qui les raisons de ne pas jeuner sont
prolongées, comme pour les personnes trés agées, les maladies a
long terme, et les femmes qui sont enceintes ou nourrissant un
bébé, etc., peuvent étre charitables au lieu de jeuner. Cette charité
consiste, au moins, a donner la nourriture d’un jour & une personne
pauvre pour chaque jedine manqué.

70. Comment le je(ine nous permet de renoncer aux mauvais
désirs qui guident les actes répréhensibles ?

Pendant le jeline, une personne ressent le besoin de manger ou
boire quelque chose, mais il résiste & ce désir plus fort que tous les
autres, par obeissance a Dieu. Cet entrainement quotidien, pour un
mois, exerce et renforce sa capacité a contréler les mauvais désirs
qui meénent aux actes répréhensibles dans sa vie de tous les jours.
Cela est comparable aux exercices physiques, qui renforcent le
corps et lui permettent de combattre la maladie plus facilement.

71. Y a-t-il d’autres bienfaits moraux dus au jedine ?

Oui. Premiérement, I’homme est rapproché de Dieu parce que,
lorsqu’il ressent la faim ou la soif pendant le jedne, c’est la
perspective de la proximité de Dieu qui I’empéche de satisfaire ses
désirs. Cela lui fait ressentir que Dieu est toujours a portée de
main.

Deuxiémement, le je(ine enseigne que I’on peut étre patient et
résolu dans la difficulté, c’est cela que I’on doit faire pendant le
jedne.

Troisiemement, cela nous fait réaliser la grande bénédiction

de la nourriture et de la boisson qui est si facilement accessible,
mais que nous prenons normalement pour acquis.

Quatriemement, cela freine le sentiment de cupidité que
développent les gens quand ils ont tout ce dont ils ont besoin, et
méme plus.



36 INITIATION A L’ ISLAM

72. Et que nous enseigne le jedne a propos de la maniére dont
nous devons traiter les autres ?

Cela nous fait réaliser la souffrance et les sensations de ceux qui
sont défavorisés et démunis. Un objectif trés important du jeline
est d’apprendre a faire attention aux besoins des autres personnes
en étant moins préoccupés par nous-méme. C’est pourquoi les
actes charitables de tous genres sont spécialement encouragés
pendant le mois du Ramadaan. En renongant a votre droit de
consommer votre propre nourriture et votre propre boisson
pendant le jeline, vous vous entrainez a renoncer a quelque chose
qui vous revient légitimement de maniére volontaire et gaiement,
dans le but d’aider et de servir les autres.



10. Le Hajj, ou pelerinage a Makka

« De maniere certaine, la premiére maison (de culte)
édifiée pour I’humanité est bien celle de Bakka (ou Makka,
la Mecque), bénie et une direction pour I’univers. (...)
Quiconque y entre est en sécurité ; et pour quiconque en
ayant les moyens, le pélerinage a la Mecque est un devoir
envers Allah. » (3 :96-97)

73. Qu’est-ce que le Hajj ?

Tous les ans, au début du mois de Zil-Hijja dans le calendrier
Musulman (12éme mois), un grand rassemblement international
de Musulmans se tient & Makka en Arabie, ou il garantissent qu’il
n’y a qu’Un seul Dieu pour toute I’humanité et que tous sont
égaux, quelle que soit leur race, leur nationalité, leur richesse ou
leur statut social. Cette occasion est connue comme étant le Hajj
(se pronongant “Ha” (comme I’interjection) “dj” (comme dans
‘djibouti”)), ou le pélerinage a Makka (la Mecque). Le pélerin va a
la Mecque au prix de grands sacrifices personnels, et renonce aux
conforts de vie pendant le pélerinage. Par cette difficulté, il
apprend que I’homme doit sacrifier ses désirs s’il souhaite
atteindre la proximité de Dieu, et établir une fraternité d’égalité et
d’amour dans le monde entier.

74. Pouvez-vous résumer les principaux traits du Hajj ?

Tous les pélerins, au début des trois jours du Pelerinage, revétent
la simple tenue de deux piéces de tissu. Ainsi toutes distinctions
de richesse, position sociale et de famille sont enlevées pendant le
Pelerinage en rendant tout individu identique extérieurement. Le
Hajj lui-méme consiste en un nombre d’actes de foi et de rappel
en Dieu, qui sont réalisés par chacun au sein du vaste
rassemblement. Deux des plus importantes de ces dévotions sont
le tawaaf (faire le circuit autour de la Ka‘ba, la simple
construction faite de quatre murs vers laquelle tous les Musulmans
au travers du monde tournent leur visage pendant la priere), et le

37



38 INITIATION A L’ ISLAM

rassemblement des pélerins dans une plaine appelée Arafa pour
glorifier Dieu.

75. Quelle est la signification de ces actes ?

Ces actes de foi sont la plus grande expérience spirituelle. En
allant autour de la Ka‘ba, les pélerins expriment le plus grand
amour pour le Dieu Unique parce que cette construction est le plus
grand et le plus ancien mémorial a la foi la plus pure pour le Dieu
Unique. Aller autour de la Ka‘ba est comme si on disait qu’une
vie devrait tourner autour de la voie en Dieu. Dans le
rassemblement a Arafa, il y a un grand océan d’humanité, des
gens de toute couleur, toute race, toute nationalité, toute langue,
milieu de vie, des riches et des pauvres, des statuts sociaux
‘élevés’ et ‘bas’, mais tous sont exactement semblables, portent
les mémes vétements simples, et se rappellent Dieu par cette
méme voie. De 13, les pelerins rapportent en leur demeure la legon
d’égalité et de fraternité de I’humanité, qui ne peut venir qu’au
travers de la fois envers le Dieu Unique.

76. Les Musulmans doivent-ils vénérer la Ka‘ba, ou croire
gue Dieu y vit ?

Non, vraiment. Comment peuvent-il adorer la Ka‘ba quand, en
fait, ils y vont pour rappeler que Dieu est Unique ? et, selon la foi
Musulmane, Dieu est partout dans notre univers, Il ne peut donc
pas vivre a un endroit et dans un batiment. La Ka‘ba est un ancien
mémorial a la foi en Un Seul Dieu, ainsi qu’aux Prophétes
Abraham et Muhammad (la Paix soit sur eux) qui enseignerent
cette foi avec la plus grande vigueur. C’est un lieu pour le
rassemblement de toutes les nations, lieu ou ils viennent ensemble
et se rappellent que seule cette foi peut les unir. Pourtant, bien que
Dieu est partout, aujourd’hui lorsque des centaines de milliers de
gens font le plus grand sacrifice pour se rassembler dans ce lieu
pour adorer Dieu, ce lieu recoit le titre de ‘Maison de Dieu’,
comme la Ka‘ba est nommée.



11. La Charité

«Vous ne pouvez atteindre la piété si vous ne dispensez
pas ce que vous aimez par charité. » (3 :92)

77. Que signifie la charité dans I’Islam ?

La charité, pour laquelle I’expression utilisée dans le Saint Coran
est « partager ce que Dieu vous a donné », signifie d’utiliser votre
énergie, vos talents, ressources, argent, possessions ou quoi que ce
soit d’autre, pour aider et faire le bien aux personnes dans le
besoin. Dans I’Islam, la charité est trés souvent mentionnée tout
au long de la priere parce que, comme cette derniére fait partie
intégrante de la relation entre I’homme et Dieu, ou du devoir de
I’homme envers Dieu, la charité représente la relation de I’homme
envers ses semblables, et de ce fait avec toute la création de Dieu.
La priére exprime I’amour pour Dieu, la soumission a Lui, et un
désir de faire ressortir les qualités Divines cachées en toute
personne. La charité est une expression de compassion et de
bienveillance envers la création de Dieu, et la mise en pratique
réelle des lecons que vous apprenez dans la priére.

78. Pouvez-vous donner quelques exemples de ce que sont des
actes de charité dans I’Islam ?

D’innombrables exemples peuvent étre donnés car faire toutes
sortes de bien a une personne - méme a vous-méme pour vous
rendre plus capable de bénéficier aux autres - en utilisant ce que
Dieu vous a donné, est un acte de charité. Nourrir les affamés,
aider les pauvres, prendre soin des démunis tels que les orphelins,
préter main forte aux handicapés, aider une personne sans emploi
a trouver un travail, etc., sont les exemples les plus manifestes de
la charité enseignée par I’Islam. Mais cela enseigne aussi qu’il y a
d’autres actes de charité, plus petits, que I’on a I’occasion de faire
tous les jours. Aider les autres en quoi que ce soit, montrer le
chemin & un étranger, dire un mot gentil pour encourager
quelgu’un, donner un conseil utile ou transmettre de son savoir a

39



40 INITIATION A L’ ISLAM

quelqu’un, retirer de la route quelque chose qui pourrait causer un
accident, méme simplement éviter de blesser quelqu’un... Tous
sont des actes de charité dans I’Islam.

79. La charité est habituellement définie par le fait de donner
de I’argent ou I’lauméne aux pauvres faisant la mendicité,
et son terme est employé pour les dégrader et les faire se
sentir inférieurs. Ce n’est donc pas I’Islam ?

Certainement pas. Premiérement, la charité dans I’Islam est plus
vaste que donner de I’argent au pauvre, et peut étre aussi bien
exercée lorsqu’il n’y a pas de pauvreté, comme il a été montré
plus haut. Deuxiémement, donner la charité, ou faire quelque bien
qu’il puisse étre fait a quelqu’un, doit étre fait comme un devair,
non pour dégrader les pauvres ou requérir des remerciements.
Le Saint Coran nous dit:

« Une parole agréable et un pardon valent mieux qu’une
aumone suivie d’un tort. O les croyants! N’annulez pas
vos aumdnes par un reproche ou un tort, comme celui qui
dispense son bien par apparat devant les gens » (2 :263-
264)

Troisiemement, la charité devrait étre donnée uniquement par
amour pour Dieu, uniquement par le désir de faire le bien a Sa
création, comme le Coran dit des vertueux :

« Les vrais croyants donnent la nourriture, par amour
pour Allah, aux pauvres, aux orphelins et aux esclaves,
disant : “Nous ne vous nourrissons que pour le plaisir
d’Allah, nous ne désirons de vous ni récompense, ni
remerciement.” » (76 :8-9)

80. Quelle est I'importance de la charité ?

Etre charitable est trés fortement demandé aux Musulmans, a tel
point que le Saint Prophéte Muhammad a dit qu’avec chaque
membre du corps, faire un acte charitable est di tous les jours, soit
avec les mains, soit avec les jambes, ou la langue (la parole). Il
N’y a pas une personne qui ne puisse prodiguer un acte de charité
aux autres. Selon le Saint Prophéte, si quelqu’un n’a rien & donner,
il doit travailler et gagner sa rétribution, et donner de cela; S’il



11. LA CHARITE 41

n’a toujours rien a donner, il doit aider quelqu’un dans la
détresse ; et s’il n’en est pas capable, pour quelque raison que ce
soit, il doit essayer de faire le bien qu’il peut et éviter de causer
quelque tort que ce soit a qui que ce soit.

En dehors de la charité générale, I’Islam a rendu obligatoire
une sorte de taxe sur la possession, connue sous le nom de Zakaat,
qui est dispensée pour l'aide des désavantagés. Cela sera expliqué
davantage dans le n°83.

81. A qui un Musulman peut-il accorder la charité ?

Tout comme les actes de charité ont le sens le plus large possible
dans I’lslam, le cercle de ceux envers lesquels la charité est
appliquée est le plus large qu’il puisse étre imaginé. Elle
commence avec les gens qui nous entourent — nos relations, amis,
et voisins — et s’étend a tous les Musulmans ainsi qu’aux adeptes
des autres religions. En fait, la charité d’un Musulman couvre
méme les animaux. Le Saint Coran insiste sur le fait que I’on doit
porter un regard particulier pour ceux qui peuvent étre dans le
besoin mais qui ne demandent pas d’aide (2 :273)

82. Quels genres de choses doivent étre donnés par charité ?

Dans le cas de ces actes de charité ou I’on donne quelque chose, le
Saint Coran enseigne que nous devons seulement donner de
bonnes et utiles choses, et non d’inutiles et sans valeur, et elles
doivent étre le genre de choses que nous aimons avoir nous-méme
(2 :267). De plus, les choses données par charité doivent avoir été
gagnées ou acquises légitimement par la personne qui les donne.

83. Pouvez-vous expliquer ce qu’est la Zakaat ?

Tout comme I’lslam a prescrit une forme établie pour la priére,
pour nous permettre de la tenir réguliérement, il a été donné une
forme alternative a la charité et I’a rendue obligatoire, afin d’en
faire un devoir normal. Cette forme alternative de la charité est
connue sous le nom de Zakaat, et consiste a donner une fraction
précise du patrimoine de chacun tous les ans dans une caisse. Les
fonds ainsi constitués sont administrés par la communauté
Musulmane ou par le gouvernement Musulman, et est utilisé pour



42 INITIATION A L’ ISLAM

aider les pauvres, les démunis, les sans-emplois, ainsi que toute
autre personne dans le besoin.

84. Est-ce que la Zakaat est comme une taxe ?

Dans le sens ou la Zakaat est collectée et dispensée par le
gouvernement Musulman, c’est bien comme une taxe. Cependant,
la grande différence est que payer la Zakaat est un devoir religieux
a faire par obéissance a Dieu et par compassion pour les gens.
Ainsi donner la Zakaat constitue un bénéfice moral au payeur car
cela développe en lui I’esprit d’abnégation et bloque le sentiment
de cupidité. Notez que le mot ‘taxe’ signifie un fardeau, alors que
la Zakaat signifie quelque chose qui vous purifie.

85. Pourquoi la charité et la Zakaat sont-elles un devoir
élémentaire de I’lslam ?

Parce que cela fait ressortir les meilleures qualités dans une
personne, qui est vraiment I’objet de I’existence selon I’Islam.
Dieu a donné a chaque personne de variables capacités et
ressources, comme la connaissance, I’argent, la force, quelque
talent ou compétences, etc. Tout individu doit utiliser tout ce qu’il
lui a été donné (a lui ou a elle) pour bénéficier aux autres tout
comme au reste de la création de Dieu, et non pour ses propres
fins. Si ce principe est négligé, alors non seulement il n’y a aucun
soulagement a la détresse et a la souffrance des nécessiteux, mais
I’homme accroit son égoisme faisant de lui I’ennemi (mortel) de
son prochain ; et la société tout comme I’humanité se retrouve
divisée en factions et groupes qui essaient tous de s’emparer des
choses d’un autre.



12. Le Jihad

86. Qu’est-ce que le Jihad ?

Jihad est un mot Arabe signifiant « lutter durement » ou vous
entrainer vous-méme a étre au meilleur de votre puissance et de
vos capacités. Le Saint Coran demande souvent aux Musulmans
de lutter durement, en employant le terme jihad.

87. De quel genre de lutte le Coran parle-t-il ?

Le Saint Coran mentionne les buts suivants pour lesquels un
Musulman doit lutter durement :

1. Atteindre la proximité de Dieu, en luttant pour dépasser
les mauvais désirs ;

2. S’en tenir a I’lIslam en des circonstances difficiles,
comme en affrontant la persécution et d’autres problémes.

3. Prendre part a la défense de la communauté Musulmane
lorsqu’elle est attaquée par un ennemi souhaitant détruire
I’Islam.

4. Porter le message de I’Islam aux autres, en dévouant son
temps et son argent a cette tache.

88. Pouvez-vous citer des passages du Saint Coran pour
illustrer cela ?

Nous donnons ci-dessous quelques versets du Coran qui se
référent aux quatre points énumérés dans la précédente réponse, et
qui mentionnent ces genres de lutte. Le mot traduit par “lutter”
dans tous ces versets est jihad.

1. « Ceux qui luttent durement dans notre direction, nous les
guiderons sirement sur Nos sentiers. » (29 :69)

Dans ce verset, Dieu dit qu’ll guide sur le droit chemin ceux qui
luttent durement pour I’atteindre. C’est la la lutte pour vous

43



44 INITIATION A L’ ISLAM

perfectionner en faisant le bien et en retenant vos mauvais désirs.

2. «Quant a ceux qui ont émigré aprés avoir été persécutés,
puis ont lutté et ont enduré, ton Seigneur aprés cela est
Pardonneur et Miséricordieux. » (16 :110)

Cela parle des Musulmans qui furent persécutés a Makka, et ont
dd fuir leurs foyers. Leur Jihad fut de rester patient et résolus face
a des difficultés sévéres.

3. «Allah donne a ceux qui luttent corps et biens un grade
d’excellence sur ceux qui restent chez eux. » (4 :95)

Ce verset se réfere a la guerre qui fut gagnée par les Musulmans,
et dit que ceux qui ont lutté en donnant leurs biens et leurs vies
pour cette cause obtinrent un rang plus haut que ceux qui sont
resté en arriere.

4. « Lutte contre les infideles, et avec le Coran, lutte contre
eux vigoureusement. » (25 :52)

Ici, les Musulmans se voient intimer d’entreprendre une puissante
lutte contre les non-croyants en brandissant le Coran de sorte que
son témoignage, ses arguments et sa beauté les convainque de la
verité de I’Islam.

89. Donc, le Jihad ne signifie pas la guerre menée par les
Musulmans contre les non-Musulmans ?

Non, certainement pas. Le mot jihad lui-méme ne signifie pas la
guerre, ni n’est utilisé dans le Saint Coran pour signifier la guerre.
Méme lorsque les Musulmans vivaient encore & Makka, pendant
la premiére moitié de la mission du Saint Prophéte, avant qu’il y
ait un état Musulman ou une armée qui existe, Dieu leur ordonna
de faire le jihad, disant :

« luttez pour Allah avec tout I’effort qu’ll mérite. »
(22:78)

Cela ne pourrait pas signifier de combattre qui que ce soit. Cela
veut juste dire de lutter pour atteindre la proximité de Dieu et pour
aider la cause de I’Islam.



12. LEJIHAD 45

90. Pourquoi le mot jihad est-il appliqué aux batailles des
précédents Musulmans ?

Parce que ces batailles ont été livrées pour I’existence méme de la
religion Islamique, et parce que les Musulmans ont eu a luter
durement en risquant leurs vies et en sacrifiant leurs biens.
Prendre part a ces batailles fut un grand combat, fait uniquement
pour sauver I’Islam de la destruction et pour nulle autre raison.

Avant leur émigration (hijra) @ Madina, alors qu’ils vivaient a
Makka, les convertis & I’Islam ont eu & faire face & une terrible
persécution et a la torture. Mais ils endurérent tout cela avec
patience. Dans le Coran, I’attitude des convertis fut aussi appelé
jihad. Aprés que les Musulmans eurent été forcés d’émigrer a
Madina, les opposants de I’lslam a Makka décidérent de mener
une guerre contre eux. Donc les Musulmans durent se battre dans
une attitude de self-défense. Comme ils n’avaient pas d’armée ou
d’équipement a proprement parler, chaque membre de la
communauté Musulmane a eu a faire, ou a donner, tout ce qu’il ou
elle pouvait. lls se portérent volontaires pour les participer aux
combats et donnérent leur argent et leurs biens pour la guerre.
C’est pour cette raison que cela fut appelé jihad, un combat au
moyen de la vie et de la propriété de chacun.

91. Cela signifie-t-il que I’lslam n’autorise les Musulmans a
faire la guerre que pour certaines raisons justifiées ?

Oui, et les raisons sont clairement énoncées dans le Saint Coran. Il
dit :
« Autorisation est donnée a ceux qui sont attaqués (de se
défendre) - parce que vraiment ils  sont oppressés ...
ceux qui ont été expulsés de leurs demeures, - contre
toute justice, simplement parce qu’ils disaient : *““Allah
est notre Seigneur™. » (22 :39-40)

« Combattez dans le sentier d’Allah ceux qui vous
combattent, et ne devenez pas offensif. Certes. Allah
n’aime pas les offenseurs. » (2 :190)

Il est permis par I’Islam de se battre uniquement dans des cas
de self-défense, mais pas pour conquérir des terres ni pour asservir



46 INITIATION A L’ ISLAM

un autre peuple. Le Saint Prophéte Muhammad ne mena des
batailles que sous ces conditions. En fait, les Musulmans a cette
époque ne voulaient pas se battre, comme le Coran s’adressait a
eux :

« Le combat vous est ordonné, méme s’il vous déplait. »
(2 :216)

92. Si le jihad ne signifie pas de mener/participer a une
guerre, est ce que tout Musulman peut prendre part a un
genre de jihad en tout temps ?

Non seulement ils peuvent le faire, mais prendre au part au jihad
(ou a lutter durement) est essentiel, comme le Coran le dit :

« Les vrais croyants sont seulement ceux qui croient en
Allah et en Son messager, qui par la suite ne doutent
point et qui luttent avec leurs biens et leurs personnes
dans le chemin d’Allah. » (49 :15)

Les deux genres de jihad qui peuvent étre entrepris tout le
temps sont :

Premiérement, lutter durement pour le développement
personnel,

Et deuxiémement, lutter pour porter le message de I’Islam aux
autres.

La signification de lutter avec vos biens, dans le cas du
premier genre de jihad, est de dépenser sa richesse pour aider les
autres, et dans le cas du deuxieéme genre de jihad de la dépenser
pour la propagation de I’Islam.

La signification de lutter avec vos vies, dans le cas du premier
jihad est de se battre contre les bas et mauvais désirs de chacun, et
dans le cas du deuxieme jihad cela signifie donner de votre temps,
de vos talents et de votre énergie pour aider au travail de la
propagation de I’Islam.



13. Le Saint Coran

93. Pouvez-vous nous en dire un peu plus a propos du Saint
Coran, que vous avez mentionné et cité tout au long de ce
livret en expliquant les enseignements de I’Islam ?

Le Saint Coran est I’écriture des Musulmans. Il est la parole que
Dieu a communiquée au Saint Prophéte Muhammad a plusieurs et
différentes occasions, depuis le temps ou Dieu fit de Iui un
Prophéte, lorsqu’il avait 40 ans, jusqu’a sa mort (pendant les
années 609-632 de I’ére commune.). Toutes ces révélations,
recues a différents moments durant cette période de 23 ans, furent
arrangées dans un ordre défini par le Saint Prophéte, et constituent
le Saint Coran.

94. Comment Dieu communiqua-t-il Ses messages et paroles
au Saint Prophete ?

Les messages de Dieu ne sont pas véhiculés par le son qui peut
étre entendu par I’oreille humaine, mais peuvent étre regus
uniquement par les sens internes, les sens ‘spirituels’ que
possedent tous les étres humains. Les Prophetes de Dieu ont ces
sens extrémement affutés et trés hautement développés, et ces
pourquoi ils peuvent recevoir clairement les communications de
Dieu.

Dans le monde physique, nous trouvons que ces messages
doivent étre transportés par différents supports, tels que I’air qui
porte le son, ou les ondes radio qui portent les signaux des radios
et des télévisions. De maniére similaire la parole de Dieu est
apportée au Prophéte aux travers des étres spirituels appelés
anges. (\Voir plus tot, la section traitant des Anges.)

Les révélations dans le Saint Coran furent apportées au Saint
Prophéte Muhammad par I’ange Gabriel sus la forme des mots
clairs de la langue Arabe. (Selon la croyance Musulmane, Dieu

47



48 INITIATION A L’ ISLAM

parla a tous les autres Prophétes, tels que Moise et Jésus, De la
méme maniére dans leurs langues respectives.)

95. Comment le Saint Coran parvint-il jusqu’a nous ?

Le Saint Coran parvint jusqu’a nous en suivant les étapes
suivantes :

1. Pendant la vie du Saint Prophéte, a chaque fois qu’une
révélation lui parvenait, il la proclamait au peuple, ainsi nombreux
furent ses adeptes qui apprenaient cette révélation par ceeur, et elle
était aussi consignée par écrit dans le méme temps. Comme le
Saint Coran était récité a voix haute lors des prieres publiques, et
aussi fréquemment lue a d’autres moments, tout Musulman
connaissait assez bien son contenu, et beaucoup le connaissaient
par cceur.

2. Environ six mois apres la mort du Saint Propheéte, qui eut
lieu en 632 de I’ere commune, le travail de faire une copie
compléte du Coran, composée de tous les écrits établis en la
présence du Saint Prophete, fut entrepris. Cela fut fait sur les
instructions du premier dirigeant des Musulmans, Abu Bakr, et
avec I’aide des scribes et des Compagnons du Saint Prophéte. De
cette maniére, une copie originale du Coran fut recueillie.

3. Quelques quinze années plus tard, lorsque le pouvoir
Musulman s’était répandu, le troisieme dirigeant des Musulmans
aprés le Saint Prophéte, appelé Uthman, ordonna que davantage de
copies de cette copie originale soient transcrites. Ces copies furent
envoyées dans les grandes villes de la communauté Musulmane
pour y étre conservées comme des copies standards. Les
Musulmans garderent aussi la pratique de la mémorisation des
parties du Saint Livre, et beaucoup I’apprirent entiérement par
ceeur. Et ainsi, le Saint Coran traversa les ages, a la fois sous la
forme écrite et orale, restant intacte dans sa forme originale. Parce
que le Coran était récité a voix haute tous les jours lors des prieres
publiques et des rassemblements, tout le monde reconnaissait le
méme Coran.



13. LE SAINT CORAN 49

96. Est-ce que tous les Musulmans ont le méme Coran, de ce
fait ?

Oui, par les raisons données ci-dessus, le texte de I’Ecriture

Musulmane a été préservé dans sa qualité originale. En fait, Dieu a

fait la promesse dans le Coran lui-méme qu’ll garderait Lui-méme

ce Saint Livre :

« En vérité c’est Nous qui avons fait descendre le Coran,
et c’est Nous qui en sommes gardien. » (15 :9)

Tous les Musulmans, quel que soit leur secte, leur pays ou
leur langue, ont toujours eu exactement le méme Coran Arabe,
tout comme c’était le cas du temps du Saint Prophete Muhammad.
Il n’y a pas deux copies du Saint Coran dans le monde qui
different, en aucune fagon.

97. Pouvez-vous mentionner quelques caractéristiques du
Saint Coran qui lui donnent une place unique parmi les
écritures du monde ?

En ce qui concerne juste le texte du Saint Coran, il est les
distinctions suivantes qui n’ont pas été trouvées dans le cas des
autres écritures :

1. Comme mentionné ci-dessus, le Saint Coran n’a pas subi
de perte ou d’altération depuis son apparition dans le
monde, il y a tant de siecles auparavant, et tous les
adeptes de I’Islam ont le méme Coran.

2. Le Saint Coran nous est toujours accessible aujourd’hui
dans la langue originelle dans laquelle il fut révélé.

3. L’Arabe, la langue du Saint Coran, est toujours une
langue vivante, parlée et écrite par plus de 100 millions
de personnes, et n’a que peu changée au cours des siécles.
Donc, toute personne aujourd’hui peut [I’apprendre
comme n’importe quelle langue moderne, et lire et
comprendre directement le Saint Coran.

4. L’histoire de la révélation et de la perception du Saint
Coran est connue entiérement et clairement, et n’est
entourée d’aucun mystere ni d’aucun doute.

Nous devons ajouter brievement, car sans cela ce serait
irrespectueux, que les autres écritures ont souffert beaucoup plus



50 INITIATION A L’ ISLAM

de perte et d’altération au cours de I’histoire. Leurs langues
originelles sont mortes, il n’y a donc que peu de spécialistes
universitaires qui possédent les connaissances pour étudier
directement le texte, et méme eux ne sont pas sirs de la
signification de nombreux mots dans les traductions qu’ils ont
produites. L’origine et I’histoire de ces écritures est largement
inconnue, et aucune information fiable n’est disponible concernant
leurs auteurs ou personnes a qui elles ont été révélées.

98. Y’a-t-il toute autre distinction notable du Saint Coran ?

Une distinction qui peut étre mentionnée est que le Saint Coran
nous dit tout & propos de lui-méme. En de différents endroits, nous
y lisons qu’il est un Livre appelé le Coran, une révélation de Dieu,
qu’il fut communiqué au Saint Prophete Muhammad, et venu par
I’intermédiaire de I’ange Gabriel, et qu’il est en langue Arabe. Le
Coran nous dit aussi qu’il a été révélé par portions, et non tout en
une fois, et que la premiere révélation parvint au Saint Prophéte
Muhammad pendant le mois du Ramadaan.

Le Saint Coran renvoie a lui-méme par de nombreux noms
qui montrent sa qualité et le travail pour lequel il est apparu. Par
exemple, al-furgén : qui fait la distinction entre le bien et le mal,
al-Hakim : plein de sagesse, al-nor: la Lumiére, al-huda: la
direction, etc.

Les caractéristiques uniques mentionnées ici et en réponse a la
derniére question concerne juste le Saint Livre. Il y a beaucoup de
points distinctifs a propos du Saint Coran quant a ses
enseignements, et ces points se trouvent tout au long de ce livret.

99. Comment est divisé le Saint Coran ?

Pour autant qui le concerne, le Saint Coran est divisé en 114
chapitres. Chaque chapitre, appelé Sora en Arabe, est constitué
d’un nombre de verset, chaque verset étant appelé un Ayat.
Quelques chapitres furent entiérement ou largement révélés au
Saint Prophéete pendant les 13 premiéres années de sa mission
alors qu’il vivait a Makka, et le reste fut révélé apres son
émigration & la ville de Madina. Les chapitres révélés a Makka
sont appelés Makki, et ceux révélés a Madina sont appelés



13. LE SAINT CORAN 51

Madani. Parce que les chapitres sont de longueurs différentes, le
Saint Coran est aussi divisé en 30 parties a peu prés égales, chaque
partie étant connues sous le nom de juz (ou separa en Urdu et
Perse). Cette division est faite seulement pour permettre un lecteur
de finir la lecture du Saint Livre en un mois.

100. Le Saint Coran est-il organisé selon I’ordre dans lequel
ses différents passages furent révélés au Saint Prophéte ?

Non, en fait la toute premiere révélation qui vint au Saint Prophéte
se trouve dans le chapitre 96, non loin de la fin du Saint Coran.
L’ordre dans lequel les différents passages ou chapitres qui furent
révélés n’a pas d’importance, surtout pour les gens qui sont
apparus apres I’époque du Saint Prophéte, parce que le Coran est
un livre complet et cohérent. Un verset est tout aussi important et
significatif, peu importe quand il fut révélé.

101. 1l est dit que le Saint Coran n’est pas arrangé de maniere
ordonnée, mais parle de différents sujets d’une maniére
désorganisée. Pouvez-vous commenter cela ?

Ce n’est pas correct. Il est vrai que le Coran ne couvre pas sujet
apreés sujet selon un ordre défini, mais cela ne signifie pas qu’il
n’y a pas d’organisation. Le Saint Coran n’est pas réellement un
livre de lois ou de commandements sur différents sujets, mais un
livre destiné & guider I’homme et le convaincre de la vérité. Son
théme principal est la grandeur de Dieu, que I’objectif de I’homme
dans la vie est d’atteindre la proximité avec Lui, et que ses
actions, bonnes ou mauvaises, lui apporteront toujours les fruits
(les conséquences) de ce qu’elles sont. Tous les sujets que le
Coran traite sont construits autour de ce message principal qui est
réellement souligné tout le temps.

102. Y a-t-il un arrangement des sujets dans le Coran ?

Oui, il y en a un, et pour plus de détail, la traduction anglaise du
Saint Coran avec le commentaire de feu Maulana Muhammad Ali
doit étre consulté. Nous pouvons ici mentionner briévement que le
Saint Livre commence avec le célébre chapitre court : la Fétiha,
qui est une sorte de préface résumant le Coran tout entier et ses
enseignements en sept versets. Cela est suivi par un long chapitre



52 INITIATION A L’ ISLAM

qui commence par indiquer les enseignements fondamentaux de
I’Islam, et montre pourquoi une nouvelle religion était nécessaire
a ce moment-1a, et pourquoi les adeptes des précédentes religions
s’étaient égarées. Ce chapitre et les quelques chapitres suivants
expliquent en détail les enseignements Islamiques. Trés souvent
dans le Coran, les chapitres révélés & Makka, contenant des
prophéties concernant la réussite de I’lslam, sont suivis par les
chapitres révélés a Madina, qui montrent comment ces prophéties
furent réalisées. Il y a donc un clair arrangement des sujets dans le
Saint Coran.

103. Quelles sortes de sujets le Coran aborde-t-il ?

Une vaste gamme de sujets. Il nous parle de Dieu, de Ses attributs,
de la position de I’lhomme dans I’univers, de son but dans la vie et
de comment il doit faire pour I’atteindre, comment nous nous
situons par rapport a Dieu et par rapport a nos prochains. Il donne
des détails de ce que I’on doit croire et comment ce doit étre mis
en pratique. La vie suivante est décrite totalement. Les histoires
des précédents peuples et de leurs propheétes, aussi bien que les
nombreux événements de la vie du Saint Prophete lui-méme, sont
aussi donnés dans le Coran Il donne des arguments pour réfuter
les mauvaises croyances de toutes sortes, et répond a toutes sortes
de questions et objections soulevées par ses enseignements et par
le Saint Prophete. La direction, les lois et reglements a suivre dans
le quotidien comme lors de la vie de faille, les transactions
commerciales, la loi, la guerre et la paix, les droits des femmes,
I’hygiéne, le gouvernement et la démocratie, etc., se trouvent aussi
dans le Saint Livre. Quand il traite ces sujets, le Saint Coran
donne des raisons, des arguments et des preuves pour appuyer ses
enseignements, et il remet en question ceux qui se trouvent en
désaccord avec lui pour porter la vérité a leurs yeux.

104. Le Saint Coran donne-t-il une quelconque preuve pour
appuyer son allégation selon laquelle il est la parole de
Dieu, et non les pensées d’un homme ?

Oui, bien sdr. Le Coran ne demande de personne qu’il accepte
quoi que ce soit sans raison ni preuve. Les preuves qu’il apporte
sur ce point sont comme suit :



13. LE SAINT CORAN 53

1. Le Saint Coran contient de tels grands principes et de
profonds points de connaissance qui n’auraient pu étre connus de
qui que ce soit au septieme siécle, lorsqu’il fut révélé. Ils
n’auraient certainement pas été connus ou découverts par un
homme comme Muhammad (la paix soit sur lui) qui ne savait pas
lire ou écrire, et qui vivait dans un pays qui était tres reculé et
coupé de la civilisation de I’époque.

2. Les enseignements moraux Saint Coran ont provoqué un
complet et étonnant changement pour le bien du peuple d’un pays
entier, une réforme qui est apparue un impossible a réaliser au
travers des enseignements des humains.

3. Les prophéties dans le Saint Coran comme celle disant que
le Saint Prophete Muhammad serait triomphant sur ses
adversaires, fait a I’époque ou il peinait a avoir quelques adeptes
ou amis, devinrent réelles apres une courte période de temps. Et
beaucoup d’autres prophéties dans le Coran a propos du futur
distant se réaliserent dans les temps modernes.

4. La langue et le style littéraire du Saint Coran furent si
excellents que les adversaires du Saint Prophéte, qui incluait de
grands poetes et maitres de la langue Arabe, ne pouvaient I’égaler
méme s’ils avaient été mis au défi de le faire.

Pour toutes ces raisons, le Coran a lancé un défi permanent a
eux qui pensent qu’il n’est pas la parole de Dieu, de produire un
écrit comme lui, méme seulement un long chapitre.

105. Quelle position le Saint Coran doit-il tenir pour les
Musulmans ?

Le Saint Coran est la finale et plus haute autorité pour les
Musulmans sur toutes les matiéres. Il est la source fondamentale
des enseignements de I’Islam. Lorsqu’il détermine si une certaines
croyance ou pratique est une part de I’Islam ou on, le verdict du
Coran a la plus haute priorité et doit étre acceptée méme si cela va
a I’encontre des pratiques communes ou des volontés de chacun.
Si un Musulman a une autre perception que nous d’un verset du
Coran, nous devons toujours respecter son point de vue s’il donne
des arguments du Saint Livre pour I’appuyer.



14. Le Hadith

106. Qu’est-ce que le Hadith ?

Le terme littérature Hadith (ou méme juste Hadith parfois)
renvoie a un nombre de livre historiques qui contiennent des
rapports de paroles, d’actions et d’exemples du Saint Prophéte
Muhammad, par lesquels il montra a ses adeptes comment mettre
en pratique les enseignements en pratique.

107. Que signifie le terme Hadith ?

Le terme Hadith signifie juste ‘une parole’. Lorsqu’il est employé
comme un terme de la religion Islamique, un hadith désigne un
rapport de ce que dit ou fit le Saint Prophéte Muhammad a une
occasion donnée. Dans les livres en anglais sur I’lslam, le mot
tradition est aussi utilisé pour désigner un hadith. Le mot Hadith
est aussi appliqué pour les livres contenant ces rapports.

108. Pouvez-vous nommer certains livres contenant ces
Hadith ?

Les deux plus célebres ouvrages regroupant des Hadiths sont
Sahih Bukhari et Sahih Muslim. Chacun de ces ouvrages porte le
nom de celui qui I’a établi, c’est-a-dire Bukhari et Muslim. Le mot
Sahih dans ces titres renvoie au fait que les hommes ayant établi
ces livres ont examiné les rapports authentiques concernant le
Saint Prophéte, et autant qu’ils le purent, en retirerent les histoires
dont les sources étaient introuvables ou invérifiables, pour ne
laisser que celles qui sont dignes de confiance. Il y a beaucoup
d’autres livres de Hadith, nommés d’aprées les personnes qui les
ont établis, comme Tirmizi, Abu Dawud, et le Musnad of Ahmad
Ibn Hanbal.

109. Comment ces livres ont-ils été établis ?

Il 'y a eu de nombreux enseignements du Saint Coran que le Saint
Propheéte eut a illustrer par ses actions et la pratique (comme mon-

54



14. LE HADITH 55

trer comment pratiquer le salaat.). Ses adeptes apprirent et copiée-
rent ce qu’il fit, puis ont enseigné par leurs exemples a la généra-
tion suivante comment réaliser ces pratiques. A part ce coté pra-
tique, les paroles du Saint Propheéte sur de différents sujets, et les
détails de ce qu’il fit en de nombreuses occasions, furent égale-
ment répétés par ceux qui le virent et I’entendirent. Ils relatérent
ensuite toutes ces choses aux autres personnes. Mais contraire-
ment au Saint Coran, ces détails n’étaient habituellement pas no-
tés.

Ainsi, ces traditions passérent d’une génération a la suivante
par I’exemple pratique (comme dans le cas de la priére) et par la
parole. Environ 150 ans apres la mort du Saint Prophéte, quelques
érudits déciderent d’essayer de retracer toutes ces traditions
derriere lui, en suivant la chaine des gens qui transmirent chaque
rapport depuis I’époque du Saint Prophete jusqu’a leur époque. De
leurs grandes recherches, ils établirent les livres des Hadith tels
que nous les avons aujourd’hui.

110. Donc les auteurs des Hadith n’ont pas tout simplement
recopié tout ce qu’ils entendaient des gens, concernant
les paroles ou actions du Saint Prophéte ?

Non, ils examinéerent chaque rapport d’une parole ou d’une action
du Saint Propheéte pour vérifier si les noms de toutes les personnes
impliquées dans la transmission de ces actes ou paroles de cette
époque étaient connus. lls examinérent également la vie et le
caractére de toutes ces personnes pour découvrir s’ils auraient pu
avoir I’opportunité d’entendre et se transmettre les paroles de I’un
a I’autre, et s’ils étaient dignes de confiance, et enfin s’ils avaient
une bonne mémoire. Bukhari et Muslim étaient plus stricts que les
autres compilateurs en faisant ces vérifications avant d’accepter
un rapport comme étant authentique. C’est pourquoi ces deux
livres sont considérés comme étant les collections d’Hadith les
plus fiables, Bukhari étant classé comme le plus fiable d’entre
tous.

111. Quels sont les sujets couverts par la littérature Hadith ?

Les rapports des livres d’Hadith sont en grande partie des genres
suivants :



56 INITIATION A L’ ISLAM

1. Les paroles du Saint Prophéte Muhammad & propos des
principaux enseignements et pratiques de I’Islam, tels que
les croyances, les prieres, le jelne, etc.

2. Ses Paroles sur différents aspects pratiques de la vie, tels
que la vie de famille, les relations commerciales, la loi, la
nourriture et la boisson, les qualités morales, etc.

3. En dehors de ses Paroles, les actions et I’exemple
personnel du Saint Prophéte qui illustrent ses
enseignements et montrent comment il les met en
pratique (rapport de la maniere dont il dit ses prieres, de
ce qu’il fit pendant les jours de jeline, comment il fit don
par charité, etc.)

4. Rapports sur le genre de personne qu’était le Saint
Prophéte Muhammad, sa vie quotidienne, son noble
caractere, ses relations avec ses amis et ses ennemis, les
événements importants de sa vie, etc.

5. Les prophéties du Saint Prophéte se rapportant au futur de
I’Islam, aux Musulmans, et a I’humanité en general.

112. Est-ce que tous les rapports enregistrés dans ces
ouvrages sont vrais et authentiques ?

Non, pas tous. Les personnes qui ont transmis ces rapports par la
parole avant qu’ils ne les compilent commirent des erreurs en
certains cas. Il y a aussi quelques paroles rapportées dans les livres
d’Hadith que le Saint Prophéte pourrait ne jamais avoir dites.
Cependant, I’essentiel des rapports, spécialement ceux contenus
dans le Bukhari et le Muslim, sont authentiques. Les
enseignements que le Saint Prophéte a illustré par son exemple
(tel que la maniére de prononcer les priéres) furent copiés par un s
grand nombre de personne qu’il ne peut y voir un quelconque
doute sur leur authenticité. De maniere Similaire, nombre de ses
paroles furent mémorisées et transmises par plusieurs de ses
Compagnons et non par une seule personne, et ces paroles
devinrent ainsi bien connues des Musulmans, dés le départ.

113. Est-il nécessaire pour un Musulman de croire et de
suivre les Hadith ?

Oui, spécialement la partie en rapport au respect de la religion et



14. LE HADITH 57

de la vie pratique. Il doit toujours étre rappelé, toutefois, que le
Hadith est destiné a fournir davantage d’explications sur les
enseignements du Saint Coran. Tout rapport dans les livres
rassemblant les Hadith qui apparaissent comme allant a I’encontre
du Saint Coran doivent étre examinés avec attention afin de voir si
une signification non contradictoire au Saint Livre peut étre
donnée, et si ce n’est pas le cas, un tel rapport doit étre rejeté.



15. Le code de conduite Musulman

114. Selon les enseignements Islamiques, A quel point est-il
important pour une personne de bien agir, en dehors
d’avoir la foi?

Agir en bien et avoir la foi vont de pair dans la religion Islamique.
En fait, agir en bien est la preuve d’avoir la foi en son cceur. C’est
pourquoi le Saint Coran parle des vrais Musulmans tres souvent
comme étant « ceux qui croient et accomplissent de bonnes
actions ». Le Coran et le Saint Prophéte ont dit aux Musulmans
que les meilleurs parmi eux sont les personnes qui font preuve du
meilleur comportement envers les autres.

115. Pouvez-vous donner une liste de quelques qualités qu’un
Musulman doit essayer d’acquérir ?

Ci-dessous nous donnons, avec les mots du Saint Coran et du
Saint Prophéte Muhammad, les principales qualités dont un
Musulman devrait faire preuve :

1. La véracité :

«O vous qui croyez! Remplissez votre devoir envers
Allah et parlez avec droiture. » (33 :70)

«O vous qui croyez! Remplissez votre devoir envers
Allah et soyez avec les véridiques. » (9 :119)

« Soyez les garants de la justice et les porteurs de
véritables témoignages pour Allah, méme si la vérité va
contre vous-méme, ou contre vos parents, ou contre vos
proches ou contre quelqu’un qui est riche ou qui est
pauvre. » (4 :135)

2. La sincérité :
« Servez Allah, et obéissez a Lui avec sincérité. » (39 :2)
« C’est une grande abomination auprés d’Allah que de
58



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 59

dire ce que vous ne faites pas. » (61 :3)

« Malheur a ceux qui prient tout en négligeant leurs
priéres, a ceux qui ne font le bien que par apparat. »
(107 :4-6)

3. L altruisme :

« Vous ne pouvez atteindre la vertu sauf si vous donnez
par charité de ces choses que vous aimez. » (3 :91)

« Les vrais croyants donnent la nourriture, par amour
pour Allah, aux pauvres, aux orphelins et aux esclaves,
disant : “Nous ne vous nourrissons que pour le plaisir
d’Allah, nous ne désirons de vous ni récompense, ni
remerciement.” » (76 :8-9)

« Ne donne pas dans le but de recevoir. » (74 :6)

4. L”humilité :
« Les serviteurs du Tout Miséricordieux (Allah) sont ceux
qui marchent humblement sur terre. » (25 :63)

« Et ne détourne pas ton visage des hommes, et ne foule
pas la terre avec arrogance. » (31 :18)

« Ne vantez pas vous-méme votre pureté. Allah sait le
mieux qui est vertueux. » (53 :32)

5. La patience :
« Allah aime ceux qui sont patients. » (3 :145)

« Fais la bonne annonce aux endurants, qui disent, quand
un malheur les atteint : “Certes nous sommes a Allah, et
c’est a Lui que nous retournerons.” » (2 :155-156)

6. La clémence :

« Pardonne (les gens) et absous (leurs fautes).
N’aimerais tu pas que Allah te pardonne ? » (24 :22)

« Les pieux sont ceux qui dominent leur rage et qui
pardonnent. Allah aime les bienfaisants. » (3 :134)



60 INITIATION A L’ ISLAM

«Méme s’ils sont en colere, les vrais croyants
pardonnent. » (42 :37)

« La sanction d’un mal commis est une peine identique.
Mais celui qui pardonne (un mal commis contre lui) et
réforme, méritera sa récompense d’Allah. (...) Celui qui
endure et pardonne, c’est la la substance d’une grande
résolution. » (42 :40, 43)

Lorsque le Saint Prophéte Muhammad vainquit ses ennemis a
Makka et revint en cette ville comme son conquérant, 1l pardonna
ses ennemis en ces mots :

«Pas de récrimination contre vous aujourd’hui!
Qu’Allah  vous pardonne. C’est Lui Le plus
Miséricordieux des miséricordieux. » (12 :92)

7. La pureté :

« Réussit, certes, celui qui se purifie (dans I’esprit et dans
le corps), et se rappelle le nom de son Seigneur, puis
prie. » (87 :14-15)

« Purifie tes vétements et écartes toi de tout péché.»
(74 :4-5)

8. L’honnéteté :

« Et n’approchez les biens de I’orphelin que de la fagon
la meilleur, jusqu’a ce qu’il atteigne sa majorité. Et rem-
plissez I’engagement, car on sera interrogé au sujet des
engagements. Et donnez la pleine mesure quand vous me-
surez; et pesez avec une balance exacte. » (17 :34-35)

« Et ne dévorez pas mutuellement et illicitement vos
biens, et ne vous en servez pas pour corrompre des juges
pour vous permettre de dévorer une partie des biens des
gens, injustement et sciemment. »(2 :188)

9. La bonté et la gentillesse envers les autres :

«Allah  commande [I’équité, la bienfaisance et
I’assistance aux proches. » (16 :90)

Trois degrés de bonnes actions sont mentionnés ici :



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 61

— “la justice” qui signifie de rendre le bien que vous a fait
quelgu’un en lui faisant un bien équivalent.

— “Faire le bien aux autres” qui signifie de prendre I’initiative
de faire le bien aux autres.

— et “donner aux proches” qui signifie de faire le bien pour
chacun de maniére instinctive et naturelle, comme on ferait le
bien pour un proche.

« Et faites le bien, car Allah aime les bienfaisants. »
(2 :195)

10. La considération et le respect pour les autres :

«O vous qui croyez! N’entrez pas dans des maisons
autres que les votres avant de demander la permission
(d’une fagon délicate) et de saluer leurs habitants (...) et
s’ils vous disent « partez », alors partez. » (24 :27-28)

« O vous qui croyez! Evitez de trop soupconner (les
autres), pour sdr la suspicion, en certains cas, est un
péché. Et n’espionnez pas (les affaires des autres, et ne
médisez pas les uns sur les autres. » (49 :12)

«Si on vous fait une salutation, saluez d’une fagon
meilleure; ou bien rendez-la (dans les mémes termes, au
moins). » (4 :86)

11. Le courage :

Parlant d’un petit nombre de Musulmans faisant face a un grand et
puissant ennemi, le Coran relate :

« Certes ceux auxquels I’on disait : ““Les gens se sont
rassemblés contre vous; craignez-les” — cela accrut leur
foi — et ils dirent : “Allah nous suffit; Il est notre
meilleur garant™. » (3 :173)

12. La modération :

« Mangez et buvez, mais ne soyez pas immodérés. »
(7:31)

« Ne porte pas ta main enchainée a ton cou (par avarice),



62 INITIATION A L’ ISLAM

et ne I’étend pas non plus trop largement. (cela signifie
que vous gaspillez tout). » (17 :29)

Concernant I’accomplissement des devoirs religieux, le Saint
Propheéte a donné le conseil suivant :

« Lareligion est facile, mais quiconque s’exerce trop a la
dévotion religieuse se trouvera dépassee par celle-ci;
Ainsi, vous devriez agir correctement, et ne pas trop en
faire, et étre de bonne humeur, et demander I’aide d’Allah
au matin, au soir et une partie de la nuit. » (Bukhari)

13. La bonne humeur :

« Soyez de bonne humeur » (Le Saint Prophéte dans le
Bukhari.)

«C’est un acte de charit¢ que de rencontrer votre
prochain avec un visage enjoué.» (Le Saint Prophéte
dans la Mishkat.)

Enfin, nous donnons un verset du Saint Coran mentionnant une
partie des qualités qu’un Musulman, qu’il soit homme ou femme,
devrait essayer d’acqueérir :

« Les Musulmans et Musulmanes, croyants et croyantes,
obéissants et obéissantes, loyaux et loyales, endurants et
endurantes, craignants et craignantes, donneurs et
donneuses d’aumones, jednants et jelnantes, gardiens de
leur chasteté et gardiennes, invocateurs souvent d’Allah
et invocatrices : Allah a préparé pour eux un pardon et
une énorme récompense. » (33 :35)

116. Comment un Musulman doit-il traiter les gens autour de
lui selon I’Islam ?

Le Saint Coran et le Hadith mentionnent de nombreuses catégories
de gens avec lesquelles nous vivons, et donne beaucoup de
conseils sur la maniére selon laquelle on doit se comporter avec
eux.



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 63

1. Les parents et les ainés :

« Et ton Seigneur a décrété de n’adorer aucun autre que
Lui, et de faire acte de bonté envers les pére et mére : si
I’'un d’eux ou tous deux doivent atteindre la vieillesse
aupres de toi; alors ne leur dis point : “Fil” et ne les
brusque pas, mais adresse-leur des paroles
respectueuses... Et dis : O mon Seigneur, fais-leur; a tous
deux; miséricorde comme ils m’ont élevé quand j’étais
petit. » (17 :23-24)

« Le Saint Prophéte a dit : qu’un homme puisse maudire
ses parents est un des plus grands péchés. Quelqu’un dit a
son tour: comment un homme peut-il maudire ses
propres parents? Le Saint prophéte répondit: si un
homme abuse du pére d’un autre, cet autre abusera des
parents de I’homme en retour.» (Rapporté dans le
Bukhari.)

2. Les autres proches :
« Agissez avec bonté envers vos proches » (4 :36)

« Et donne au proche parent ce qui lui est d0 ainsi qu’au
pauvre et au voyageur (en détresse). » (17 :26)

3. Les enfants:

« Et ne tuez pas vos enfants par peur de la pauvreté.
C’est Nous (Allah) qui apportons leur subsistance, ainsi
que la votre. » (17 :31)

«Un homme vint au Saint Prophete et dit, ‘vous
embrassez les enfants, mais nous ne devons pas les
embrasser’. Le Saint Prophéte répondit, ‘Puis-je avoir le
moindre contrdle sur toi si Allah a enlevé la miséricorde
de ton cceur.” » (Rapporté dans le Bukhari.)

4. Les Orphelins et les enfants démunis :

« Maintenez les orphelins hors de leurs biens, mais
prélevez-en de quoi les habiller et de quoi leur donner
une bonne instruction. Testez-les lorsqu’ils atteignent
I’dge de la majorité, et si vous les trouvez matures,



64

INITIATION A L’ ISLAM

restituez leurs biens. » (4 :5-6)

« “Moi et le tuteur de I’orphelin nous serons au Paradis,
comme ceux-ci”. Et il montra ses deux doigts: I’index et
le majeur en les écartant. » (Rapporté dans le Bukhari.)

5. Les pauvres et les nécessiteux :

« Le Vertueux est celui qui (...) donne de sa richesse, par
amour pour Lui, a ses proches parents et aux orphelins et
aux nécessiteux et au voyageur ainsi qu’a ceux qui le
demandent et pour rendre aux esclaves leur liberté. »
(2:177)

« Qu’est-ce qui te fera comprendre ce qu’est la voie
difficile (pour la réussite) ? Il s’agit de libérer un esclave,
ou nourrir & un moment de famine un orphelin, un proche
parent ou un pauvre dans le dénouement. » (90 :11-16)

« Vois-tu celui qui va contre la religion ? C’est bien lui
qui repousse I’orphelin et qui n’encourage point a
nourrir le pauvre. » (107 :1-3)

« Les vrais croyants sont ceux dont la richesse est un
droit reconnu pour le mendiant et le déshérité. » (70 :24-
25)

« la personne qui gére les choses pour la veuve et le
pauvre est comme celui qui lutte dur sur le chemin
d’Allah. » (Le Saint Prophéte dans le Bukhari.)

6. Les voisins :

« Sois bon avec (...) le proche voisin ainsi qu’avec le voi-
sin éloigné. » (4 :36)

« N’est pas un croyant celui qui se remplit le ventre pen-
dant que son voisin est affamé. » (Le Saint Prophete dans
le Hadith)

« L’ange Gabriel a continué a m’enjoindre de bien traiter
le voisin, si bien que je pensais qu’il voulait faire de lui
I’héritier de sa propriété. » (Le Saint Prophéte dans le
Bukhari.)



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 65

7. Les femmes et les maris :

« Elles (vos femmes) sont un vétement pour vous, et vous
étes un vétement pour elle. » (2 :187)

« Et parmi Ses signes Il a créé de vous, pour vous, des
épouses pour que vous puissiez trouver la tranquillité
d’esprit avec elles et 1l a mis entre vous de I’affection et
de la bonté. » (30 :21)

« Les meilleurs d’entre vous sont ceux qui sont les plus
doux envers leurs femmes. » (Le Saint Prophéte dans le
Tirmizi)

Ce qu’un homme raconte :

« J’ai demandé a Aishah (la femme du Saint Propheéte) :
Que faisait le Prophéte quand il était chez lui ? Elle ré-
pondit, ‘Il servait sa femme’, cela signifie qu’il travaillait
pour sa femme. » (Rapporté dans le Bukhari.)

8. Employeurs/Employés :

« Les vrais croyants sont ceux qui sont les gardiens de ce
qui leur a été confié ainsi que de leurs engagements. »
(23:8)

« De ce qui leur a été confié » inclus les devoirs et les autres
choses qu’un employé se voit confier par son employeur. « Leurs
engagements » signifient le contrat par lequel I'employeur et
I’employé sont liés.

«Allah dit: Il 'y a trois personnes dont Je serai
I’adversaire au Jour du Jugement (...) La troisieme est la
personne qui emploie un salarié et regoit entierement le
travail que celui-ci lui doit, mais a qui il ne paie pas son
salaire. » (Le Saint Prophéete dans le Bukhari.)

Ans, un compagnon du Saint Prophéte, raconte :
« Jai servi le Saint Prophéte pendant dix ans, et il ne m’a
jamais dit ‘fi’, il ne m’a jamais non plus dit ‘Pourquoi as-
tu fais ceci’ ou ‘pourquoi as-tu fais cela’. » (Rapporté
dans le Bukhari.)



66 INITIATION A L’ ISLAM

9. Les animaux :

« IlI'n’y a nulle béte marchant sur terre, nul oiseau volant
de ses ailes, qui ne soit comme vous (6 peuple) en
communauté. » (6 :38)

Quelqu’un demanda au Saint Prophéte « Y’a-t-il une récompense
pour nous (provenant d’Allah) si I’on fait le bien aux animaux ? ».
Il répondit :

« En tout animal en bonne santé se trouve une récom-
pense. » (Le Saint Prophete dans la Mishkat.)

« Faites attention & votre devoir envers Allah en la ma-
tiere des animaux muets, Chevauchez les lorsqu’ils sont
en état d’étre chevauchés, et mangez les lorsqu’ils sont en
état d’étre mangés. » (Le Saint Prophéte dans I’ouvrage
Sunan Abi Dawud, du collecteur de hadiths Ab( Dawud.)

« Quiconque cultive un champ, et les oiseaux et les bétes
mangent de ce champs, c’est un acte de charité. » (Le
Saint Prophéte dans Musnad Ahmad, ouvrage de Ahmad
bin Hanbal.)

10. Les autorités :

Concernant I’élection et la nomination de gens a des postes
d’autorité, le Coran dit :

« Allah vous commande de rendre les dépbts a leurs
ayants droit, et quand vous jugez entre des gens, de juger
avec équité. » (4 :58)

Voici d’autres principes :

« Obéissez a Allah, et obéissez au Messager et a ceux
d’entre vous qui détiennent le commandement . Puis, si
vous vous disputez en quoi que ce soit (avec vos autori-
tés), référez-en a Allah et au Messager » (4 :59), Cela si-
gnifie de régler le différend par le Saint Coran ainsi que
par I’exemple du Saint Prophéte.

« L’obéissance (a I’autorité) se rapporte uniquement aux
bonnes maniéres. » (Le Saint Prophéte dans le Bukhari.)



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 67

Cela signifie que les ordres de faire le mal ne doivent pas
étre suivis.

Le premier chef d’état des Musulmans aprés le Saint Prophéte, le
célébre Hazrat Abu Bakr, dit dans un discours apres son élection :

« Aidez-moi si je suis dans le juste. Corrigez-moi si je
suis dans I’erreur. Obéissez moi aussi longtemps que
j’obéis a Allah et a Son Messager ; Et si je désobéis a Al-
lah et & Son Messager, je n’ai aucun droit & votre obéis-
sance. »

« Le plus excellent Jihad consiste a dire la vérité en face
d’un dirigeant injuste. » (Le Saint Prophete selon la
Mishkat.)

11. Les Musulmans :

« Tenez fermement a I’engagement d’Allah et ne soyez
pas divisés; et rappelez-vous le bienfait d’Allah sur vous :
lorsque vous étiez ennemis, c’est Lui qui réconcilia vos
coeurs. Puis, par Son bienfait, c’est Lui qui vous a sau-
vé. » (3:103)

« Les croyants sont des fréeres, ainsi faites la paix entre
vos freres (...) Ne trouvez pas de fautes a votre propre
peuple, et n’appelez pas un autres par des (mauvais) sur-
noms. » (49 :10-12)

« Entraidez-vous dans I’accomplissement des bonnes
oeuvres et de la piété et ne vous entraidez pas dans le
péché et la transgression. » (5 :2)

« Ne haissez pas I’autre et ne jalousez pas I’autre, ne reje-
tez pas I’autre, et soyez les serviteurs d’Allah, comme des
freres ; et il n’est pas légitime pour un Musulman de
rompre ses relations avec son frere pour plus de trois
jours. » (Le Saint Prophéte dans le Bukhari.)

«Vous reconnaitrez les croyants dans leur miséricorde
envers I’autre, et dans leur amour pour I’autre, et dans
leur bienveillance envers un autre, comme le corps hu-
main : quand un membre est souffrant, tout le corps le



68

INITIATION A L’ ISLAM

ressent, une partie interpellant I’autre par I’insomnie et la
fievre. » (Le Saint Prophéte dans le Bukhari.)

« Aucun de vous n’a la foi tant qu’il n’aime pas pour son
frére ce qu’il aime pour lui. » (Le saint Prophéte dans le
Bukhari.)

12. Ceux qui abusent des Musulmans :

« Supporte avec patience ce qu’ils (les abuseurs) disent. »
(20:130)

« Ne préte pas attention a leur méchanceté. » (33 :48)

« Lorsgque vous entendez qu’on renie les messages (Le
Coran) d’Allah et qu’on s’en raille, ne vous asseyez point
avec ceux-la jusqu’a ce qu’ils entreprennent une autre
conversation. » (4 :140)

« Et si tu les appelles vers le droit chemin, ils n’entendent
pas. Tu les vois qui te regardent, mais ils ne voient pas.
Amene le pardon et commande ce qui est bien et dé-
tourne-toi des ignorants. » (7 :198-199)

« Le Messager d’Allah et ses Compagnons ont pardonné
aux idolatres et aux adeptes du livre (les Juifs et les Chré-
tiens), comme Allah leur a commandé, et ont fait preuve
de patience en entendant d’offensantes paroles. » (Rap-
porté dans le Bukhari.)

13. Les ennemis :

« Repousse le mal par ce qui est meilleur, et voila que
celui avec qui tu avais une animosité devient tel un ami
chaleureux. » (41 :34)

« Nombre de gens du Livre aimeraient par jalousie de
leur part, pouvoir vous rendre mécréants apres que vous
ayez cru.... Mais pardonnez et oubliez. » (2 :109)

«Tu ne cesseras de découvrir leur trahison, sauf d’un
petit nombre d’entre eux. Pardonne-leur donc et oublie
[leurs fautes]. Car Allah aime, certes, les bienfaisants. »
(5:13)



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 69

14. Les non-Musulmans :

«Allah ne vous défend pas d’étre bienfaisants et
équitables envers ceux qui ne vous ont pas combattus
pour la religion et ne vous ont pas chassés de vos
demeures. Car Allah aime les équitables. Allah vous
défend seulement de prendre pour alliés ceux qui vous ont
combattus pour la religion, chassés de vos demeures et
ont aidé a votre expulsion. » (60 : 8-9)

« Et quelque bien qu’ils fassent (les peuples des autres
religions), il ne leur sera pas refusé. Car Allah connait
bien les vertueux. » (3 :115)

« O les croyants! Soyez stricts (dans vos devoirs) envers
Allah et (soyez) des témoins équitables. Et que la haine
pour un peuple ne vous incite pas a étre injuste. Soyez
justes; c’est la le plus proche du respect de votre de-
voir. » (5 :8)

« Par la sagesse et la bonne exhortation appelle les
autres au sentier de ton Seigneur. Et discute avec eux de
la meilleure fagon. » (16 :125)

«Et ne discutez que de la meilleure fagon avec les gens du
Livre (Les Juifs, Chrétiens, et les autres peuples possé-
dant des Ecritures), sauf ceux d’entre eux qui sont
injustes que vous sauverez par de meilleurs moyens. Et
dites : ““Nous croyons en ce qu’on a fait descendre vers
nous et descendre vers vous, tandis que notre Dieu et
votre Dieu est le méme, et c’est a Lui que nous nous
soumettons™. » (29 :46)

Un compagnon du Saint Prophéte relate :

« Une procession funéraire passait devant le Saint Pro-
phéte, et il en pris la téte. Les gens lui dirent : C’étaient
les funérailles d’un juif. 1l dit : N’était-ce pas une vie hu-
maine ? » (Rapporté dans le Bukhari.)

15. L’humanité en général :

« L’humanité est une seule nation. » (2 :213)



70

INITIATION A L’ ISLAM

« O humanité ! Nous t’avons créé d’un homme et d’une
femme, et nous t’avons fait en races et familles pour que
vous puissiez vous connaitre les uns les autres. Les plus
nobles d’entre vous au regard d’Allah sont ceux qui rem-
pliront le mieux leurs devoirs. » (49 :13)

« Nous (Allah) ne t’avons envoyé (O Muhammad) qu’en
miséricorde pour les peuples. » (21 :107)

« Aie de bonnes paroles avec toute I’humanité. » (2 :83)

« Allah t’ordonne (...) lorsque tu juges parmi les gens (de
n’importe quelle race, religion, famille, rang social etc...)
de juger avec justice. » (4 :58)



Annexe

Vous étes prié d’étudier cette annexe en conjonction avec le cha-
pitre sur les Anges..

1. Quesontlesjinn?

Les jinn mentionnés dans le Saint Coran ne sont certainement pas
les génies des comptes de fée ou ce que les gens imaginent qu’ils
sont. Ce mot signifie « quelque chose caché de la vue », et est uti-
lisé dans le Coran avec de nombreuses significations différentes
faisant référence aux gens ou étres qui sont isolés et que I’on ne
Voit pas.

Ce terme est appliqué aux chefs, par contraste avec le public
ordinaire, et aux peuples des terres étrangéres. Par exemple, le
Coran dit « O assemblée de jinn et d’hommes, n’y a-t-il pas parmi
vous de messagers qui soient venus ? » (6 :131). Comme les mes-
sagers de Dieu sont venus uniquement pour les étres humains, ici
les jinn sont aussi humains, et lorsqu’il est dit « dejinn et
d’hommes », cela s’adresse aux meneurs et au peuple ordinaire.
De maniere similaire, le Coran mentionne deux fois un jinn ac-
ceptant ses enseignements (46 :29; 72 :1). Dans le premier cas,
c’est d’une tribu de Juifs dont il est question, et dans le second
cas, c’est de quelques Chrétiens. Ils sont appelés jinn de par leur
éloignement.

Le mot jinn est aussi utilisé pour un genre de création invi-
sible et non physique qui attise les basses volontés de la pensée
d’une personne. C’est le contraste qui le différencie des anges qui
eux poussent I’esprit des gens a faire le bien.

2. Ainsi les jinn (dans le second cas) et les anges tirent la
pensée d’une personne dans des directions opposées ?

Oui, si vous parlez du second sens du terme jinn mentionné ci-
dessus. Le Saint Prophéte a dit que tout étre humain a un jinn et
un ange qui lui est associé (a lui ou a elle). Il lui fut demandé s’il
en était de méme pour lui. Le Saint Propheéte répondit : « Il en est

71



72 INITIATION A L’ ISLAM

de méme pour moi, mais Allah m’a aidé contre mon jinn, et celui-
ci s’est soumis a Dieu, et ne me dit plus de faire autre chose que le
bien. » Ainsi les anges et les jinn représentent les forces opposées
attirant I’homme vers le bien et vers le mal, respectivement. Si
vous surmontez I’envie de faire le mal, cela changera en envie
pour faire le bien.

Et tout comme les anges, ces jinn ne sont pas des étres phy-
siques, et ne peuvent étre vus ou entendus avec les sens physiques
de I’étre humain.

3. Il est dit que le démon était un ange qui avait désobéi a
Dieu en refusant de se soumettre a Adam. Est-ce que cela
est vrai ?

Les Anges n’ont pas de volonté qui leur soit propre, donc la ques-
tion de savoir si un ange avait désobéi a Dieu ne se pose pas. Le
démon est décrit & un endroit dans le Coran comme étant « un des
jinn » (18 :50), il ne peut donc pas étre un des anges.

Briévement, ce que le Coran nous apprend est que Dieu a
donné la connaissance de toute chose a Adam, et que tous les
anges se sont soumis a lui, mais que les démons ont refusé de le
faire également et ont trompé Adam et sa femme. Cela signifie
que I’lhomme, de par la connaissance qu’il posséde, peut prendre
la nature sous son contrdle, mais il ne peut pas s’empécher lui-
méme de commettre des méfaits. Pour cette raison, Dieu envoya
sa révélation pour permettre a I’humanité de résister a I’incitation
du démon.

4. Que veut dire le Coran quand il dit que Dieu créa les jinn
par le feu ?

Cela renvoie a ceux des étres humains qui se rebellérent contre
Dieu et la bonté, suivant I’incitation des jinn. En raison de leur
rébellion et de leur nature arrogante, ainsi qu’en raison du fait que
leurs cceurs brilent des désirs démoniaques, la Cupidité et I’Envie,
ils sont décrits comment ayant été créés par le feu. De la méme
maniere, I’homme est décrit comme ayant été créé a partir du
“sable” car la véritable nature humaine est d’étre humble et sou-
mis a Dieu.



ANNEXE 73

5. Ainsi les jinn mentionnés dans le Coran sont assez dif-
férents de ce dont on les imagine généralement ?

C’est vrai. Le Saint Coran et le Hadith n’appuient pas I’image
populaire des jinn comme étant des créatures réalisant des exploits
surhumains, pouvant apparaitre sous forme humaine et ainsi inter-
férer dans les affaires du peuple, ou pouvant “posséder” des étres
humains et les affecter avec des maladies. Aucune de ces idées
n’est tolérée par les enseignements Islamiques.



Initiation a L’Islam

Dans ce livret, toutes les doctrines et pratiques de bases ont été
complétées par des informations provenant du Saint Coran,
L’Hadith, ainsi que par les enseignements moraux enseignés
par I’lslam. Aucune connaissance préalable n’est requise.
L utilisation du Question-Réponse, nous I’espérons, rendra ce
livret plus intéressant qu’il ne le serait avec une approche plus
descriptive. On a tenté de garder un langage ainsi qu’un phrasé
simple.

ISBN: 978-1-906109-21-9




	Initiation a L’Islam
	Préface à l’édition anglaise



