
INITIATION 
A 
L’ISLAM 

 
 

Par 

Zahid Aziz 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ahmadiyya Anjuman Lahore Publications, U.K. 
 
 

www.aaiil.org



Initiation a L’Islam 
 

Plus de 100 réponses aux questions basiques  
posées par les débutants et les plus jeunes 

lecteurs 
 

Par 

Dr. Zahid Aziz 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ahmadiyya Anjuman Lahore Publications, U.K. 
2012 

www.aaiil.org



 

Première édition anglaise 1993 
Version française 2012 

Traduction française par Stéphane Miglietti-Thiefain 

Ahmadiyya Anjuman Lahore Publications, U.K. 
15 Stanley Avenue, Wembley, U.K., HA0 4JQ 

 
Websites: www.aaiil.org 
 www.ahmadiyya.org 

e-mails: aaiil.uk@gmail.com 
 info@ahmadiyya.org 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISBN: 978-1-906109-21-9 
 

 



 

Préface à l’édition anglaise 
Il y a eu une grande demande pour la réalisation d’un livret 
destiné à initier les plus jeunes aux enseignements de l’Islam dans 
un langage simple et clair. L’Association Ahmadiyya pour la 
propagation de l’Islam a, au cours des dernières décénies, produit 
une gamme d’excellents ouvrages traitant de tous les aspects de 
l’Islam, et visant particulièrement à corriger les idées fausses 
concernant l’Islam, ainsi qu’à répondre aux doutes et aux 
questions qui se posent dans l’esprit moderne concernant cette 
Religion. 

Cette littérature a été largement appréciée et saluée en 
répondant aux besoins d’aujourd’hui, à la fois en enseignant 
l’Islam aux Musulmans et en présentant l’Islam au monde entier. 
Il est ressenti depuis un certain temps que la merveilleuse 
connaissance contenue dans ces ouvrages doit être plus facilement 
accessible aux plus jeunes en leur présentant ces connaissances 
dans un langage plus simple, rendant à ces ouvrages un rôle 
initiatique. Ce livret a tout d’abord été réalisé en ce sens. 

Toutes les doctrines et pratiques de bases ont été complétées 
par des informations provenant du Saint Coran, L’Hadith, ainsi 
que par les enseignements moraux enseignés par l’Islam. Aucune 
connaissance préalable n’est requise. L’utilisation du Question-
Réponse, nous l’espérons, rendra ce livret plus intéressant qu’il ne 
le serait avec une approche plus descriptive. J’ai tenté de garder 
un langage ainsi qu’un phrasé simple, mais jusqu’où cet objectif a-
t-il été atteint? Cela ne peut être déterminé que par les jeunes 
lecteurs. J’ai aussi conçu le livret de manière à conserver un 
maximum de clarté et de confort de lecture.  

Tout au long du livret, vous trouverez de nombreuses citations 
du Saint Coran, avec les références complètes. En certains 
endroits cependant, les enseignements de l’Islam sont expliqués 

i 



PREFACE ii

avec des termes génériques, sans citations ou références 
spécifiques, car cela n’était pas considéré comme nécessaire dans 
un livret initiatique de ce genre. Pour davantage d’explications 
(également plus complètes), les écrits de Maulana Muhammad Ali 
doivent être consultés. En tout cas, plus les jeunes lecteurs 
avanceront dans leurs connaissances, plus ils devront se référer à 
ces ouvrages. 

Cet ouvrage est la première tentative du genre, c’est un bond 
vers le progrès. Les éditeurs recevront avec reconnaissance tous 
les commentaires ou suggestions pour le remaniement de ce livret.  
 
Zahid Aziz, 
Angleterre, 
Août 1993 
 
 
 

Traduit  de  l’anglais  par  Stéphane  Miglietti-Thiefain 
 
 



 

Contents 

1. Introduction  .......................................................................  1 

2. Les croyances fondamentales et pratiques  ......................  5 

3. Allah  ....................................................................................  8 

4. Les Anges  ..........................................................................  14 

5. Les Prophètes et les Messagers  .......................................  16 

6. Les Livres de Dieu  ...........................................................  21 

7. La Vie après la Mort  .......................................................  24 

8. La Prière  ...........................................................................  29 

9. Le Jeûne  ............................................................................  34 

10. Le Hajj, ou pèlerinage à Makka  ...................................  37 

11. La Charité  ......................................................................  39 

12. Le Jihad  ..........................................................................  43 

13. Le Saint Coran  ...............................................................  47 

14. Le Hadith  ........................................................................  54 

15. Le code de conduite Musulman  ....................................  58 

Annexe   ..................................................................................  71 
 

iii 



 

1. Introduction 
« La religion auprès d’Allah est l’Islam. » (3 : 19) 

1. Quel est le nom de notre religion? 
Le nom de notre religion est Islam. Ce mot est prononcé ainsi: 
 
IS –  Comme dans le mot « hisse » 

(sans prononciation du « e ») 

LAM – Comme dans le mot « lame » 
(sans prononciation du « e ») 

 
Un croyant de l’Islam est connu sous le nom de Musulman, pro-
noncé ainsi: 
 
MUS – Se prononce comme le mot « muse » 
UL    – Comme dans le mot « pull » 
MAN – Comme dans le mot « char-mant » 

2. Que signifient ces mots ?  
Le mot « Islam » signifie « entrer dans la paix » et « se soumettre 
à Dieu ». Musulman, par conséquence, définit celui qui a fait la 
paix, aussi bien avec Dieu qu’avec l’homme, au travers de la sou-
mission à Dieu. 

3. Qui a donné ces noms à cette religion ? 
Ces noms se trouvent dans le Saint Coran, le Livre Sacré des Mu-
sulmans. Par exemple, Dieu dit : 

« J’ai choisi pour vous (pour l’humanité) l’Islam comme 
religion. » (Chapitre 5, verset 3, ou 5 : 3 ) 

Et 

« Il (Allah) vous a nommé Musulman. » (22 : 78) 

1 



INITIATION A L’ISLAM 2 

4. Quel est l’enseignement de base de l’Islam? 
L’enseignement de base de l’Islam est de faire la paix avec Dieu, 
ce qui signifie de se soumettre et d’obéir à Dieu complètement. Et 
aussi de faire la paix avec l’homme, ce qui signifie de faire le bien 
autour de soi. Cet enseignement de base est résumé ainsi dans le 
Saint Coran : 

« Celui qui se soumet entièrement à Allah, et fait le bien 
aux autres, doit recevoir sa récompense de son Sei-
gneur. » (2 : 112) 

(Note : le terme « celui » dans le Coran ne s’adresse pas seulement 
aux hommes mais à tout être humain, homme ou femme.) 

5. Comment l’Islam est-il apparu dans le monde ? 
La religion Islamique dans sa forme actuelle nous est parvenue par 
les enseignements du Saint Prophète Muhammad, qui a vécu et 
prêché en Arabie il y a 1400 ans (né en 571 de l’ère commune, 
mort en 632 de l’ère commune).1 

Cependant, le Saint Prophète déclara qu’il n’apportait pas une 
religion complètement nouvelle dans le monde puisque les prin-
cipes de bases de l’Islam ont aussi été prêchés par tous les grands 
fondateurs des différentes religions fondées avant lui. Par consé-
quent, la religion Islamique ne commença pas avec le Saint Pro-
phète Muhammad, mais devint aussi la religion d’Abraham, 
Moïse, Jésus, Krishna, Buddha, ainsi que de tous les autres pro-
phètes de Dieu. 

6. Pourquoi cette religion n’est-elle pas nommée d’après le 
Saint Prophète Muhammad ? 

Cette religion n’est pas nommée d’après le Saint Prophète Mu-
hammad puisque, à proprement parler, lui-même n’était pas le 
fondateur de l’Islam, mais était Musulman (Un croyant de 

 
1 Note du traducteur : l’ « ère commune » débute à la naissance de Jésus 

Christ. Cela signifie donc que le Saint Prophète Muhammad est né 571 an-
nées après la naissance de Jésus Christ, et mort 632 années après la naissance 
de ce dernier. 



1. INTRODUCTION 3

l’Islam). Les prophètes avant lui sont aussi nommés Musulmans 
dans le Saint Coran. Notre religion n’a pas été nommée d’après le 
Saint Prophète Muhammad afin de souligner qu’elle enseigne les 
mêmes principes de base que ceux enseignés par tous les pro-
phètes qui sont apparus avant lui, aux différents endroits du 
monde. 

7. Y a-t-il des raisons particulières pour que notre religion 
soit appelée Islam ? 

Oui, parce qu’elle enseigne que, comme l’univers autour de nous 
obéit aux lois que Dieu a établies pour lui, l’homme aussi devrait 
aussi se présenter à la direction du Tout-Puissant, direction révélée 
par son Prophète. Cette religion enseigne que l’Islam ou « la sou-
mission à Dieu » est la caractéristique du monde physique et de la 
nature humaine. Tout enfant à la naissance est un ‘Musulman’ 
dans le sens où il (ou elle) se comporte selon la vraie nature Hu-
maine.  

8. Si les prophètes précédents ont aussi enseignés les mêmes 
bases que l’Islam, qu’y avait-il de nouveau dans les ensei-
gnements du Saint Prophète Muhammad ? 

Les enseignements originaux apportés aux différentes nations du 
monde par les prophètes qui étaient apparus en chacun d’eux ont 
disparu progressivement, altérés et obscurcis. Dieu à donc envoyé 
le Saint Prophète Muhammad pour : 

1) Ré-établir ces principes originaux. 

2) Prêcher d’autres vérités qui n’avaient pas été prê-
chées avant, mais devenues nécessaires à cet instant 
puisque l’humanité avait évolué.  

3) Pour rassembler le meilleur de toutes les religions au 
sein d’une même croyance. 

 
Ainsi, le Saint Prophète Muhammad est apparu comme le Dernier 
Prophète, pour donner au monde entier une religion parfaite et 
éternelle : l’Islam. 



INITIATION A L’ISLAM 4 

9. Que doit-on faire afin de devenir un Musulman ? 
Un individu devient un Musulman en déclarant en public un ser-
ment connu sous le nom de Kalima Shahada. Il s’exprime ainsi : 

Ash-hadu an la ilaha ill-Allah 
(J’atteste qu’il n’y a aucun dieu en dehors d’Allah) 

 

Wa ash-hadu anna Muhammad-an rasul-Ullah 
(Et j’atteste que Muhammad est le Messager d’Allah). 

 
Le Kalima contient les deux points principaux auxquels un Mu-
sulman doit croire : 

Il n’y a qu’un seul Dieu : Allah 

Et 

Le Saint Prophète Muhammad est le Messager d’Allah pour 
l’humanité. 



 

2. Les croyances fondamentales et 
pratiques 

« Ce n’est pas de la vertu que de tourner vos visages vers 
l’Est et vers l’Ouest, mais vertueux sont ceux qui croient en 
Allah, et au Jour Dernier, et aux anges et au Livre et aux 
prophètes, et qui donne de son bien, par amour pour Lui, 
aux proches, aux orphelins, aux nécessiteux, aux voyageurs 
et à ceux qui le demandent et pour libérer les esclaves, ce-
lui qui prie et paie la Zakaat ; et ceux qui remplissent leurs 
engagements lorsqu’ils se sont engagés, ceux qui sont per-
sévérants dans la misère, la maladie et quand les combats 
font rage. Ce sont eux les véritables Musulmans, ce sont 
ceux qui remplissent leur devoir. » (2 : 177) 

10. Y-a-t-il une liste des principales croyances Musulmanes ? 
Oui, le Kalima lui-même est connu pour être la ‘brève expression 
de la foi’. Cela résume les principales croyances Musulmanes, qui 
sont aux nombres de cinq. Ces croyances sont : 

1. Dieu : Qui possède les plus parfaites et excellentes quali-
tés. 

2. Les Anges : Qui agissent sur le cœur de chacun, les inspi-
rant à faire le bien. 

3. Les Prophètes et Messagers de Dieu : Envoyés dans 
toutes les nations du monde, y enseignant leur vertu par 
leur propre exemple moral. 

4. Les Livres de Dieu : Qui ont été révélés dans toutes les 
nations au travers de leurs prophètes respectifs, incluant 
la manière selon laquelle l’homme1 doit vivre et se com-
porter. 

 
1 au sens de l’être humain. 

5 



INITIATION A L’ISLAM 6 

5. La vie après la mort : Lorsque chaque personne doit 
prendre conscience de tous les actes, bons ou mauvais, 
qu’il / elle a effectué dans cette vie, et doit faire face aux 
conséquences. 

11. Quelle est le point le plus important que l’Islam enseigne à 
propos de la foi ? 

Ce point important est le suivant : Cette croyance ne signifie pas 
seulement croire quelque chose dans son cœur, mais aussi agir 
selon sa foi. La simple foi ne vaut rien si elle n’est pas mise en 
pratique. Le but de la foi est de nous montrer ce que nous devons 
faire. La ‘foi’ par elle-même ne permet pas d’obtenir le Salut. 

12. Comment cela s’applique-t-il aux cinq croyances de 
l’Islam ? 

Cela s’applique comme suit : 

Foi en Signifie que nous devrions  

Dieu. Essayer de nous perfectionner 
et d’acquérir les meilleures 
qualités. 

Les Anges. Suivre nos pensées positives et 
nos impulsions. 

Les Prophètes. Essayer de modeler notre vie 
sur l’exemple des Justes dans 
toutes les nations de la terre. 

Les Livres de Dieu. Suivre toutes les vérités, quel 
que soit l’Ecriture ou la religion 
dans laquelle elles se trouvent. 

La vie après la mort. Garder en mémoire que toutes 
nos actions, bonnes comme 
mauvaises, révélées ou cachées, 
seront jugées. 



2. LES CROYANCES FONDAMENTALES ET PRATIQUES  7

13. Quelles sont les principales pratiques qu’un Musulman 
doit accomplir ? 

Afin de se soumettre à Dieu, et d’être en paix avec ses frères hu-
mains, un Musulman doit accomplir certains devoirs envers Dieu 
ainsi qu’envers ses frères humains. Ses devoirs envers Dieu sont: 

La Prière  (Salaat) 

Le Jeûne (Saum) 

Et 

Le pèlerinage à Makka (Hajj). 

Le devoir d’un Musulman envers ses frères est de donner de 
ses ressources, de son temps, de son énergie, de son argent, etc. 
pour le bien des autres ; en particulier, de donner une partie de sa 
richesse à ceux qui en ont besoin (devoir nommé « donner le za-
kaat », un impôt de charité). 

14. Quel est le point principal à retenir à propos de ces de-
voirs concrets ? 

Le point principal à retenir à propos de ces devoirs est que leur but 
est de nous rapprocher de Dieu, de nous amener à faire le bien aux 
autres, et de ne pas commettre d’actes répréhensibles dans notre 
quotidien. Par conséquent, nous devons mener à bien ces tâches, 
non pas comme des rituels, mais en se rappelant Dieu du fond de 
nos cœurs. L’exécution de ces actes d’adoration ne peut que nous 
être favorable si nous les utilisons comme base pour 
l’amélioration de notre caractère et de notre conduite dans la vie 
quotidienne. Si une personne prie et jeûne, mais ne parvient pas à 
faire le bien et s’abandonne à de mauvaises habitudes, ses prières 
et son jeûne seront inutiles. 
 



 

3. Allah 
« Allah – Il n’y a pas d’autre dieu que Lui. A Lui appar-
tiennent les plus beaux noms. » (20 : 8) 

« Lui, Allah, est Unique. Allah est Celui de qui tout dépend. 
Il n’engendre pas, ni n’est engendré, et aucun n’est sem-
blable à Lui. » (ch.112) 

15. Quel est le principal enseignement de l’Islam à propos de 
Dieu ? 

L’Islam enseigne qu’il y a un, et un seul, Dieu qui est le Créateur 
et le Maître de l’univers tout entier. Il est unique en tout point, et il 
n’y a rien qui porte toute ressemblance avec Lui. Il est le 
Connaisseur de toutes choses et a plein pouvoir sur l’ensemble de 
la création. Il n’est jamais soumis au besoin, car toute chose dé-
pend totalement de Lui. Il possède toutes les qualités parfaites, et 
l’homme doit le vénérer, Lui et Lui seul. 

16. Y a-t-il un nom pour Dieu que les Musulmans utilisent 
particulièrement ? 

Oui. Selon l’Islam, le nom personnel de Dieu est le mot Arabe 
Allah. Le nom personnel signifie que c’est le nom qui fait uni-
quement référence à Lui, et à Lui plutôt qu’à une qualité particu-
lière qu’il possède. Son nom est prononcé comme suit : 

 AL – Comme dans le mot Français al-légence 
 LAH – Comme dans le mot la-rge 

Le mot Allah indique que Dieu est Celui Qui possède toutes les 
caractéristiques parfaites. Le Coran lui-même l’exprime dans 
cette phrase : 

« Allah a les noms (ou les qualités) les plus excel-
lent(e)s. » (7 :180) 

Les noms de Dieu dans d’autres langues, comme God  en An-

8 



3. ALLAH  9

glais, ou Khuda en Urdu1 ne transmettent seulement que certains 
attributs particuliers de l’Être Divin, et ils sont également utilisés 
pour les autres que Dieu (comme pour dieu, les dieux, déesse, etc). 
Allah, toutefois, ne s’est toujours employé que pour Dieu Lui-
même. 

17. L’Islam A-t-il donné des arguments prouvant l’existence 
de Dieu ? 

Oui, le Saint Coran donne trois arguments sur ce point. 

Premièrement, il nous renvoie au monde physique qui montre 
un grand ordre et arrangement, qui fonctionne selon les lois, et où 
tout à un but défini dans l’ensemble du système ainsi constitué. Il 
y a aussi une immense beauté dans la nature qui attire le cœur de 
l’homme. La science découvre, à tout moment, de plus en plus de 
ces caractéristiques du monde. Donc, derrière ce fonctionnement 
de la nature grandement déterminé et magnifique, il doit se trouver 
une unique Intelligence, de grande beauté et de grande séduction. 

Deuxièmement, Le Coran nous parle de l’étroit et profond 
lien entre Dieu et la nature spirituelle de chaque être humain. Il y a 
un désir intérieur en chacune et en toute personne de chercher 
quelque chose qui lui est supérieur, et quand il rencontre des diffi-
cultés, une personne veut de manière instinctive faire appel à une 
Puissance Cachée pour l’aider. 

Troisièmement, et l’argument le plus convaincant, les Pro-
phètes et les hommes de Dieu sont apparus dans toutes les nations 
du monde, et ont montré à leurs peuples la réalité de Dieu par 
leurs enseignements et leurs œuvres. Tout comme la plupart 
d’entre nous en apprenons plus sur la science sans faire toutes les 
découvertes nous-mêmes, mais en acceptant le travail et les 
preuves de ceux qui se sont dévoués à l’étude de la science, la 
preuve de l’existence de Dieu est fournie par la vie des grandes 
lumières (Prophètes et hommes) que Dieu a envoyés partout dans 
le monde en ce but. 

 
1 Langue Indienne parlée au Nord de l’Inde et langue officielle du Pakis-

tan. 



INITIATION A L’ISLAM 10

18. Les autres religions enseignent aussi l’existence de Dieu. Y 
a-t-il des différences entre leurs enseignements et le con-
cept Islamique de Dieu ? 

Oui, il y a d’importantes différences. 

La première différence majeure est que l’Islam enseigne 
l’absolue unicité de Dieu, qu’Il est le seul à être Divin. Aucune 
idole ni objet sacré, ni aucun maître spirituel ou religieux ne peut 
posséder de pouvoir ou d’attribut Divin.  

Deuxièmement, l’Islam enseigne la grande conception de 
Dieu, et n’accepte aucune limite à Son Pouvoir et à Sa Connais-
sance, alors que les autres religions considèrent qu’Il en possède. 
Par exemple, l’Islam rejette la croyance hindouiste selon laquelle 
Dieu n’est pas le Créateur de la matière et de l’âme, mais existe à 
leurs côtés. L’Islam rejette aussi la doctrine Chrétienne selon la-
quelle Dieu pardonnerait moins qu’Il punit les péchés, et qu’Il a 
envoyé Son ‘fils’ subir la punition pour les péchés de l’humanité 
toute entière. Par ailleurs, un fils est nécessaire pour prendre la 
place du père quand le père meurt. Cela ne peut s’appliquer si 
Dieu est parfait. 

Troisièmement, L’Islam réfute l’idée qu’un être humain, 
quelle que soit sa grandeur, ait pu être une ‘manifestation’ de Dieu 
sur terre, ou une incarnation Divine. 

19. Quelles sont les conséquences concrètes de ces trois dif-
férences ? 

Ces différences élèvent et confèrent de la dignité à  la position de 
l’homme. Croire à l’unicité d Dieu signifie que l’homme ne doit 
vénérer ni être esclave de quoi que ce soit en ce monde, comme 
des idoles, des puissances naturelles, des corps célestes, des chefs 
religieux, des rois, des dictatures, etc. Donc l’homme est destiné à 
conquérir le monde qui l’entoure, et non d’être effrayé par celui-
ci ; et chaque personne est destinée à utiliser son ou sa propre in-
telligence et raison, et non d’obéir aveuglément à quelqu’un 
d’autre. 

La croyance en la plus haute conception de Dieu signifie que 
la propre progression de l’homme est illimitée. Sa connaissance et 



3. ALLAH  11

force, pourtant insignifiante comparée à celle de Dieu, peut aller 
en s’accroissant. Rejeter la croyance qu’une personne puisse être 
une ‘manifestation’ de Dieu, signifie que l’on doit considérer les 
grands Fondateurs des religions, non pas comme des ‘Dieux’ en-
tourés de mystères et possédant des pouvoirs surnaturels, mais 
comme des êtres humains mortels qui ont montré par leurs propres 
vies et par leurs propres exemples comment les autres doivent 
vivre. 

20. Y a-t-il une autre particularité distinctive et importante 
du concept Islamique de Dieu ? 

Oui, l’Islam enseigne qu’Allah est « le Seigneur (Rabb) de tous 
les mondes ». (Rabb est prononcé ‘reub’ de manière phonétique.) 
Allah est, par conséquent, non pas seulement le ‘dieu’ des musul-
mans, ni le dieu d’une race, religion ou nation particulière, mais 
l’Unique Dieu pour toute l’humanité. En tant que Seigneur de 
toutes les nations, Il n’a pas seulement fourni les moyens de sub-
sistance physique à tous les pays de la terre, mais aussi Son con-
seil pour leur progrès moral. Il aime et est juste de manière égale 
envers toute partie de l’humanité, et Il n’a aucun favori, ni d’élus 
ou de rebut parmi la population. 

21. Comment l’homme doit il se tenir dans sa relation avec 
Dieu, selon l’Islam. 

Dieu n’a pas donné à l’homme seulement un corps, mais aussi une 
âme au travers de laquelle il peut entrer en contact avec son Créa-
teur. Mais tandis que le corps, comme le reste de la nature, est 
tenu d’obéir aux lois de Dieu, l’âme, elle, est libre de suivre le 
conseil de Dieu, ou de le rejeter. Le développement de l’âme se 
fait en suivant de plein gré la direction de Dieu, révélée par Ses 
prophètes.  

Selon le Coran, l’âme de chaque personne est « l’Esprit de 
Dieu » qui a été insufflée en lui ou en elle (32 : 9). Cela signifie 
que l’âme de l’être humain possède une relation spéciale avec 
Dieu, et que l’homme est capable d’imiter les attributs Divins à sa 
propre et plus petite échelle (voir N°23 ci-dessous). Dieu est in-
croyablement proche de l’âme des hommes, plus proche encore 
que l’homme n’est proche de sa propre âme. Il connait les pensées 



INITIATION A L’ISLAM 12

les plus intimes d’un individu, même celles que cet individu ne 
réalise pas de manière consciente lui-même. Dans l’âme des 
hommes est implanté l’amour pour Dieu ainsi que l’aspiration 
envers Dieu. L’âme des hommes ne peut se trouver entièrement 
satisfaite sans Dieu. 

(Voir, par exemple, les versets suivants du Saint Coran concernant 
ces idées : 50 :16 ; 56 :85 ; 20 :7 ; 2 :165 ; 5 :119 ; 89 :27-30.) 

22. Quelles sont les autres choses que nous dit le Saint Coran 
à propos de Dieu ? 

Le Coran nous raconte beaucoup au sujet de Dieu. Le plus souvent 
il appelle Dieu Rahmaan (Bienfaisant) et Raheem (Miséricor-
dieux). Rahmaan signifie réellement que Dieu est si aimant et gé-
néreux qu’Il a accordé aux hommes d’innombrables bénédictions 
en cadeau, sans nécessiter de contrepartie de la part des hommes. 
Dieu est Raheem signifie qu’Il est miséricordieux, si bien que 
lorsque l’homme fait l’effort d’utiliser les bontés qu’il a reçues de 
Dieu pour de bonnes causes, Dieu l’aide à réussir.  Par exemple, 
Dieu a donné aux hommes toutes sortes de ressources physiques 
en ce monde, sans requérir d’efforts de la part des hommes. Quand 
ils essaient d’exploiter ces ressources pour le bien, Dieu les aide à 
réussir. Le saint Coran nous dit aussi que Dieu est Clément, Com-
patissant, Juste, Répondeur aux prières, Créateur de toute chose, 
Tout-Puissant, Omniscient, etc. 

Voici un passage du Saint Coran qui mentionne de nombreux 
attributs de Dieu : 

« C’est Lui, Allah, en dehors de Lui il n’y a pas de Dieu. 
Le Connaisseur de l’invisible et du visible. Il est le Bien-
faisant et le Miséricordieux. C’est Lui, Allah, en dehors 
de Lui il n’y a pas de Dieu ; Le Seigneur, le Saint, le 
Créateur de la paix, Celui Qui confère la sécurité, Celui 
Qui prévaut sur tout, Le Puissant, le Suprême, le Déten-
teur de la grandeur… C’est Lui, Allah, le Créateur, 
l’Auteur, le Façonneur. Siens sont les plus beaux noms. 
Tout ce qui se trouve dans les cieux et la Terre Le glori-
fie ;  et il est le Puissant, l’Erudit. » (59 :22-24) 



3. ALLAH  13

23. Pourquoi croire que Dieu possède ces attributs ? 
Parce que l’homme peut essayer d’acquérir et faire preuve du 
même genre de qualités dans sa vie. Le Coran dit : 

« Nous suivons la Religion d’Allah - et qui est meilleur 
qu’Allah en sa Religion. » (2 :138) 

Dieu est le Rabb (Celui Qui pourvoit et Qui nourrit le monde en-
tier), aussi l’homme devrait essayer de pourvoir aux autres. Dieu 
est Rahmaan,  aussi l’homme devrait prendre l’initiative en appor-
tant le bien aux autres, qu’ils aient fait quelque chose pour le méri-
ter ou non. Dieu est Raheem, aussi l’homme devrait rejoindre, 
aider et encourager ceux qui font le bien. Dieu est Omniscient et 
Sage, ainsi l’homme devrait aussi essayer de parfaire ses connais-
sances et acquérir la sagesse. 

Croire aux attributs Divins met aussi fin aux agissements de 
ceux qui nuisent aux autres à des fins personnelles. Celui qui croit 
sincèrement que Dieu est son Rabb (pourvoyeur) sait qu’Il 
s’occupera toujours de lui, et ainsi une telle personne ne sera ja-
mais tentée de prendre le bien d’un autre. Celui qui croit sincère-
ment que Dieu est Omniscient devrait savoir qu’il ne pourra ja-
mais cacher aucune mauvaise action, même secrète, à Dieu. 



 

4. Les Anges 
« Et nous vous avons créé, puis nous vous avons façonnés, 
ensuite nous avons dit aux anges : Prosternez-vous devant 
Adam (ou l’humanité). » (7 :11) 

24. Que sont les anges ? 
Les anges sont des êtres spirituels et non matériels qui mirent en 
place les commandements et les lois de Dieu dans le monde. Ils 
n’ont pas de ‘ volonté’ qui leur soit propre, contrairement aux 
hommes, et ce sont les intermédiaires entre Dieu et le monde. 

25. Comment sont les anges ? 
Comme les anges ne sont pas des êtres physiques, ils ne peuvent 
être vus par l’œil humain. Donc cette question ne se pose pas. Ce-
pendant, les Prophètes de Dieu et d’autres personnes vertueuses 
peuvent ‘voir’ de temps en temps les anges, mais cela avec leur 
vue spirituelle (par le biais de l’esprit, la pensée), dans des rêves et 
des visions. 

26. Quelles fonctions ont les anges ? 
Les anges ont deux genres de fonction : Ils ont un rôle à jouer 
dans le monde physique, et un autre rôle dans le développement 
spirituel de l’homme. Dans le monde physique, le fonctionnement 
de la nature est dicté par les lois, comme l’a exposé la science en 
découvrant nombre de ces lois. L’Islam enseigne que ces lois ont 
été ordonnées par Dieu, et que les anges — les dignitaires de Dieu 
— les mirent en action. Dans le sens spirituel, les anges transmet-
tent la révélation de Dieu aux prophètes et aux vertueux, apportent 
l’aise et la force dans les cœurs des vrais croyants, et inspirent de 
nobles pensées aux esprits de tous. Ils le font, bien sûr, en agissant 
au travers des sens spirituels des êtres humains, et non par leurs 
sens physiques tels que la vue et l’ouïe. 

14 



4. LES ANGES  15

27. Pourquoi les anges sont-ils nécessaires pour porter les 
messages de Dieu à l’humanité ? 

Tout comme la lumière est nécessaire à nos yeux pour voir les 
choses, et que l’air est nécessaire pour porter les sons à nos 
oreilles, une entremise est nécessaire pour activer nos sens spiri-
tuels. Les anges sont cette entremise. Ils apportent les messages de 
Dieu à la vue et à l’ouïe spirituelle des vertueux, et attribuent de 
bonnes et de nobles pensées dans le ‘cœur’ de  tous. Mais seul le 
vertueux, de par ses sens spirituels hautement développés, peut 
être capable de percevoir le travail des anges. 

28. Y a-t-il un autre point important que l’islam nous indique 
à propos des anges ? 

Un point très important dans le Saint Coran nous rapporte que 
Dieu a donné à l’humanité la capacité d’acquérir la connaissance 
de toute chose dans l’univers. De plus, le Coran nous indique que 
les anges, qui mirent en exécution les lois de Dieu dans le monde, 
se sont soumis aux hommes en raison d sa grande intelligence. En 
d’autres termes, l’homme peut se servir de sa connaissance des 
lois de la nature pour contrôler le monde. Donc le Saint Coran 
révéla il y a plusieurs siècles que l’homme peut faire les plus 
grands progrès scientifiques et technologiques parce que les anges, 
organismes qui instaurèrent les lois de Dieu dans le fonctionne-
ment du monde, sont soumis entièrement aux hommes. 

29. La foi dans les anges a-t-elle une importance capitale ? 
Comme il est mentionné précédemment, toute foi en l’Islam exige 
d’un Musulman qu’il fasse quelque chose de concret et de positif, 
et la foi dans les anges signifie que nous devrions suivre nos 
bonnes impulsions, et rejeter les mauvaises. Le Saint Coran dit 
aussi qu’il existe des ‘démons’ qui insufflent de basses et 
d’égoïstes pensées dans l’esprit de l’homme. Cependant, même 
s’ils existent, le Coran ne demande pas d’un Musulman de ‘croire’ 
aux démons, mais en fait de ne pas croire en eux. Cela montre que 
la ‘foi’ Islamique ne signifie pas de croire seulement dans notre 
cœur, mais aussi d’agir en concordance avec la foi. 



 

5. Les Prophètes et les Messagers 
« L’humanité est une seul nation. Alors Allah fit apparaître 
les prophètes comme porteurs de bonnes nouvelles et aver-
tisseurs… » (2 :213) 

« Et ceux qui croient en Allah et en ses messagers et ne font 
aucune distinction entre eux (dans la croyance), voilà ceux 
à qui il donner leurs récompenses. » (4 : 152) 

« Nous avons envoyé un messager à chaque peuple, pour 
leur dire : Servez Allah et évitez le démon. » (16 :36) 

30. Qu’est-ce qu’un ‘prophète’ ou un ‘messager’ de Dieu ? 
Un prophète (Nabῑ) ou messager (Rasῡl) de Dieu est un être hu-
main à qui Dieu donne Ses conseils et qui est chargé par Lui de 
véhiculer ces conseils au peuple, afin qu’ils puissent faire le bien 
et éviter le mal. 

31. Dans quels pays du monde les Prophètes sont-ils appa-
rus ? 

Selon l’Islam, Dieu envoya des prophètes dans tous les pays de la 
terre, à différents niveaux de leurs histoires. Le Saint Coran dit : 

« Et pour tous les peuples il y a un messager » (10 :47) 

« Il n’est pas une nation qui n’ait déjà eu un avertisseur » 
(35 :24) 

32. En lequel de ces Prophètes de Dieu les Musulmans 
doivent-ils croire ? 

Les Musulmans doivent croire en tous les prophètes et messagers 
de Dieu, de manière égale, sans distinction, où qu’ils soient appa-
rus. Dans le Saint Coran (2 :136, 2 :285, 3 :84 etc.), il est indiqué 
clairement : « Nous ne faisons aucune distinction entre eux ». 

16 



5. LES PROPHÈTES ET LES MESSAGERS  17

33. Pouvez-vous nommer certains de ces Prophètes ? 
De nombreux prophètes sont mentionnés par leur nom dans le 
Saint Coran ; par exemple, Noé, Abraham, Moïse, David, et Jésus 
parmi les prophètes Bibliques, et aussi les prophètes non Bi-
bliques, dont voici le nom de quelques-uns : Luqman, Hud, et 
Dhul-Kifl. Et, le dernier de tous, c’est le grand, l’universel Pro-
phète Muhammad, que la paix et les bénédictions d’Allah soient 
sur lui. 

34. Y a-t-il eu d’autres Prophètes que ceux mentionnés dans le 
Saint Coran ? 

Certainement, Le Cran lui-même nous dit qu’il ne mentionne que 
quelques prophètes (voir 4 :164). Depuis que les prophètes sont 
apparus partout dans le monde, et ils furent nombreux en chaque 
peuple, il est impossible d’établir une liste complète des noms de 
tous les prophètes. Les Musulmans doivent croire en tous les pro-
phètes, et les respecter, qu’ils soient nommés dans le Coran ou 
non. 

35. Il est bien connu que les Musulmans croient en les Pro-
phètes Israelites, incluant Jésus. Comment doivent-ils con-
sidérer les grandes figures des autres religions, telles que 
Krishna, Bouddha, et Confucius ? 

Il apparaît de manière manifeste d’après les enseignements du 
Saint Coran que, comme Dieu a envoyé des Prophètes à toutes les 
nations, et qu’un grand nombre des anciens fondateurs des autres 
religions paraissaient partout dans le monde, ces anciens fonda-
teurs aussi auraient été des prophètes et des messagers de Dieu. En 
fait, partout où il y a un peuple suivant une sainte écriture plus 
ancienne que le Coran, leurs fondateurs religieux mentionnés dans 
ces Livres devraient être acceptés par les Musulmans comme de 
réels prophètes de Dieu. Il a été suggéré que Bouddha est men-
tionné dans le Saint Coran sous le nom  de « Dhul-Kifl », Signi-
fiant homme de Kifl, et Kifl est la forme Arabe du nom de son lieu 
de naissance : Kapilvestu. 

36. Mais les religions comme le christianisme et l’hindouisme 
vénèrent leurs grandes figures religieuses comme des 



INITIATION A L’ISLAM 18

dieux ou des incarnations de Dieu. Qu’est-ce que dit 
l’Islam ? 

Selon l’Islam, toutes ces personnes vertueuses étaient mortelles, 
les prophètes de Dieu, comme le Saint Prophètes Muhammad, ont 
les mêmes besoins que n’importe quel être humain. Ils ont tous dû 
mourir, comme tous le doivent. Il y a de nombreuses raisons pour 
lesquelles ils ont été révérés par leurs croyants comme des ‘dieux’. 
Une de ces raisons est que leurs paroles ont été mal comprises par 
les générations ultérieures, qui comprirent leurs expressions figu-
ratives dans un sens littéral.  Une autre de ces raisons est que les 
détails de leurs vies ne furent pas préservés efficacement, et c’est 
pourquoi une grande quantité de mythes ont grandi autour d’eux, 
et leurs actes et œuvres furent grandement exagérés. 

37. Pourquoi les prophètes furent-ils humains, et non des 
‘dieux sur terre’ ? 

Parce qu’ils furent envoyés pour guider les autres êtres humains, 
non seulement par la prédication, mais aussi par leur exemple per-
sonnel. Ainsi ils devaient être complètement humains pour mon-
trer aux autres comment vivre. Selon l’Islam, chaque Prophète 
était lui-même le premier et le principal adepte de la voie que 
Dieu révélait au peuple au travers de lui. C’est pourquoi les précé-
dents prophètes sont appelés ‘Musulmans’ dans le Saint Coran, 
étant non seulement les enseignants mais aussi les adeptes de la 
voie de Dieu. Voir par exemple 3 :67. Comme pour le Saint Pro-
phète Muhammad, non seulement l’Islam enseigne qu’il était un 
être humain, mais une étude de sa vie montre qu’il se considérait 
lui-même comme un simple mortel, et mêlé au peuple comme un 
d’entre eux. 

38. Qu’ont enseigné les Prophètes ? 
Ils ont tous donné le même enseignement principal : Que l’homme 
doit vénérer Dieu, et Dieu seul, et faire le bien à son semblable, 
son prochain. Bien sûr, les détails de ces enseignements varient 
selon le peuple et le moment auquel un prophète est apparu. Dans 
le Saint Coran, Les enseignements de tous les Prophètes sont ap-
pelés Islam, et les Prophètes et leurs vrais adeptes sont appelés 
Musulmans. Voir, par exemple, 2 :131-133 et 5 :111. Cela se ré-



5. LES PROPHÈTES ET LES MESSAGERS  19

fère au fait que les enseignements fondamentaux donnés par cha-
cun d’entre eux sont les mêmes : Soumission à Dieu et paix avec 
les autres êtres humains. 

39. Depuis que les Musulmans croient en tous les Prophètes de 
manière égale, quelle est la position particulière du Saint 
Prophète Muhammad ? 

Tous les Prophètes étaient les égaux de Dieu,  mais l’étendue de 
leurs missions était variée. Les messagers Divins antérieurs au 
Saint Prophète Muhammad étaient chacun détenteurs 
d’enseignements limités à leurs nations respectives, puisqu’en ces 
temps un peuple n’était guère en contact avec les autres  peuples. 
Par ailleurs, les enseignements de chaque Prophète étaient appli-
qués pour une période limitée seulement, après laquelle Dieu le-
vait un autre Prophète pour modifier certains de ces enseigne-
ments pour les nouvelles conditions. Mais finalement l’heure 
viendra pour unir tous les peuples autour d’une unique religion et 
ainsi l’humanité pourra vivre en paix comme une seule nation. 
C’est dans ce but que fut envoyé le Saint Prophète Muhammad, à 
qui Dieu donna les enseignements pour le monde entier pour tous 
les temps à venir. 

40. Pouvez-vous donner des arguments pour appuyer cette 
conviction ? 

Oui. Premièrement, alors que les adeptes des précédentes religions 
croient que les révélations et la voie de Dieu ont été données uni-
quement à quelques peuples ou pays, l’Islam enseigne que la voie 
de Dieu était arrivée au sein de chaque nation et demande des Mu-
sulmans qu’ils croient en tous les précédents Prophètes de toute 
nation. Ainsi le Saint Prophète Muhammad est celui qui confirma 
et établit la vérité sur les Prophètes de tous les différents peuples, 
et posa les bases pour la paix entre eux. Il est ainsi le Prophète 
Mondial. Deuxièmement, Il est un fait reconnu que, alors que les 
enseignements originaux des précédents Prophètes sont largement 
perdus, les sources de l’Islam (le Saint Coran et les détails de la 
vie du Saint Prophète) sont à notre disposition entièrement et fidè-
lement. 



INITIATION A L’ISLAM 20

41. Peut-il y avoir un Prophète ou Messager de Dieu après le 
Saint Prophète Muhammad ? 

Non, Il ne peut y avoir aucun Prophète ou Messager de Dieu après 
le Saint Prophète Muhammad. Les raisons sont claires, telles 
qu’elles ont été établies précédemment. Les enseignements que 
Dieu donna au Saint Prophète sont destinés à tous les peuples, 
pour tous les temps, pour que le monde entier soit uni en une fra-
ternité parfaite. Ces enseignements sont parfaitement préservés. 
Donc il n’y a tout simplement pas besoin d’un Prophète après le 
Saint Prophète Muhammad. 

42. Cela signifie-t-il qu’aucun être humain ne peut atteindre à 
présent le niveau d’un contact étroit avec Dieu, et d’être 
parlé par Dieu ? 

Non, cela ne signifie pas cela. Cela signifie simplement qu’il n’y 
aura pas de nouveaux enseignements religieux, de nouvelles écri-
tures ou de nouveau prophète à venir en ce monde. Il y aura tou-
jours un peuple, après le Saint Prophète Muhammad, qui, en sui-
vant les enseignements de l’Islam, aura un tel contact étroit avec 
Dieu qu’Il lui parlera, le rassurera, et lui révèlera des évènements 
du futur, au travers de paroles inspirées, ainsi que de rêves réels et 
de visions. Dans l’histoire Islamique, il y a eu d’innombrables 
exemples de tels individus vertueux qui atteignirent ce haut niveau 
en suivant à la perfection les enseignements de l’Islam. Une telle 
personne est connue comme étant un wali ou un saint. 



 

6. Les Livres de Dieu 
« (Les Musulmans) croient en ce qui leur a été révélé  (O 
Muhammad) et en ce qui a été révélé avant eux. » (2 :4) 

« Il leur a révélé (O Muhammad) le Livre avec la vérité 
confirmant les livres révélés avant celui-ci, et Il a révélé la 
Torah et L’Evangile avant, une voie pour le peuple, et il  
envoya le Coran. » (3 :3) 

43. Qu’est-ce qu’un Livre de Dieu ? 
Aux différents Prophètes que Dieu a envoyés pour guider le 
peuple, Il révéla Ses enseignements. Les prophètes rendirent cette 
révélation publique, et leurs adeptes l’apprirent et la transmirent à 
leurs enfants, et ils transmirent à leur tour ces enseignements à la 
prochaine génération, et ainsi de suite. C’est ainsi que nous en 
venons à avoir les ‘écritures’ ou ‘livres saints’ de différentes reli-
gions aujourd’hui. L’Islam nomme les révélations originales des 
Prophètes « Livres de Dieu » parce qu’elles étaient destinées à être 
préservées sous la forme d’un recueil (soit oral ou écrit, ou les 
deux). 

44. Pouvez-vous nommer certains de ces Livres de Dieu qui 
existent aujourd’hui ? 

Les révélations octroyées par Dieu aux Prophètes avant le Saint 
Prophète Muhammad, tels que Moïse, Jésus, Krishna, et Buddha, 
ne peuvent être trouvés aujourd’hui sous leur forme entière et ori-
ginale. Cependant, les écritures d’aujourd’hui des adeptes de ces 
grands prophètes contiennent des fragments des enseignements 
originaux, bien qu’ils soient mélangés avec des ajouts et interpré-
tations ultérieurs. Certaines de ces écritures sont : la Torah des 
Juifs, l’Evangile des Chrétiens, le Veda des Hindous, et l’Avesta 
des Zoroastriens. 

En revanche, la parole de Dieu qui est venue au Saint Pro-
phète Muhammad est entièrement intacte et préservée dans les 

21 



INITIATION A L’ISLAM 22

écritures Musulmanes, qui sont connues sous le nom du Coran. 

45. Les Musulmans doivent ils croire en d’autres écritures 
Divines que la leur ? 

Les Musulmans doivent croire que les enseignements originaux de 
tous les Prophètes, incluant Moïse, Jésus, les Prophètes d’Inde, 
ceux de Chine, etc., furent révélés par Dieu. A ce titre, ils respec-
tent les écritures des autres religions parce que certains de ces en-
seignements originaux peuvent toujours être trouvés dans ces écri-
tures. Ainsi les Musulmans sont tenus de croire que les religions 
qui vinrent avant l’Islam, comme le Judaïsme, le Christianisme, 
l’Hindouisme, le Bouddhisme, etc., car elles contiennent de nom-
breuses vérités, même si elles existent aujourd’hui. 

46. Quelle relation entretient le Saint Coran avec les autres 
Divines Ecritures ? 

Le Saint Coran se veut être : 

1. un « vérificateur » des précédentes écritures : « un Livre 
d’Allah vérifiant le Livre qu’ils ont » (2 :89). 

2. un « gardien » sur ces livres (5 :48). 

3. un « juge » pour décider de leurs différences : « Et Nous 
n’avons fait descendre sur toi le Livre qu’afin que tu leur 
montres clairement le motif de leur dissension » (16 :64). 

4. pour « rendre manifeste » et pour « parfaire » leurs ensei-
gnements (26 :1 ; 5 :3). 

47. Expliquez les quatre points ci-dessus un peu plus. 
1. Le Saint Coran vérifie que toutes les écritures révélées 

aux différents peuples du monde sont d’origines Divines. 

2. Il a gardé et préservés de leurs enseignements originaux 
ceux qui sont d’application permanente, après que ceux-ci 
devinrent obscurs à cause de la perte et de l’altération de 
leurs textes. 

3. Toutes les écritures sont de Dieu, mais elles ont tellement 
changé qu’elles sont devenues totalement différentes les 



6. LES LIVRES DE DIEU 23

unes des autres, même dans les termes de leurs enseigne-
ments principaux. Le Saint Coran apparait alors comme 
un « juge » pour décider de ces différences, et pour pré-
server les enseignements originaux de changements ulté-
rieurs. 

4. Le Saint Coran fait la lumière sur tous les essentiels de la 
foi, dont beaucoup n’ont pas été traités entièrement par 
les Ecritures antérieures.  Il a aussi remplacé de ces en-
seignements ceux qui étaient seulement locaux ou tempo-
raires par des enseignements parfaits et universels appli-
cables à toutes les nations en tout temps. 



 

7. La Vie après la Mort 
« Nous avons prédéterminé la mort parmi vous. Nous ne 
serons point empêchés de vous remplacer par vos sem-
blables, et vous faire renaître dans « un état » que vous ig-
norez. » (56 :60-61) 

« Ô toi, âme apaisée, retourne vers ton seigneur, satisfaite 
et agréée, entre donc parmi Mes serviteurs, et entre dans 
Mon Paradis. » (89 : 27-30) 

« C’est (l’enfer) le feu allumé par Allah qui s’élève sur les 
cœurs. » (104 :6-7) 

48. Qu’enseigne l’Islam à propos de la vie après la mort ? 
Il enseigne qu’un être humain n’a pas seulement un corps, mais a 
aussi un « esprit » qui lui a été donné à lui ou à elle par Dieu. 
L’esprit est la graine à partir de laquelle une forme de vie plus 
importante grandit à l’intérieur de l’être humain, plus forte que la 
vie physique, tout comme le corps est développé à partir d’une 
petite ‘graine’. Tout comme dans le monde autour de nous des 
formes de vie plus importantes évoluent de formes de vies plus 
basses, tout comme la vie de l’individu dans ce monde fait évoluer 
sa forme de vie spirituelle. 

Pendant sa vie, les actes de l’homme modèlent et façonnent 
son esprit, pour le meilleur ou pour le pire, selon ses actes. Quand 
une personne meurt, son corps physique prend fin, mais l’esprit 
reste, comme il ou elle l’a modelé par ses actes pendant sa vie. 
C’est cela, la vie après la mort. 

49. Comment est façonné notre esprit pendant notre vie ? 
De même que nos actions physiques et nos habitudes affectent le 
corps et laissent leurs empreintes sur celui-ci, nos bonnes ou 
mauvaises actions affectent l’esprit et y laissent leur marque. 
Parfois nous pouvons ressentir quelque chose de l’effet qu’ont nos 

24 



7. LA VIE APRÈS LA MORT 25

bonnes ou mauvaises actions sur nous. Si nous nourrissons l’esprit 
au travers de la prière pour Dieu et, avec la force que nous 
obtenons de cela, faisons de bonnes et vertueuses actions, l’esprit 
se développera et progressera correctement. Mais si l’esprit st 
négligé, et que de mauvaises actions sont faites, il subira un 
préjudice. C’est comme si Dieu avait donné à chaque personne 
une pièce d’argile molle. C’est alors à l’individu de façonner 
celle-ci en quelque chose de beau ou de laid par ses actes. 

50. L’homme est-il récompensé après la mort pour ses bonnes 
actions et puni pour les mauvaises ? 

Comme il a été dit avant, les bonnes actions profitent à l’esprit, et 
les mauvaises y nuisent. Cet effet sur l’esprit est ce qui constitue 
la récompense ou la punition pour les actes de chacun. Dans cette 
vie nous pouvons ressentir parfois cet effet, mais vraiment 
faiblement et vaguement. Après la mort, quand il ne reste que 
l’esprit, portant toutes les marques des actions faites pendant la 
vie, les effets de ces actes seront ressentis clairement et vivement. 
C’est cela qui constitue la récompense pour les bons actes et les 
souffrances pour les mauvaises actions. 

51. Que sont le paradis et l’enfer ? 
Le paradis et l’enfer ne sont pas des lieux réels quelque part dans 
l’univers, mais notre état intérieur ou l’état de notre âme résultant 
de nos actes. Le paradis et l’enfer commencent en cette vie à 
l’intérieur du cœur d’une personne. La sensation de félicité et de 
satisfaction en faisant le bien est le paradis dans le cœur de 
chacun. Et la culpabilité, la honte et la cupidité ressentis par un 
malfaiteur est l’enfer de son cœur. Après la mort, le paradis ou 
l’enfer développé dans le cœur est libéré avant nous et devient le 
monde dans lequel nous vivons, et nous y vivons non pas avec 
notre corps physique mais avec le corps ‘spirituel’ formé par nos 
actions. 

52. Le Saint Coran fait mention de nombreuses bénédictions 
et de bien-être au paradis, et de nombreuses punitions 
douloureuses en enfer. Quelle est la nature de ces 
bénédictions et de ces punitions ? 



INITIATION A L’ISLAM 26

L’exacte nature de ces choses ne peuvent être connues en ce 
monde parce qu’elles se trouvent dans un monde en lequel nos 
notions d’espace, de temps, de sensations, etc. ne s’appliquent pas. 
Mais pour nous décrire cela, des termes physiques tels que « Jar-
dins et rivières » au paradis et le « feu » de l’enfer doivent être 
employés, et donner une idée de ce que les esprits peuvent ressen-
tir.  

Cependant, toutes ces choses du prochain monde commencent 
dans le cœur de chacun en ce monde. Par exemple, les « fruits » 
du paradis sont réellement les fruits des bons actes qu’une 
personne commence à goûter en son cœur dans cette vie, et le 
« feu » de l’enfer est le même feu que les désirs malsains et la 
cupidité qui brûlent dans le cœur d’une personne en ce monde. 
Dans le prochain monde, toutes ces sensations seront libérées et se 
manifesteront d’elles-mêmes comme le bien-être du paradis ou les 
souffrances de l’enfer. 

53. Qu’est-ce que le Jour du Jugement selon l’Islam ? 
De même que la vie d’un individu a une fin, et que la vie d’un 
peuple a une fin, la vie de ce monde physique tout entier a une fin. 
C’est le ‘Jour du Jugement’, qui entrainera la manifestation totale 
du monde spirituel à la place du monde physique. Comme énoncé 
précédemment, dès sa mort, une personne commence à ressentir 
un réveil de sa vie supérieure, faite de ses actes dans sa vie 
physique. Mais ce n’est qu’une réalisation partielle. C’est au Jour 
du Jugement que chacun sera complètement réveillé et élevé à sa 
vie supérieure, sa vie spirituelle. Ce moment est appelé le Jour du 
Jugement car chaque individu devra ainsi prendre entièrement 
conscience des effets de ses actes dans sa vie, et aura un ‘corps’ 
(pour ainsi dire) fait à partir de ses (à lui ou à elle) propres actes. 

54. Y a-t-il un autre point significatif à propos du paradis et 
de l’enfer révélé par l’Islam ? 

Oui, ce point est que la vie après la mort est en réalité le point de 
départ du progrès supplémentaire pour l’homme. Ceux qui sont au 
paradis avancent vers des niveaux de connaissances et de 
perfections de la foi de plus en plus hauts. L’enfer signifie de 
purifier ceux qui s’y trouvent des effets de leurs mauvaises 



7. LA VIE APRÈS LA MORT 27

actions, et ainsi de les rendre aptes à des progrès supplémentaires. 
Cette punition n’est cependant pas éternelle. 

55. Est-ce que les musulmans doivent croire en la 
réincarnation, c’est-à-dire qu’après la mort une personne 
puisse renaître en ce monde pour une autre vie, et ainsi 
avoir de nombreuses vies sur Terre ? 

Non, l’Islam enseigne le progrès continu de l’âme et ainsi ne peut 
retourner en ce monde après la mort du corps. La théorie de la 
réincarnation enseigne que si une personne est née n de pauvres et 
misérables conditions, ou souffre d’un quelconque handicap ou 
désavantage, c’est en punition de ses mauvais actes dans sa vie 
précédente ; et que si quelqu’un est prospère, en bonne santé et 
d’une famille riche, c’est en récompense pour ses bons actes faits 
dans sa vie passée. Si l’on croit cela, cela voudrait dire que l’on 
devrait traiter les pauvres, les miséreux, et les souffrants comme 
s’ils méritaient leurs malheurs, et que l’on ne devrait pas éprouver 
de sympathie pour eux parce qu’ils reçoivent leur juste punition. 
Et cela signifie que nous devrions avoir une haute estime pour les 
riches et les aisés car ils reçoivent leur récompense pour de bons 
actes passés. Une telle attitude serait inhumaine et contre les prin-
cipaux enseignements de l’Islam.  

L’Islam enseigne que chaque personne nait avec une âme 
pure, sans aucun fardeau à porter d’une vie précédente, et que les 
gens qui semblent être confrontés à des difficultés en ceux monde 
et ceux qui paraissent profiter de richesse sont en un état d’ 
‘épreuve’ afin de voir comment ils se comportent en de telles 
circonstances. Il ne s’agit pas de punition ou de récompense. Aux 
yeux de Dieu la meilleure personne est celui ou celle qui s’en sort 
le mieux dans les circonstances auxquelles il ou elle est 
confronté(e). 

56. Quelle est la signification de la foi du Musulman en la vie 
après la mort ? 

Premièrement, cela encourage l’homme à faire le bien et à se rete-
nir de faire le mal. C’est parce qu’il réalise qu’une bonne action 
lui profitera toujours, même si cela n’est pas forcément évident à 
ce moment-là ; et il sait que s’il fait une mauvaise action, même si 



INITIATION A L’ISLAM 28

personne ne le pense capable de faire une telle chose, il devra en 
répondre, et en percevra les conséquences négatives, dans la vie 
suivante si ce n’est dans sa vie actuelle. 

Deuxièmement, cela apprend à l’homme à observer sa propre 
valeur intérieure, ainsi que celle des autres, au lieu d’observer 
l’apparence extérieure (Qui peut être la santé, la position sociale, 
la beauté, ou l’éducation). C’est parce qu’il sait que c’est la part 
intérieure de l’homme qui est réelle et qui survit pour toujours, 
alors que les possessions extérieures sont perdues lors de la mort, 
et bien souvent avant ce moment. 



 

8. La Prière 
« Votre Seigneur dit : Priez moi, et je vous répondrai. »  
(40 :60) 

« En vérité, la prière préserve de la turpitude et du mal. » 
(29 :45) 

« Et cherchez le secours au travers de la patience et de la 
prière, certes cela est dur, sauf pour les humbles. »  (2 :45) 

57. Qu’est-ce que la prière ? 
Il s’agit de nous mettre en contact avec Dieu, de nous rappeler Sa 
grandeur, Sa bonté et Sa beauté, de réfléchir à la manière selon 
laquelle nous pouvons développer les qualités qu’Il a placé en 
nous, de nous rappeler l’objectif dont nous sommes saisis, et de 
lui demander Son aide en nous permettant de faire le bien et de 
s’abstenir du mal. La prière nous permet d’examiner nos vies, 
avec tous les succès et toutes les déceptions, dans leurs réelles 
perspectives, et nous faire nous arrêter un moment pour observer 
ce que nous faisons à la lumière de ce que Dieu veut que nous 
fassions. 

58. La prière est-elle nécessaire ? 
De même que le corps requiert d’être nourri, nettoyé et d’exercice 
pour l’adapter à la vie de tous les jours, l’esprit ou l’âme a des 
besoins spirituels pour son développement, de sorte que son 
caractère et son comportement demeurent bons et sains. Les 
besoins de l’esprit sont pourvus par les actes de culte et de 
dévotion, le plus important et habituel de ces actes étant la prière. 
Ne pas subvenir à ces besoins affaiblit la plus grande part de l’être 
humain, endommageant sa capacité à faire le bien et éviter le mal, 
tout comme ne pas se nourrir suffisamment rendrait son corps 
inapte au travail et le rendrait sujet à la maladie. 

29 



INITIATION A L’ISLAM 30

59. Quels sont les points les plus importants qu’enseigne 
l’Islam à propos de la prière ? 

Parmi beaucoup d’autres points importants concernant la prière, le 
premier est qu’une personne devrait dire ses prières « comme s’il 
voyait Dieu », ou du moins comme s’il était conscient d’être en 
présence de Dieu. Cela signifie que la prière devrait être dite avec 
une entière attention et concentration de l’esprit, avec tous ses 
sentiments, comme s’il parlait à quelqu’un en face de lui. Un autre 
point très important que l’Islam enseigne est que l’un des buts 
principaux de la prière est de mener chacun à faire le bien, à 
s’abstenir du mal, et de mieux se comporter envers les autres. 

Si la prière n’a pas cet effet sur le quotidien d’un individu 
ainsi que sur son comportement, cela signifie qu’il ou elle 
n’effectue pas ses prières correctement, dans la voie requise par 
l’Islam. 

60. Comment doit-on prier selon la religion Islamique ? 
La prière, bien sûr, c’est se tourner entièrement vers Dieu. L’Islam 
a prescrit une forme particulière de prière dans le but de la rendre 
ordonnée et de permettre à la communauté tout entière de prier 
ensemble. Les détails de la prière Islamique sont accessibles 
séparément dans de nombreux libres. Brièvement, certaines 
postures du corps sont adoptées (rester debout, s’incliner, se 
prosterner et s’assoir sur le sol) en chacune des prières prescrites 
et d’autres paroles prônant et priant Dieu sont prononcées. Cela 
est la prière commune connue sous le nom de Salaat, et est 
prononcée à la mosquée (si possible), à cinq moments fixés de la 
journée. En dehors du Salaat, il est possible de prier Dieu à 
n’importe quel moment, en n’importe quelle situation, en utilisant 
tous les mots que l’on choisit. 

61. Quelle est la signification des différentes postures pendant 
la prière ? 

Ces postures ont pour but de donner une plus grande force et une 
plus forte impression aux mots qui sont dits pendant la prière, et 
en fait pour s’adresser à Dieu de tout son être et non juste par sa 
langue. C’est comme quand les gens se parlent, ils parlent et usent 



8. LA PRIÈRE 31

de la gestuelle (bougent leurs mains, leur tête, etc.) pour appuyer 
ce qu’ils disent. 

La position debout, c’est comme dire à Dieu que nous 
sommes prêts et désireux de Lui obéir. S’incliner et se prosterner, 
c’est pour exprimer le sentiment intérieur selon lequel nous 
voulons nous incliner aux commandements de Dieu dans notre 
quotidien et nous soumettre à Lui entièrement, avec humilité. Les 
mots qui sont dits dans ces deux positions signifient que « Dieu 
est parfait et le Plus Grand », c’est-à-dire que nous, qui sommes 
imparfaits, nous humilions devant l’être Parfait et ainsi, par le 
contact avec Lui, nos défauts peuvent nous être retirés. 

62. Quelles prières devons-nous prononcer durant la prière 
(Salaat) ? 

Avant tout, il y a quelques courtes prières et expressions qui 
doivent être dites dans des positions particulières pendant la prière 
(Salaat en Arabe). Le premier chapitre du Saint Coran consiste en 
sept courts versets et constitue la principale prière qu’est la 
Fatiha, qui est réellement le cœur de la prière toute entière. En 
complément aux mots obligatoires de la prière, nous pouvons 
prononcer la prière que nous voulons, dans le langage que nous 
préférons, à n’importe quel moment de la prière. Les paroles du 
Saint Coran et du Saint Prophète Muhammad contiennent un 
grand nombre de belles prières convenant à de nombreuses 
situations. Nous devons, bien sûr, connaitre l’entière signification 
des prières que nous prononçons, Arabes ou autres, et ces prières 
doivent être prononcées avec toute notre présence d’esprit et toute 
la sincérité de notre cœur. 

63. Pouvez-vous expliquer brièvement les significations de la 
Fatiha ? 

Il s’agit de la prière fondamentale Musulmane, qui illustre les 
principaux objectifs du fidèle : 

1. Louanges soient faites à Allah, Seigneur de l’univers, 
2. Le Bienfaisant, le Miséricordieux, 
3. Le Maître du Jour du Jugement. 



INITIATION A L’ISLAM 32

4. C’est toi, Allah, Le seul que nous adorons, et auprès de 
Toi Seul nous cherchons secours. 

5. Guides nous dans le droit chemin, 
6. Le chemin de ceux que Tu as comblés de faveurs, 
7. Non pas de ceux qui ont encouru Ta colère, ni des égarés. 

64. Quels sont les points importants à noter à propos de cette 
prière ? 

Nous prions pour être guidés sur le droit chemin de tout temps, 
ainsi nous progressons sur ce chemin de manière constante et 
développons les bonnes qualités que Dieu a placées en toute 
personne. Ce  « droit chemin » est celui sur lequel les personnes 
vertueuses de tout temps ont marché, dont les vies montrent que 
Dieu les a honorés de Ses faveurs spirituelles. Pendant que nous 
prions pour cela, nous rappelons que nous sommes faibles, et ainsi 
nous prions aussi pour que nous puissions éviter les actes 
répréhensibles tout autant que les mauvaises croyances (N°7). 
Cela nous rend humble pendant que nous marchons sur le droit 
chemin, et prévient de l’arrogance, l’autosatisfaction, et la 
complaisance. 

65. Pourquoi des parties de la prière sont-elles prononcées en 
Arabe ? 

La raison principale est que, quand la Salaat est pratiquée en 
rassemblement, quelques mots et passages sont récités à haute 
voix par l’homme guidant la prière, ainsi l’assemblée prie de 
concert et en harmonie, comme un seul corps. Depuis que l’Islam 
est une religion internationale et que les Musulmans priant en 
assemblée peuvent venir de différents pays (comme il arrive 
souvent dans les réunions de prière dans l’Ouest), utiliser l’Arabe, 
la langue d’origine du Saint Coran, signifie que nous pouvons 
prier ensemble. Les prières et expressions Arabes nécessaires à 
apprendre pour un Musulman sont très courtes et faciles, et 
peuvent être apprises par un enfant en quelques jours. Utiliser 
l’Arabe permet aussi aux gens rassemblés pour l’ Hajj 
(Pèlerinage) à Makka, Arabie, de tous les coins du monde, de 
célébrer le culte ensemble. 



8. LA PRIÈRE 33

66. Cela signifie-t-il qu’un but de la Prière est de rapprocher 
les gens ? 

Oui, en plus de rendre l’homme plus proche de Dieu, l’autre but 
principal de la Salaat est de rapprocher les gens les uns les autres 
et de leur enseigner l’égalité et la fraternité. Les fidèles sont en 
rang, épaule contre épaule, sans aucune distinction de race, de 
nationalité, de couleur, de richesse, de famille, de statut, etc., et 
tous prient ensemble comme un seul corps. Ils se sentent humbles 
devant Dieu et fraternels entre eux. La prière prend fin lorsque les 
fidèles tournent leurs visages vers la droite, puis vers la gauche, et 
dans chaque direction en souhaitant que la paix et la miséricorde 
de Dieu aille sur ceux qui sont dans les directions désignées. Ils 
souhaitent vraiment que la paix et la miséricorde de Dieu 
s’étendent sur le monde entier. Le but de la prière, donc, est de 
former les croyants à acquérir les qualités et le caractère pour 
qu’ils puissent apporter la paix dans le monde. 



 

9. Le Jeûne 
« Ô vous les croyants, Le jeûne vous a été prescrit comme 
on l’a prescrit à ceux d’avant vous (dans les religions 
antérieures), pour que vous puissiez vous garder du mal. 
(…) Et quand Mes serviteurs t’interrogent (Ô Muhammad) 
sur Moi… Alors Je suis tout proche: Je réponds à l’appel 
de celui qui Me prie quand il Me prie. » (2 :183,186) 

67. Qu’est-ce que le jeûne tel que prescrit par l’Islam ? 
Le jeûne est une forme d’entrainement pour s’abstenir de tout acte 
répréhensible par l’apprentissage du contrôle de ses désirs. Cela 
consiste à renoncer, pour une période fixée, les besoins les plus 
basics auxquels sont soumis les êtres humains, c’est-à-dire le 
besoin de satisfaire la faim, la soif et les désirs sexuels, et se 
dévouer au service et à l’aide des autres pendants que l’on renonce 
à ses propres besoins. 

68. Comment est appliqué le jeûne par la religion Islamique ? 
Durant le mois connu sous le nom de Ramadaan dans le 
calendrier Islamique, tous les jours depuis le lever sur soleil 
jusqu’au coucher du soleil, on ne doit pas manger ou boire (ou 
avoir des relations sexuelles). Vous prenez un repas lorsqu’il fait 
nuit, juste avant l’aube, ensuite vous ne mangez ni ne buvez rien 
du tout jusqu’au coucher du soleil, lorsque le jeûne prend fin. 
Pendant les heures de jeûne, un effort supplémentaire doit être fait 
pour être aimable, généreux et aider les autres, et pour éviter de 
faire quoi que ce soit de mauvais ou de nuisible aux autres 
personnes. 

69. Est-ce que tous les Musulmans doivent jeuner pendant le 
Ramadaan ? 

Tout Musulman adulte, homme ou femme, doit jeuner pendant le 
Ramadaan. Ceux qui tombent malades ou sont en voyage pendant 
une partie de ce mois ne doivent pas jeuner ces jours, et doivent 

34 



9. LE JEÛNE 35

rattraper les jours de jeûne qui n’ont pas été fait après le 
Ramadaan.  Les gens qui ne peuvent pas jeuner de manière 
permanente, ou ceux pour qui les raisons de ne pas jeuner sont 
prolongées, comme pour les personnes très âgées, les maladies à 
long terme, et les femmes qui sont enceintes ou nourrissant un 
bébé, etc., peuvent être charitables au lieu de jeuner. Cette charité 
consiste, au moins, à donner la nourriture d’un jour à une personne 
pauvre pour chaque jeûne manqué. 

70. Comment le jeûne nous permet de renoncer aux mauvais 
désirs qui guident les actes répréhensibles ? 

Pendant le jeûne, une personne ressent le besoin de manger ou 
boire quelque chose, mais il résiste à ce désir plus fort que tous les 
autres, par obéissance à Dieu. Cet entrainement quotidien, pour un 
mois, exerce et renforce sa capacité à contrôler les mauvais désirs 
qui mènent aux actes répréhensibles dans sa vie de tous les jours. 
Cela est comparable aux exercices physiques, qui renforcent le 
corps et lui permettent de combattre la maladie plus facilement. 

71. Y a-t-il d’autres bienfaits moraux dus au jeûne ? 
Oui. Premièrement, l’homme est rapproché de Dieu parce que, 
lorsqu’il ressent la faim ou la soif pendant le jeûne, c’est la 
perspective de la proximité de Dieu qui l’empêche de satisfaire ses 
désirs. Cela lui fait ressentir que Dieu est toujours à portée de 
main. 

Deuxièmement, le jeûne enseigne que l’on peut être patient et 
résolu dans la difficulté, c’est cela que l’on doit faire pendant le 
jeûne. 

Troisièmement, cela nous fait réaliser la grande bénédiction 
de la nourriture et de la boisson qui est si facilement accessible, 
mais que nous prenons normalement pour acquis. 

Quatrièmement, cela freine le sentiment de cupidité que 
développent les gens quand ils ont tout ce dont ils ont besoin, et 
même plus. 



INITIATION A L’ISLAM 36

72. Et que nous enseigne le jeûne à propos de la manière dont 
nous devons traiter les autres ? 

Cela nous fait réaliser la souffrance et les sensations de ceux qui 
sont défavorisés et démunis. Un objectif très important du jeûne 
est d’apprendre à faire attention aux besoins des autres personnes 
en étant moins préoccupés par nous-même. C’est pourquoi les 
actes charitables de tous genres sont spécialement encouragés 
pendant le mois du Ramadaan. En renonçant à votre droit de 
consommer votre propre nourriture et votre propre boisson 
pendant le jeûne, vous vous entraînez à renoncer à quelque chose 
qui vous revient légitimement de manière volontaire et gaiement, 
dans le but d’aider et de servir les autres. 



 

10. Le Hajj, ou pèlerinage à Makka 
« De manière certaine, la première maison (de culte) 
édifiée pour l’humanité est bien celle de Bakka (ou Makka, 
la Mecque), bénie et une direction pour   l’univers. (…) 
Quiconque y entre est en sécurité ; et pour quiconque en 
ayant les moyens, le pèlerinage à la Mecque est un devoir 
envers Allah. » (3 :96-97) 

73. Qu’est-ce que le Hajj ? 
Tous les ans, au début du mois de Zil-Hijja dans le calendrier 
Musulman (12ème mois), un grand rassemblement international 
de Musulmans se tient à Makka en Arabie, où il garantissent qu’il 
n’y a qu’Un seul Dieu pour toute l’humanité et que tous sont 
égaux, quelle que soit leur race, leur nationalité, leur richesse ou 
leur statut social. Cette occasion est connue comme étant le Hajj 
(se prononçant “Ha” (comme l’interjection) “dj” (comme dans 
‘djibouti’)), ou le pèlerinage à Makka (la Mecque). Le pèlerin va à 
la Mecque au prix de grands sacrifices personnels, et renonce aux 
conforts de vie pendant le pèlerinage. Par cette difficulté, il 
apprend que l’homme doit sacrifier ses désirs s’il souhaite 
atteindre la proximité de Dieu, et établir une fraternité d’égalité et 
d’amour dans le monde entier. 

74. Pouvez-vous résumer les principaux traits du Hajj ? 
Tous les pèlerins, au début des trois jours du Pèlerinage, revêtent 
la simple tenue de deux pièces de tissu. Ainsi toutes distinctions 
de richesse, position sociale et de famille sont enlevées pendant le 
Pèlerinage en rendant tout individu identique extérieurement. Le 
Hajj lui-même consiste en un nombre d’actes de foi et de rappel 
en Dieu, qui sont réalisés par chacun au sein du vaste 
rassemblement. Deux des plus importantes de ces dévotions sont 
le tawaaf (faire le circuit autour de la Ka‘ba, la simple 
construction faite de quatre murs vers laquelle tous les Musulmans 
au travers du monde tournent leur visage pendant la prière), et le 

37 



INITIATION A L’ISLAM 38

rassemblement des pèlerins dans une plaine appelée Arafa pour 
glorifier Dieu. 

75. Quelle est la signification de ces actes ? 
Ces actes de foi sont la plus grande expérience spirituelle. En 
allant autour de la Ka‘ba, les pèlerins expriment le plus grand 
amour pour le Dieu Unique parce que cette construction est le plus 
grand et le plus ancien mémorial à la foi la plus pure pour le Dieu 
Unique.  Aller autour de la Ka‘ba est comme si on disait qu’une 
vie devrait tourner autour de la voie en Dieu. Dans le 
rassemblement à Arafa, il y a un grand océan d’humanité, des 
gens de toute couleur, toute race, toute nationalité, toute langue, 
milieu de vie, des riches et des pauvres, des statuts sociaux 
‘élevés’ et ‘bas’, mais tous sont exactement semblables, portent 
les mêmes vêtements simples, et se rappellent Dieu par cette 
même voie. De là, les pèlerins rapportent en leur demeure la leçon 
d’égalité et de fraternité de l’humanité, qui ne peut venir qu’au 
travers de la fois envers le Dieu Unique. 

76. Les Musulmans doivent-ils vénérer la Ka‘ba, ou croire 
que Dieu y vit ? 

Non, vraiment. Comment peuvent-il adorer la Ka‘ba quand, en 
fait, ils y vont pour rappeler que Dieu est Unique ? et, selon la foi 
Musulmane, Dieu est partout dans notre univers, Il ne peut donc 
pas vivre à un endroit et dans un bâtiment. La Ka‘ba est un ancien 
mémorial à la foi en Un Seul Dieu, ainsi qu’aux Prophètes 
Abraham et Muhammad (la Paix soit sur eux) qui enseignèrent 
cette foi avec la plus grande vigueur. C’est un lieu pour le 
rassemblement de toutes les nations, lieu où ils viennent ensemble 
et se rappellent que seule cette foi peut les unir. Pourtant, bien que 
Dieu est partout, aujourd’hui lorsque des centaines de milliers de 
gens font le plus grand sacrifice pour se rassembler dans ce lieu 
pour adorer Dieu, ce lieu reçoit le titre de ‘Maison de Dieu’, 
comme la Ka‘ba est nommée. 



 

11. La Charité 
« Vous ne pouvez atteindre la piété si vous ne dispensez  
pas ce que vous aimez par charité. » (3 :92) 

77. Que signifie la charité dans l’Islam ? 
La charité, pour laquelle l’expression utilisée dans le Saint Coran 
est « partager ce que Dieu vous a donné », signifie d’utiliser votre 
énergie, vos talents, ressources, argent, possessions ou quoi que ce 
soit d’autre, pour aider et faire le bien aux personnes dans le 
besoin. Dans l’Islam, la charité est très souvent mentionnée tout 
au long de la prière parce que, comme cette dernière fait partie 
intégrante de la relation entre l’homme et Dieu, ou du devoir de 
l’homme envers Dieu, la charité représente la relation de l’homme 
envers ses semblables, et de ce fait avec toute la création de Dieu. 
La prière exprime l’amour pour Dieu, la soumission à Lui, et un 
désir de faire ressortir les qualités Divines cachées en toute 
personne. La charité est une expression de compassion et de 
bienveillance envers la création de Dieu, et la mise en pratique 
réelle des leçons que vous apprenez dans la prière. 

78. Pouvez-vous donner quelques exemples de ce que sont des 
actes de charité dans l’Islam ? 

D’innombrables exemples peuvent être donnés car faire toutes 
sortes de bien à une personne - même à vous-même pour vous 
rendre plus capable de bénéficier aux autres - en utilisant ce que 
Dieu vous a donné, est un acte de charité. Nourrir les affamés, 
aider les pauvres, prendre soin des démunis tels que les orphelins, 
prêter main forte aux handicapés, aider une personne sans emploi 
à trouver un travail, etc., sont les exemples les plus manifestes de 
la charité enseignée par l’Islam. Mais cela enseigne aussi qu’il y a 
d’autres actes de charité, plus petits, que l’on a l’occasion de faire 
tous les jours. Aider les autres en quoi que ce soit, montrer le 
chemin à un étranger, dire un mot gentil pour encourager 
quelqu’un, donner un conseil utile ou transmettre de son savoir à 

39 



INITIATION A L’ISLAM 40

quelqu’un, retirer de la route quelque chose qui pourrait causer un 
accident, même simplement éviter de blesser quelqu’un… Tous 
sont des actes de charité dans l’Islam. 

79. La charité est habituellement définie par le fait de donner 
de l’argent ou l’aumône aux pauvres faisant la mendicité, 
et son terme est employé pour les dégrader et les faire se 
sentir inférieurs. Ce n’est donc pas l’Islam ? 

Certainement pas. Premièrement, la charité dans l’Islam est plus 
vaste que donner de l’argent au pauvre, et peut être aussi bien 
exercée lorsqu’il n’y a pas de pauvreté, comme il a été montré 
plus haut. Deuxièmement, donner la charité, ou faire quelque bien 
qu’il puisse être fait a quelqu’un, doit être fait comme un devoir, 
non pour dégrader les pauvres ou requérir des remerciements.  
Le Saint Coran nous dit: 

« Une parole agréable et un pardon valent mieux qu’une 
aumône suivie d’un tort. Ô les croyants! N’annulez pas 
vos aumônes par un reproche ou un tort, comme celui qui 
dispense son bien par apparat devant les gens » (2 :263-
264) 

Troisièmement, la charité devrait être donnée uniquement par 
amour pour Dieu, uniquement par le désir de faire le bien à Sa 
création, comme le Coran dit des vertueux : 

« Les vrais croyants donnent la nourriture, par amour 
pour Allah, aux pauvres, aux orphelins et aux esclaves, 
disant : “Nous ne vous nourrissons que pour le plaisir 
d’Allah, nous ne désirons de vous ni récompense, ni 
remerciement.” » (76 :8-9) 

80. Quelle est l’importance de la charité ? 
Être charitable est très fortement demandé aux Musulmans, à tel 
point que le Saint Prophète Muhammad a dit qu’avec chaque 
membre du corps, faire un acte charitable est dû tous les jours, soit 
avec les mains, soit avec les jambes, ou la langue (la parole). Il 
n’y a pas une personne qui ne puisse prodiguer un acte de charité 
aux autres. Selon le Saint Prophète, si quelqu’un n’a rien à donner, 
il doit travailler et gagner sa rétribution, et donner de cela ; S’il 



11. LA CHARITÉ 41

n’a toujours rien à donner, il doit aider quelqu’un dans la 
détresse ; et s’il n’en est pas capable, pour quelque raison que ce 
soit, il doit essayer de faire le bien qu’il peut et éviter de causer 
quelque tort que ce soit à qui que ce soit. 

En dehors de la charité générale, l’Islam a rendu obligatoire 
une sorte de taxe sur la possession, connue sous le nom de Zakaat, 
qui est dispensée pour l’aide des désavantagés. Cela sera expliqué 
davantage dans le n°83. 

81. A qui un Musulman peut-il accorder la charité ? 
Tout comme les actes de charité ont le sens le plus large possible 
dans l’Islam, le cercle de ceux envers lesquels la charité est 
appliquée est le plus large qu’il puisse être imaginé. Elle 
commence avec les gens qui nous entourent – nos relations, amis, 
et voisins – et s’étend à tous les Musulmans ainsi qu’aux adeptes 
des autres religions. En fait, la charité d’un Musulman couvre 
même les animaux. Le Saint Coran insiste sur le fait que l’on doit 
porter un regard particulier pour ceux qui peuvent être dans le 
besoin mais qui ne demandent pas d’aide (2 :273) 

82. Quels genres de choses doivent être donnés par charité ? 
Dans le cas de ces actes de charité ou l’on donne quelque chose, le 
Saint Coran enseigne que nous devons seulement donner de 
bonnes et utiles choses, et non d’inutiles et sans valeur, et elles 
doivent être le genre de choses que nous aimons avoir nous-même 
(2 :267). De plus, les choses données par charité doivent avoir été 
gagnées ou acquises légitimement par la personne qui les donne. 

83. Pouvez-vous expliquer ce qu’est la Zakaat ? 
Tout comme l’Islam a prescrit une forme établie pour la prière, 
pour nous permettre de la tenir régulièrement, il a été donné une 
forme alternative à la charité et l’a rendue obligatoire, afin d’en 
faire un devoir normal. Cette forme alternative de la charité est 
connue sous le nom de Zakaat, et consiste à donner une fraction 
précise du patrimoine de chacun tous les ans dans une caisse. Les 
fonds ainsi constitués sont administrés par la communauté 
Musulmane ou par le gouvernement Musulman, et est utilisé pour 



INITIATION A L’ISLAM 42

aider les pauvres, les démunis, les sans-emplois, ainsi que toute 
autre personne dans le besoin. 

84. Est-ce que la Zakaat est comme une taxe ? 
Dans le sens où la Zakaat est collectée et dispensée par le 
gouvernement Musulman, c’est bien comme une taxe. Cependant, 
la grande différence est que payer la Zakaat est un devoir religieux 
à faire par obéissance à Dieu et par compassion pour les gens. 
Ainsi donner la Zakaat constitue un bénéfice moral au payeur car 
cela développe en lui l’esprit d’abnégation et bloque le sentiment 
de cupidité. Notez que le mot ‘taxe’ signifie un fardeau, alors que 
la Zakaat signifie quelque chose qui vous purifie. 

85. Pourquoi la charité et la Zakaat sont-elles un devoir 
élémentaire de l’Islam ? 

Parce que cela fait ressortir les meilleures qualités dans une 
personne, qui est vraiment l’objet de l’existence selon l’Islam. 
Dieu a donné à chaque personne de variables capacités et 
ressources, comme la connaissance, l’argent, la force, quelque 
talent ou compétences, etc. Tout individu doit utiliser tout ce qu’il 
lui a été donné (à lui ou à elle) pour bénéficier aux autres tout 
comme au reste de la création de Dieu, et non pour ses propres 
fins. Si ce principe est négligé,  alors non seulement il n’y a aucun 
soulagement à la détresse et à la souffrance des nécessiteux, mais 
l’homme accroit son égoïsme faisant de lui l’ennemi (mortel) de 
son prochain ; et la société tout comme l’humanité se retrouve 
divisée en factions et groupes qui essaient tous de s’emparer des 
choses d’un autre. 



 

12. Le Jihad 
86. Qu’est-ce que le Jihad ? 
Jihad est un mot Arabe signifiant « lutter durement » ou vous 
entrainer vous-même à être au meilleur de votre puissance et de 
vos capacités. Le Saint Coran demande souvent aux Musulmans 
de lutter durement,  en employant le terme jihad. 

87. De quel genre de lutte le Coran parle-t-il ? 
Le Saint Coran mentionne les buts suivants pour lesquels un 
Musulman doit lutter durement : 

1. Atteindre la proximité de Dieu, en luttant pour dépasser 
les mauvais désirs ; 

2. S’en tenir à l’Islam en des circonstances difficiles, 
comme en affrontant la persécution et d’autres problèmes. 

3. Prendre part à la défense de la communauté Musulmane 
lorsqu’elle est attaquée par un ennemi souhaitant détruire 
l’Islam. 

4. Porter le message de l’Islam aux autres, en dévouant son 
temps et son argent à cette tâche. 

88. Pouvez-vous citer des passages du Saint Coran pour 
illustrer cela ? 

Nous donnons ci-dessous quelques versets du Coran qui se 
réfèrent aux quatre points énumérés dans la précédente réponse, et 
qui mentionnent ces genres de lutte. Le mot traduit par “lutter”  
dans tous ces versets est jihad. 

1. « Ceux qui luttent durement dans notre direction, nous les 
guiderons sûrement sur Nos sentiers. » (29 :69) 

Dans ce verset, Dieu dit qu’Il guide sur le droit chemin ceux qui 
luttent durement pour l’atteindre. C’est là la lutte pour vous 

43 



INITIATION A L’ISLAM 44

perfectionner en faisant le bien et en retenant vos mauvais désirs. 

2. « Quant à ceux qui ont émigré après avoir été persécutés, 
puis ont lutté et ont enduré, ton Seigneur après cela est 
Pardonneur et Miséricordieux. » (16 :110) 

Cela parle des Musulmans qui furent persécutés à Makka, et ont 
dû fuir leurs foyers. Leur Jihad fut de rester patient et résolus face 
à des difficultés sévères. 

3. « Allah donne à ceux qui luttent corps et biens un grade 
d’excellence sur ceux qui restent chez eux. » (4 :95) 

Ce verset se réfère à la guerre qui fut gagnée par les Musulmans, 
et dit que ceux qui ont lutté en donnant leurs biens et leurs vies 
pour cette cause obtinrent un rang plus haut que ceux qui sont 
resté en arrière. 

4. « Lutte contre les infidèles, et avec le Coran, lutte contre 
eux vigoureusement. » (25 :52) 

Ici, les Musulmans se voient intimer d’entreprendre une puissante 
lutte contre les non-croyants en brandissant le Coran de sorte que 
son témoignage, ses arguments et sa beauté les convainque de la 
vérité de l’Islam. 

89. Donc, le Jihad ne signifie pas la guerre menée par les 
Musulmans contre les non-Musulmans ? 

Non, certainement pas.  Le mot jihad lui-même ne signifie pas la 
guerre, ni n’est utilisé dans le Saint Coran pour signifier la guerre.  
Même lorsque les Musulmans vivaient encore à Makka, pendant 
la première moitié de la mission du Saint Prophète, avant qu’il y 
ait un état Musulman ou une armée qui existe, Dieu leur ordonna 
de faire le jihad, disant : 

« luttez pour Allah avec tout l’effort qu’Il mérite. » 
(22 :78) 

Cela ne pourrait pas signifier de combattre qui que ce soit. Cela 
veut juste dire de lutter pour atteindre la proximité de Dieu et pour 
aider la cause de l’Islam. 



12. LE JIHAD 45

90. Pourquoi le mot jihad est-il appliqué aux batailles des 
précédents Musulmans ? 

Parce que ces batailles ont été livrées pour l’existence même de la 
religion Islamique, et parce que les Musulmans ont eu à luter 
durement en risquant leurs vies et en sacrifiant leurs biens.  
Prendre part à ces batailles fut un grand combat, fait uniquement 
pour sauver l’Islam de la destruction et pour nulle autre raison. 

Avant leur émigration (hijra) à Madina, alors qu’ils vivaient à 
Makka, les convertis à l’Islam ont eu à faire face à une terrible 
persécution et à la torture. Mais ils endurèrent tout cela avec 
patience. Dans le Coran, l’attitude des convertis fut aussi appelé 
jihad. Après que les Musulmans eurent été forcés d’émigrer à 
Madina, les opposants de l’Islam à Makka décidèrent de mener 
une guerre contre eux. Donc les Musulmans durent se battre dans 
une attitude de self-défense. Comme ils n’avaient pas d’armée ou 
d’équipement à proprement parler, chaque membre de la 
communauté Musulmane a eu à faire, ou à donner, tout ce qu’il ou 
elle pouvait. Ils se portèrent volontaires pour les participer aux 
combats et donnèrent leur argent et leurs biens pour la guerre. 
C’est pour cette raison que cela fut appelé jihad, un combat au 
moyen de la vie et de la propriété de chacun. 

91. Cela signifie-t-il que l’Islam n’autorise les Musulmans à 
faire la guerre que pour certaines raisons justifiées ? 

Oui, et les raisons sont clairement énoncées dans le Saint Coran. Il 
dit : 

« Autorisation est donnée à ceux qui sont attaqués (de se 
défendre) - parce que vraiment ils    sont oppressés … 
ceux qui ont été expulsés de leurs demeures, - contre 
toute justice, simplement  parce qu’ils disaient : “Allah 
est notre Seigneur”. » (22 :39-40) 

« Combattez dans le sentier d’Allah ceux qui vous 
combattent, et ne devenez pas offensif. Certes. Allah 
n’aime pas les offenseurs. » (2 :190) 

Il est permis par l’Islam de se battre uniquement dans des cas 
de self-défense, mais pas pour conquérir des terres ni pour asservir 



INITIATION A L’ISLAM 46

un autre peuple. Le Saint Prophète Muhammad ne mena des 
batailles que sous ces conditions. En fait, les Musulmans à cette 
époque ne voulaient pas se battre, comme le Coran s’adressait à 
eux : 

« Le combat vous est ordonné, même s’il vous déplait. » 
(2 :216) 

92. Si le jihad ne signifie pas de mener/participer à une 
guerre, est ce que tout Musulman peut prendre part à un 
genre de jihad en tout temps ? 

Non seulement ils peuvent le faire, mais prendre au part au jihad 
(ou à lutter durement) est essentiel, comme le Coran le dit : 

« Les vrais croyants sont seulement ceux qui croient en 
Allah et en Son messager, qui par la suite ne doutent 
point et qui luttent avec leurs biens et leurs personnes 
dans le chemin d’Allah. » (49 :15) 

Les deux genres de jihad qui peuvent être entrepris tout le 
temps sont : 

Premièrement, lutter durement pour le développement 
personnel, 

Et deuxièmement, lutter pour porter le message de l’Islam aux 
autres. 

La signification de lutter avec vos biens, dans le cas du 
premier genre de jihad, est de dépenser sa richesse pour aider les 
autres, et dans le cas du deuxième genre de jihad de la dépenser 
pour la propagation de l’Islam. 

La signification de lutter avec vos vies, dans le cas du premier 
jihad est de se battre contre les bas et mauvais désirs de chacun, et 
dans le cas du deuxième jihad cela signifie donner de votre temps, 
de vos talents et de votre énergie pour aider au travail de la 
propagation de l’Islam. 



 

13. Le Saint Coran 
93. Pouvez-vous nous en dire un peu plus à propos du Saint 

Coran, que vous avez mentionné et cité tout au long de ce 
livret en expliquant les enseignements de l’Islam ? 

Le Saint Coran est l’écriture des Musulmans. Il est la parole que 
Dieu a communiquée au Saint Prophète Muhammad à plusieurs et 
différentes occasions, depuis le temps où Dieu fit de lui un 
Prophète, lorsqu’il avait 40 ans, jusqu’à sa mort (pendant les 
années 609-632 de l’ère commune.). Toutes ces révélations, 
reçues à différents moments durant cette période de 23 ans, furent 
arrangées dans un ordre défini par le Saint Prophète, et constituent 
le Saint Coran. 

94. Comment Dieu communiqua-t-il Ses messages et paroles 
au Saint Prophète ? 

Les messages de Dieu ne sont pas véhiculés par le son qui peut 
être entendu par l’oreille humaine, mais peuvent être reçus 
uniquement par les sens internes, les sens ‘spirituels’ que 
possèdent tous les êtres humains. Les Prophètes de Dieu ont ces 
sens extrêmement affutés et très hautement développés, et ces 
pourquoi ils peuvent recevoir clairement les communications de 
Dieu. 

Dans le monde physique, nous trouvons que ces messages 
doivent être transportés par différents supports, tels que l’air qui  
porte le son, ou les ondes radio qui portent les signaux des radios 
et des télévisions. De manière similaire la parole de Dieu est 
apportée au Prophète aux travers des êtres spirituels appelés 
anges. (Voir plus tôt, la section traitant des Anges.) 

Les révélations dans le Saint Coran furent apportées au Saint 
Prophète Muhammad par l’ange Gabriel sus la forme des mots 
clairs de la langue Arabe. (Selon la croyance Musulmane, Dieu 

47 



INITIATION A L’ISLAM 48

parla à tous les autres Prophètes, tels que Moïse et Jésus, De la 
même manière dans leurs langues respectives.) 

95. Comment le Saint Coran parvint-il jusqu’à nous ? 
Le Saint Coran parvint jusqu’à nous en suivant les étapes 
suivantes : 

1. Pendant la vie du Saint Prophète, à chaque fois qu’une 
révélation lui parvenait, il la proclamait au peuple, ainsi nombreux 
furent ses adeptes qui apprenaient cette révélation par cœur, et elle 
était aussi consignée par écrit dans le même temps. Comme le 
Saint Coran était récité à voix haute lors des prières publiques, et 
aussi fréquemment lue à d’autres moments, tout Musulman 
connaissait assez bien son contenu, et beaucoup le connaissaient 
par cœur. 

2. Environ six mois après la mort du Saint Prophète, qui eut 
lieu en 632 de l’ère commune, le travail de faire une copie 
complète du Coran, composée de tous les écrits établis en la 
présence du Saint Prophète, fut entrepris. Cela fut fait sur les 
instructions du premier dirigeant des Musulmans, Abu Bakr, et 
avec l’aide des scribes et des Compagnons du Saint Prophète. De 
cette manière, une copie originale du Coran fut recueillie. 

3. Quelques quinze années plus tard, lorsque le pouvoir 
Musulman s’était répandu, le troisième dirigeant des Musulmans 
après le Saint Prophète, appelé Uthman, ordonna que davantage de 
copies de cette copie originale soient transcrites. Ces copies furent 
envoyées dans les grandes villes de la communauté Musulmane 
pour y être conservées comme des copies standards. Les 
Musulmans gardèrent aussi la pratique de la mémorisation des 
parties du Saint Livre, et beaucoup l’apprirent entièrement par 
cœur. Et ainsi, le Saint Coran traversa les âges, à la fois sous la 
forme écrite et orale, restant intacte dans sa forme originale. Parce 
que le Coran était récité à voix haute tous les jours lors des prières 
publiques et des rassemblements, tout le monde reconnaissait le 
même Coran. 



13. LE SAINT CORAN 49

96. Est-ce que tous les Musulmans ont le même Coran, de ce 
fait ? 

Oui, par les raisons données ci-dessus, le texte de l’Ecriture 
Musulmane a été préservé dans sa qualité originale. En fait, Dieu a 
fait la promesse dans le Coran lui-même qu’Il garderait Lui-même 
ce Saint Livre : 

« En vérité c’est Nous qui avons fait descendre le Coran, 
et c’est Nous qui en sommes gardien. » (15 :9) 

Tous les Musulmans, quel que soit leur secte, leur pays ou 
leur langue, ont toujours eu exactement le même Coran Arabe, 
tout comme c’était le cas du temps du Saint Prophète Muhammad. 
Il n’y a pas deux copies du Saint Coran dans le monde qui 
diffèrent, en aucune façon. 

97. Pouvez-vous mentionner quelques caractéristiques du 
Saint Coran qui lui donnent une place unique parmi les 
écritures du monde ? 

En ce qui concerne juste le texte du Saint Coran, il est les 
distinctions suivantes qui n’ont pas été trouvées dans le cas des 
autres écritures : 

1. Comme mentionné ci-dessus, le Saint Coran n’a pas subi 
de perte ou d’altération depuis son apparition dans le 
monde, il y a tant de siècles auparavant, et tous les 
adeptes de l’Islam ont le même Coran. 

2. Le Saint Coran nous est toujours accessible aujourd’hui 
dans la langue originelle dans laquelle il fut révélé. 

3. L’Arabe, la langue du Saint Coran, est toujours une 
langue vivante, parlée et écrite par plus de 100 millions 
de personnes, et n’a que peu changée au cours des siècles. 
Donc, toute personne aujourd’hui peut l’apprendre 
comme n’importe quelle langue moderne, et lire et 
comprendre directement le Saint Coran. 

4. L’histoire de la révélation et de la perception du Saint 
Coran est connue entièrement et clairement, et n’est 
entourée d’aucun mystère ni d’aucun doute. 

Nous devons ajouter brièvement, car sans cela ce serait 
irrespectueux, que les autres écritures ont souffert beaucoup plus 



INITIATION A L’ISLAM 50

de perte et d’altération au cours de l’histoire. Leurs langues 
originelles sont mortes, il n’y a donc que peu de spécialistes 
universitaires qui possèdent les connaissances pour étudier 
directement le texte, et même eux ne sont pas sûrs de la 
signification de nombreux mots dans les traductions qu’ils ont 
produites. L’origine et l’histoire de ces écritures est largement 
inconnue, et aucune information fiable n’est disponible concernant 
leurs auteurs ou personnes à qui elles ont été révélées. 

98. Y’a-t-il toute autre distinction notable du Saint Coran ? 
Une distinction qui peut être mentionnée est que le Saint Coran 
nous dit tout à propos de lui-même. En de différents endroits, nous 
y lisons qu’il est un Livre appelé le Coran, une révélation de Dieu, 
qu’il fut communiqué au Saint Prophète Muhammad, et venu par 
l’intermédiaire de l’ange Gabriel, et qu’il est en langue Arabe. Le 
Coran nous dit aussi qu’il a été révélé par portions, et non tout en 
une fois, et que la première révélation parvint au Saint Prophète 
Muhammad pendant le mois du Ramadaan. 

Le Saint Coran renvoie à lui-même par de nombreux noms 
qui montrent sa qualité et le travail pour lequel il est apparu. Par 
exemple, al-furqãn : qui fait la distinction entre le bien et le mal, 
al-Hakῑm : plein de sagesse, al-nῡr : la Lumière, al-hudã : la 
direction, etc. 

Les caractéristiques uniques mentionnées ici et en réponse à la 
dernière question concerne juste le Saint Livre. Il y a beaucoup de 
points distinctifs à propos du Saint Coran quant à ses 
enseignements, et ces points se trouvent tout au long de ce livret. 

99. Comment est divisé le Saint Coran ? 
Pour autant qui le concerne, le Saint Coran est divisé en 114 
chapitres. Chaque chapitre, appelé Sῡra en Arabe, est constitué 
d’un nombre de verset, chaque verset étant appelé un Ãyat. 
Quelques chapitres furent entièrement ou largement révélés au 
Saint Prophète pendant les 13 premières années de sa mission 
alors qu’il vivait à Makka, et le reste fut révélé après son 
émigration à la ville de Madina. Les chapitres révélés à Makka 
sont appelés Makki, et ceux révélés à Madina sont appelés 



13. LE SAINT CORAN 51

Madani. Parce que les chapitres sont de longueurs différentes, le 
Saint Coran est aussi divisé en 30 parties à peu près égales, chaque 
partie étant connues sous le nom de juz (ou separa en Urdu et 
Perse). Cette division est faite seulement pour permettre un lecteur 
de finir la lecture du Saint Livre en un mois. 

100. Le Saint Coran est-il organisé selon l’ordre dans lequel 
ses différents passages furent révélés au Saint Prophète ? 

Non, en fait la toute première révélation qui vint au Saint Prophète 
se trouve dans le chapitre 96, non loin de la fin du Saint Coran. 
L’ordre dans lequel les différents passages ou chapitres qui furent 
révélés n’a pas d’importance, surtout pour les gens qui sont 
apparus après l’époque du Saint Prophète, parce que le Coran est 
un livre complet et cohérent. Un verset est tout aussi important et 
significatif, peu importe quand il fut révélé. 

101. Il est dit que le Saint Coran n’est pas arrangé de manière 
ordonnée, mais parle de différents sujets d’une manière 
désorganisée. Pouvez-vous commenter cela ? 

Ce n’est pas correct. Il est vrai que le Coran ne couvre pas sujet 
après sujet selon un ordre défini, mais cela ne signifie pas qu’il 
n’y a pas d’organisation. Le Saint Coran n’est pas réellement un 
livre de lois ou de commandements sur différents sujets, mais un 
livre destiné à guider l’homme et le convaincre de la vérité. Son 
thème principal est la grandeur de Dieu, que l’objectif de l’homme 
dans la vie est d’atteindre la proximité avec Lui, et que ses 
actions, bonnes ou mauvaises, lui apporteront toujours les fruits 
(les conséquences) de ce qu’elles sont. Tous les sujets que le 
Coran traite sont construits autour de ce message principal qui est 
réellement souligné tout le temps. 

102. Y a-t-il un arrangement des sujets dans le Coran ? 
Oui, il y en a un, et pour plus de détail, la traduction anglaise du 
Saint Coran avec le commentaire de feu Maulana Muhammad Ali 
doit être consulté. Nous pouvons ici mentionner brièvement que le 
Saint Livre commence avec le célèbre chapitre court : la Fãtiha, 
qui est une sorte de préface résumant le Coran tout entier et ses 
enseignements en sept versets. Cela est suivi par un long chapitre 



INITIATION A L’ISLAM 52

qui commence par indiquer les enseignements fondamentaux de 
l’Islam, et montre pourquoi une nouvelle religion était nécessaire 
à ce moment-là, et pourquoi les adeptes des précédentes religions 
s’étaient égarées. Ce chapitre et les quelques chapitres suivants 
expliquent en détail les enseignements Islamiques. Très souvent 
dans le Coran, les chapitres révélés à Makka, contenant des 
prophéties concernant la réussite de l’Islam, sont suivis par les 
chapitres révélés à Madina, qui montrent comment ces prophéties 
furent réalisées. Il y a donc un clair arrangement des sujets dans le 
Saint Coran. 

103. Quelles sortes de sujets le Coran aborde-t-il ? 
Une vaste gamme de sujets. Il nous parle de Dieu, de Ses attributs, 
de la position de l’homme dans l’univers, de son but dans la vie et 
de comment il doit faire pour l’atteindre, comment nous nous 
situons par rapport à Dieu et par rapport à nos prochains. Il donne 
des détails de ce que l’on doit croire et comment ce doit être mis 
en pratique. La vie suivante est décrite totalement. Les histoires 
des précédents peuples et de leurs prophètes, aussi bien que les 
nombreux évènements de la vie du Saint Prophète lui-même, sont 
aussi donnés dans le Coran Il donne des arguments pour réfuter 
les mauvaises croyances de toutes sortes, et répond à toutes sortes 
de questions et objections soulevées par ses enseignements et par 
le Saint Prophète. La direction, les lois et règlements à suivre dans 
le quotidien comme lors de la vie de faille, les transactions 
commerciales, la loi, la guerre et la paix, les droits des femmes, 
l’hygiène, le gouvernement et la démocratie, etc., se trouvent aussi 
dans le Saint Livre. Quand il traite ces sujets, le Saint Coran 
donne des raisons, des arguments et des preuves pour appuyer ses 
enseignements, et il remet en question ceux qui se trouvent en 
désaccord avec lui pour porter la vérité à leurs yeux. 

104. Le Saint Coran donne-t-il une quelconque preuve pour 
appuyer son allégation selon laquelle il est la parole de 
Dieu, et non les pensées d’un homme ? 

Oui, bien sûr. Le Coran ne demande de personne qu’il accepte 
quoi que ce soit sans raison ni preuve. Les preuves qu’il apporte 
sur ce point sont comme suit : 



13. LE SAINT CORAN 53

1. Le Saint Coran contient de tels grands principes et de 
profonds points de connaissance qui n’auraient pu être connus de 
qui que ce soit au septième siècle, lorsqu’il fut révélé. Ils 
n’auraient certainement pas été connus ou découverts par un 
homme comme Muhammad (la paix soit sur lui) qui ne savait pas 
lire ou écrire, et qui vivait dans un pays qui était très reculé et 
coupé de la civilisation de l’époque. 

2. Les enseignements moraux Saint Coran ont provoqué un 
complet et étonnant changement pour le bien du peuple d’un pays 
entier, une réforme qui est apparue un impossible à réaliser au 
travers des enseignements des humains. 

3. Les prophéties dans le Saint Coran comme celle disant que 
le Saint Prophète Muhammad serait triomphant sur ses 
adversaires, fait à l’époque où il peinait à avoir quelques adeptes 
ou amis, devinrent réelles après une courte période de temps. Et 
beaucoup d’autres prophéties dans le Coran à propos du futur 
distant se réalisèrent dans les temps modernes. 

4. La langue et le style littéraire du Saint Coran furent si 
excellents que les adversaires du Saint Prophète, qui incluait de 
grands poètes et maitres de la langue Arabe, ne pouvaient l’égaler 
même s’ils avaient été mis au défi de le faire. 

Pour toutes ces raisons, le Coran a lancé un défi permanent à 
eux qui pensent qu’il n’est pas la parole de Dieu, de produire un 
écrit comme lui, même seulement un long chapitre. 

105. Quelle position le Saint Coran doit-il tenir pour les 
Musulmans ? 

Le Saint Coran est la finale et plus haute autorité pour les 
Musulmans sur toutes les matières. Il est la source fondamentale 
des enseignements de l’Islam. Lorsqu’il détermine si une certaines 
croyance ou pratique est une part de l’Islam ou on, le verdict du 
Coran à la plus haute priorité et doit être acceptée même si cela va 
à l’encontre des pratiques communes ou des volontés de chacun. 
Si un Musulman à une autre perception que nous d’un verset du 
Coran, nous devons toujours respecter son point de vue s’il donne 
des arguments du Saint Livre pour l’appuyer. 



 

14. Le Hadith 
106. Qu’est-ce que le Hadith ? 
Le terme littérature Hadith (ou même juste Hadith parfois) 
renvoie à un nombre de livre historiques qui contiennent des 
rapports de paroles, d’actions et d’exemples du Saint Prophète 
Muhammad, par lesquels il montra à ses adeptes comment mettre 
en pratique les enseignements en pratique. 

107. Que signifie le terme Hadith ? 
Le terme Hadith signifie juste ‘une parole’. Lorsqu’il est employé 
comme un terme de la religion Islamique, un hadith désigne un 
rapport de ce que dit ou fit le Saint Prophète Muhammad à une 
occasion donnée. Dans les livres en anglais sur l’Islam, le mot 
tradition est aussi utilisé pour désigner un hadith. Le mot Hadith 
est aussi appliqué pour les livres contenant ces rapports. 

108. Pouvez-vous nommer certains livres contenant ces 
Hadith ? 

Les deux plus célèbres ouvrages regroupant des Hadiths sont 
Sahih Bukhari et Sahih Muslim. Chacun de ces ouvrages porte le 
nom de celui qui l’a établi, c’est-à-dire Bukhari et Muslim. Le mot 
Sahih dans ces titres renvoie au fait que les hommes ayant établi 
ces livres ont examiné les rapports authentiques concernant le 
Saint Prophète, et autant qu’ils le purent, en retirèrent les histoires 
dont les sources étaient introuvables ou invérifiables, pour ne 
laisser que celles qui sont dignes de confiance. Il y a beaucoup 
d’autres livres de Hadith, nommés d’après les personnes qui les 
ont établis, comme Tirmizi, Abu Dawud, et le Musnad of Ahmad 
Ibn Hanbal. 

109. Comment ces livres ont-ils été établis ? 
Il y a eu de nombreux enseignements du Saint Coran que le Saint 
Prophète eut à illustrer par ses actions et la pratique (comme mon-

54 



14. LE HADITH 55

trer comment pratiquer le salaat.). Ses adeptes apprirent et copiè-
rent ce qu’il fit, puis ont enseigné par leurs exemples à la généra-
tion suivante comment réaliser ces pratiques. A part ce côté pra-
tique, les paroles du Saint Prophète sur de différents sujets, et les 
détails de ce qu’il fit en de nombreuses occasions, furent égale-
ment répétés par ceux qui le virent et l’entendirent. Ils relatèrent 
ensuite toutes ces choses aux autres personnes. Mais contraire-
ment au Saint Coran, ces détails n’étaient habituellement pas no-
tés. 

Ainsi, ces traditions passèrent d’une génération à la suivante 
par l’exemple pratique (comme dans le cas de la prière) et par la 
parole. Environ 150 ans après la mort du Saint Prophète, quelques 
érudits décidèrent d’essayer de retracer toutes ces traditions 
derrière lui, en suivant la chaine des gens qui transmirent chaque 
rapport depuis l’époque du Saint Prophète jusqu’à leur époque. De 
leurs grandes recherches, ils établirent les livres des Hadith tels 
que nous les avons aujourd’hui. 

110. Donc les auteurs des Hadith n’ont pas tout simplement 
recopié tout ce qu’ils entendaient des gens, concernant 
les paroles ou actions du Saint Prophète ? 

Non, ils examinèrent chaque rapport d’une parole ou d’une action 
du Saint Prophète pour vérifier si les noms de toutes les personnes 
impliquées dans la transmission de ces actes ou paroles de cette 
époque étaient connus. Ils examinèrent également la vie et le 
caractère de toutes ces personnes pour découvrir s’ils auraient pu 
avoir l’opportunité d’entendre et se transmettre les paroles de l’un 
à l’autre, et s’ils étaient dignes de confiance, et enfin s’ils avaient 
une bonne mémoire. Bukhari et Muslim étaient plus stricts que les 
autres compilateurs en faisant ces vérifications avant d’accepter 
un rapport comme étant authentique. C’est pourquoi ces deux 
livres sont considérés comme étant les collections d’Hadith les 
plus fiables, Bukhari étant classé comme le plus fiable d’entre 
tous. 

111. Quels sont les sujets couverts par la littérature Hadith ? 
Les rapports des livres d’Hadith sont en grande partie des genres 
suivants : 



INITIATION A L’ISLAM 56

1. Les paroles du Saint Prophète Muhammad à propos des 
principaux enseignements et pratiques de l’Islam, tels que 
les croyances, les prières, le jeûne, etc. 

2. Ses Paroles sur différents aspects pratiques de la vie, tels 
que la vie de famille, les relations commerciales, la loi, la 
nourriture et la boisson, les qualités morales, etc. 

3. En dehors de ses Paroles, les actions et l’exemple 
personnel du Saint Prophète qui illustrent ses 
enseignements et montrent comment il les met en 
pratique (rapport de la manière dont il dit ses prières, de 
ce qu’il fit pendant les jours de jeûne, comment il fit don 
par charité, etc.) 

4. Rapports sur le genre de personne qu’était le Saint 
Prophète Muhammad, sa vie quotidienne, son noble 
caractère, ses relations avec ses amis et ses ennemis, les 
évènements importants de sa vie, etc. 

5. Les prophéties du Saint Prophète se rapportant au futur de 
l’Islam, aux Musulmans, et à l’humanité en general. 

112. Est-ce que tous les rapports enregistrés dans ces 
ouvrages sont vrais et authentiques ? 

Non, pas tous. Les personnes qui ont transmis ces rapports par la 
parole avant qu’ils ne les compilent commirent des erreurs en 
certains cas. Il y a aussi quelques paroles rapportées dans les livres 
d’Hadith que le Saint Prophète pourrait ne jamais avoir dites. 
Cependant, l’essentiel des rapports, spécialement ceux contenus 
dans le Bukhari et le Muslim, sont authentiques. Les 
enseignements que le Saint Prophète a illustré par son exemple 
(tel que la manière de prononcer les prières) furent copiés par un s 
grand nombre de personne qu’il ne peut y voir un quelconque 
doute sur leur authenticité. De manière Similaire, nombre de ses 
paroles furent mémorisées et transmises par plusieurs de ses 
Compagnons et non par une seule personne, et ces paroles 
devinrent ainsi bien connues des Musulmans, dès le départ. 

113. Est-il nécessaire pour un Musulman de croire et de 
suivre les Hadith ? 

Oui, spécialement la partie en rapport au respect de la religion et 



14. LE HADITH 57

de la vie pratique. Il doit toujours être rappelé, toutefois, que le 
Hadith est destiné à fournir davantage d’explications sur les 
enseignements du Saint Coran. Tout rapport dans les livres 
rassemblant les Hadith qui apparaissent comme allant à l’encontre 
du Saint Coran doivent être examinés avec attention afin de voir si 
une signification non contradictoire au Saint Livre peut être 
donnée, et si ce n’est pas le cas, un tel rapport doit être rejeté. 



 

15. Le code de conduite Musulman 
114. Selon les enseignements Islamiques, A quel point est-il 

important pour une personne de bien agir, en dehors 
d’avoir la foi? 

Agir en bien et avoir la foi vont de pair dans la religion Islamique. 
En fait, agir en bien est la preuve d’avoir la foi en son cœur. C’est 
pourquoi le Saint Coran parle des vrais Musulmans très souvent 
comme étant « ceux qui croient et accomplissent de bonnes 
actions ». Le Coran et le Saint Prophète ont dit aux Musulmans 
que les meilleurs parmi eux sont les personnes qui font preuve du 
meilleur comportement envers les autres. 

115. Pouvez-vous donner une liste de quelques qualités qu’un 
Musulman doit essayer d’acquérir ? 

Ci-dessous nous donnons, avec les mots du Saint Coran et du 
Saint Prophète Muhammad, les principales qualités dont un 
Musulman devrait faire preuve : 

1.  La véracité : 

« Ô vous qui croyez ! Remplissez votre devoir envers 
Allah et parlez avec droiture. » (33 :70) 

« Ô vous qui croyez! Remplissez votre devoir envers 
Allah et soyez avec les véridiques. » (9 :119) 

« Soyez les garants de la justice et les porteurs de 
véritables témoignages pour Allah, même si la vérité va 
contre vous-même, ou contre vos parents, ou contre vos 
proches ou contre quelqu’un qui est riche ou qui est 
pauvre. » (4 :135) 

2. La sincérité : 

« Servez Allah, et obéissez à Lui avec sincérité. » (39 :2) 

« C’est une grande abomination auprès d’Allah que de 

58 



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 59

dire ce que vous ne faites pas. » (61 :3) 

« Malheur à ceux qui prient tout en négligeant leurs 
prières, à ceux qui ne font le bien que par apparat. » 
(107 :4-6) 

3. L’altruisme : 

«  Vous ne pouvez atteindre la vertu sauf si vous donnez 
par charité de ces choses que vous aimez. » (3 :91) 

« Les vrais croyants donnent la nourriture, par amour 
pour Allah, aux pauvres, aux orphelins et aux esclaves, 
disant : “Nous ne vous nourrissons que pour le plaisir 
d’Allah, nous ne désirons de vous ni récompense, ni 
remerciement.” » (76 :8-9) 

« Ne donne pas dans le but de recevoir. » (74 :6) 

4. L’humilité : 

« Les serviteurs du Tout Miséricordieux (Allah) sont ceux 
qui marchent humblement sur terre. » (25 :63) 

« Et ne détourne pas ton visage des hommes, et ne foule 
pas la terre avec arrogance. » (31 :18) 

« Ne vantez pas vous-même votre pureté. Allah sait le 
mieux qui est vertueux. » (53 :32) 

5. La patience : 

« Allah aime ceux qui sont patients. » (3 :145) 

« Fais la bonne annonce aux endurants, qui disent, quand 
un malheur les atteint : “Certes nous sommes à Allah, et 
c’est à Lui que nous retournerons.” » (2 :155-156) 

6. La clémence : 

« Pardonne (les gens) et absous (leurs fautes). 
N’aimerais tu pas que Allah te pardonne ? » (24 :22) 

« Les pieux sont ceux qui dominent leur rage et qui 
pardonnent. Allah aime les bienfaisants. » (3 :134) 



INITIATION A L’ISLAM 60

« Même s’ils sont en colère, les vrais croyants 
pardonnent. » (42 :37) 

« La sanction d’un mal commis est une peine identique. 
Mais celui qui pardonne (un mal commis contre lui) et 
réforme, méritera sa récompense d’Allah. (…) Celui qui 
endure et pardonne, c’est là la substance d’une grande 
résolution. » (42 :40, 43) 

Lorsque le Saint Prophète Muhammad vainquit ses ennemis à 
Makka et revint en cette ville comme son conquérant, Il pardonna 
ses ennemis en ces mots : 

« Pas de récrimination contre vous aujourd’hui! 
Qu’Allah vous pardonne. C’est Lui Le plus 
Miséricordieux des miséricordieux. » (12 :92) 

7. La pureté : 

« Réussit, certes, celui qui se purifie (dans l’esprit et dans 
le corps), et se rappelle le nom de son Seigneur, puis 
prie. » (87 :14-15) 

« Purifie tes vêtements et écartes toi de tout péché. » 
(74 :4-5) 

8. L’honnêteté : 

« Et n’approchez les biens de l’orphelin que de la façon 
la meilleur, jusqu’à ce qu’il atteigne sa majorité. Et rem-
plissez l’engagement, car on sera interrogé au sujet des 
engagements. Et donnez la pleine mesure quand vous me-
surez; et pesez avec une balance exacte. » (17 :34-35) 

« Et ne dévorez pas mutuellement et illicitement vos 
biens, et ne vous en servez pas pour corrompre des juges 
pour vous permettre de dévorer une partie des biens des 
gens, injustement et sciemment. »(2 :188) 

9. La bonté et la gentillesse envers les autres : 

« Allah commande l’équité, la bienfaisance et 
l’assistance aux proches. » (16 :90) 

Trois degrés de bonnes actions sont mentionnés ici : 



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 61

− “la justice” qui signifie de rendre le bien que vous a fait 
quelqu’un en lui faisant un bien équivalent. 

− “Faire le bien aux autres” qui signifie de prendre l’initiative 
de faire le bien aux autres. 

− et “donner aux proches” qui signifie de faire le bien pour 
chacun de manière instinctive et naturelle, comme on ferait le 
bien pour un proche. 

« Et faites le bien, car Allah aime les bienfaisants. » 
(2 :195) 

10. La considération et le respect pour les autres : 

« Ô vous qui croyez! N’entrez pas dans des maisons 
autres que les vôtres avant de demander la permission 
(d’une façon délicate) et de saluer leurs habitants (…) et 
s’ils vous disent « partez », alors partez. » (24 :27-28) 

« Ô vous qui croyez ! Évitez de trop soupçonner (les 
autres), pour sûr la suspicion, en certains cas, est un 
péché.  Et n’espionnez pas (les affaires des autres, et ne 
médisez pas les uns sur les autres. » (49 :12) 

« Si on vous fait une salutation, saluez d’une façon 
meilleure; ou bien rendez-la (dans les mêmes termes, au 
moins). » (4 :86) 

11. Le  courage : 

Parlant d’un petit nombre de Musulmans faisant face à un grand et 
puissant ennemi, le Coran relate :  

« Certes ceux auxquels l’on disait : “Les gens se sont 
rassemblés contre vous; craignez-les” — cela accrut leur 
foi — et ils dirent : “Allah nous suffit; Il est notre 
meilleur garant”. » (3 :173) 

12. La modération : 

« Mangez et buvez, mais ne soyez pas immodérés. » 
(7 :31) 

« Ne porte pas ta main enchaînée à ton cou (par avarice), 



INITIATION A L’ISLAM 62

et ne l’étend pas non plus trop largement. (cela signifie 
que vous gaspillez tout). » (17 :29) 

Concernant l’accomplissement des devoirs religieux, le Saint 
Prophète a donné le conseil suivant : 

«  La religion est facile, mais quiconque s’exerce trop à la 
dévotion religieuse se trouvera dépassée par celle-ci ; 
Ainsi, vous devriez agir correctement, et ne pas trop en 
faire, et être de bonne humeur, et demander l’aide d’Allah 
au matin, au soir et une partie de la nuit. » (Bukhari) 

13. La bonne humeur : 

« Soyez de bonne humeur » (Le Saint Prophète dans le 
Bukhari.) 

« C’est un acte de charité que de rencontrer votre 
prochain avec un visage enjoué. » (Le Saint Prophète 
dans la Mishkat.) 

Enfin, nous donnons un verset du Saint Coran mentionnant une 
partie des qualités qu’un Musulman, qu’il soit homme ou femme, 
devrait essayer d’acquérir : 

« Les Musulmans et Musulmanes, croyants et croyantes, 
obéissants et obéissantes, loyaux et loyales, endurants et 
endurantes, craignants et craignantes, donneurs et 
donneuses d’aumônes, jeûnants et jeûnantes, gardiens de 
leur chasteté et gardiennes, invocateurs souvent d’Allah 
et invocatrices : Allah a préparé pour eux un pardon et 
une énorme récompense. » (33 :35) 

116. Comment un Musulman doit-il traiter les gens autour de 
lui selon l’Islam ? 

Le Saint Coran et le Hadith mentionnent de nombreuses catégories 
de gens avec lesquelles nous vivons, et donne beaucoup de 
conseils sur la manière selon laquelle on doit se comporter avec 
eux. 



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 63

1. Les parents et les aînés : 

« Et ton Seigneur a décrété de n’adorer aucun autre que 
Lui, et de faire acte de bonté envers les père et mère : si 
l’un d’eux ou tous deux doivent atteindre la vieillesse 
auprès de toi; alors ne leur dis point : “Fi!” et ne les 
brusque pas, mais adresse-leur des paroles 
respectueuses… Et dis : Ô mon Seigneur, fais-leur; à tous 
deux; miséricorde comme ils m’ont élevé quand j’étais 
petit. » (17 :23-24) 

« Le Saint Prophète a dit : qu’un homme puisse maudire 
ses parents est un des plus grands péchés. Quelqu’un dit à 
son tour : comment un homme peut-il maudire ses 
propres parents ? Le Saint prophète répondit : si un 
homme abuse du père d’un autre, cet autre abusera des 
parents de l’homme en retour. » (Rapporté dans le 
Bukhari.) 

2. Les autres proches : 

« Agissez avec bonté envers vos proches » (4 :36) 

« Et donne au proche parent ce qui lui est dû ainsi qu’au 
pauvre et au voyageur (en détresse). » (17 :26) 

3. Les enfants: 

« Et ne tuez pas vos enfants par peur de la pauvreté. 
C’est Nous (Allah) qui apportons leur subsistance, ainsi 
que la vôtre. » (17 :31) 

« Un homme vint au Saint Prophète et dit, ‘vous 
embrassez les enfants, mais nous ne devons pas les 
embrasser’. Le Saint Prophète répondit, ‘Puis-je avoir le 
moindre contrôle sur toi si Allah a enlevé la miséricorde 
de ton cœur.’ » (Rapporté dans le Bukhari.) 

4. Les Orphelins et les enfants démunis : 

« Maintenez les orphelins hors de leurs biens, mais 
prélevez-en de quoi les habiller et de quoi leur donner 
une bonne instruction. Testez-les lorsqu’ils atteignent 
l’âge de la majorité, et si vous les trouvez matures, 



INITIATION A L’ISLAM 64

restituez leurs biens. »  (4 :5-6) 

« “Moi et le tuteur de l’orphelin nous serons au Paradis, 
comme ceux-ci”. Et il montra ses deux doigts: l’index et 
le majeur en les écartant. » (Rapporté dans le Bukhari.)  

5. Les pauvres et les nécessiteux : 

« Le Vertueux est celui qui (…) donne de sa richesse, par 
amour pour Lui, à ses proches parents et aux orphelins et 
aux nécessiteux et au voyageur ainsi qu’à ceux qui le 
demandent et pour rendre aux esclaves leur liberté. » 
(2 :177) 

« Qu’est-ce qui te fera comprendre ce qu’est la voie 
difficile (pour la réussite) ? Il s’agit de libérer un esclave, 
ou nourrir à un moment de famine un orphelin, un proche 
parent ou un pauvre dans le dénouement. » (90 :11-16) 

« Vois-tu celui qui va contre la religion ? C’est bien lui 
qui repousse l’orphelin et qui n’encourage point à 
nourrir le pauvre. » (107 :1-3) 

« Les vrais croyants sont ceux dont la richesse est un 
droit reconnu pour le mendiant et le déshérité. » (70 :24-
25) 

« la personne qui gère les choses pour la veuve et le 
pauvre est comme celui qui lutte dur sur le chemin 
d’Allah. » (Le Saint Prophète dans le Bukhari.) 

6. Les voisins : 

« Sois bon avec (…) le proche voisin ainsi qu’avec le voi-
sin éloigné. » (4 :36) 

« N’est pas un croyant celui qui se remplit le ventre pen-
dant que son voisin est affamé. » (Le Saint Prophète dans 
le Hadith) 

« L’ange Gabriel a continué à m’enjoindre de bien traiter 
le voisin, si bien que je pensais qu’il voulait faire de lui 
l’héritier de sa propriété. » (Le Saint Prophète dans le 
Bukhari.) 



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 65

7. Les femmes et les maris : 

« Elles (vos femmes) sont un vêtement pour vous, et vous 
êtes un vêtement pour elle. » (2 :187) 

« Et parmi Ses signes Il a créé de vous, pour vous, des 
épouses pour que vous puissiez trouver la tranquillité 
d’esprit avec elles et Il a mis entre vous de l’affection et 
de la bonté. » (30 :21) 

« Les meilleurs d’entre vous sont ceux qui sont les plus 
doux envers leurs femmes. » (Le Saint Prophète dans le 
Tirmizi) 

Ce qu’un homme raconte : 

« J’ai demandé à Aishah (la femme du Saint Prophète) : 
Que faisait le Prophète quand il était chez lui ? Elle ré-
pondit, ‘Il servait sa femme’, cela signifie qu’il travaillait 
pour sa femme. » (Rapporté dans le Bukhari.) 

8. Employeurs/Employés : 

« Les vrais croyants sont ceux qui sont les gardiens de ce 
qui leur a été confié ainsi que de leurs engagements. » 
(23 :8) 

« De ce qui leur a été confié » inclus les devoirs et les autres 
choses qu’un employé se voit confier par son employeur. « Leurs 
engagements » signifient le contrat par lequel l’employeur et 
l’employé sont liés. 

« Allah dit : Il y a trois personnes dont Je serai 
l’adversaire au Jour du Jugement (…) La troisième est la 
personne qui emploie un salarié et reçoit entièrement le 
travail que celui-ci lui doit, mais à qui il ne paie pas son 
salaire. » (Le Saint Prophète dans le Bukhari.) 

Ans, un compagnon du Saint Prophète, raconte : 

« J’ai servi le Saint Prophète pendant dix ans, et il ne m’a 
jamais dit ‘fi’, il ne m’a jamais non plus dit ‘Pourquoi as-
tu fais ceci’ ou ‘pourquoi as-tu fais cela’. » (Rapporté 
dans le Bukhari.) 



INITIATION A L’ISLAM 66

9. Les animaux : 

« Il n’y a nulle bête marchant sur terre, nul oiseau volant 
de ses ailes, qui ne soit comme vous (ô peuple) en 
communauté. » (6 :38) 

Quelqu’un demanda au Saint Prophète « Y’a-t-il une récompense 
pour nous (provenant d’Allah) si l’on fait le bien aux animaux ? ». 
Il répondit : 

« En tout animal en bonne santé se trouve une récom-
pense. » (Le Saint Prophète dans la Mishkat.) 

« Faites attention  à votre devoir envers Allah en la ma-
tière des animaux muets, Chevauchez les lorsqu’ils sont 
en état d’être chevauchés, et mangez les lorsqu’ils sont en 
état d’être mangés. » (Le Saint Prophète dans l’ouvrage 
Sunan Abi Dawud, du collecteur de hadiths Abû Dâwud.) 

« Quiconque cultive un champ, et les oiseaux et les bêtes 
mangent de ce champs, c’est un acte de charité. » (Le 
Saint Prophète dans Musnad Ahmad, ouvrage de Ahmad 
bin Hanbal.) 

10. Les autorités : 

Concernant l’élection et la nomination de gens à des postes 
d’autorité, le Coran dit : 

« Allah vous commande de rendre les dépôts à leurs 
ayants droit, et quand vous jugez entre des gens, de juger 
avec équité. » (4 :58) 

Voici d’autres principes : 

« Obéissez à Allah, et obéissez au Messager et à ceux 
d’entre vous qui détiennent le commandement . Puis, si 
vous vous disputez en quoi que ce soit (avec vos autori-
tés), référez-en à Allah et au Messager » (4 :59), Cela si-
gnifie de régler le différend par le Saint Coran ainsi que 
par l’exemple du Saint Prophète. 

« L’obéissance (à l’autorité) se rapporte uniquement aux 
bonnes manières. » (Le Saint Prophète dans le Bukhari.) 



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 67

Cela signifie que les ordres de faire le mal ne doivent pas 
être suivis.  

Le premier chef d’état des Musulmans après le Saint Prophète, le 
célèbre Hazrat Abu Bakr, dit dans un discours après son élection : 

« Aidez-moi si je suis dans le juste. Corrigez-moi si je 
suis dans l’erreur. Obéissez moi aussi longtemps que 
j’obéis à Allah et à Son Messager ; Et si je désobéis à Al-
lah et à Son Messager, je n’ai aucun droit à votre obéis-
sance. » 

« Le plus excellent Jihad consiste à dire la vérité en face 
d’un dirigeant injuste. » (Le Saint Prophète selon la 
Mishkat.) 

11. Les Musulmans : 

« Tenez fermement à l’engagement d’Allah et ne soyez 
pas divisés; et rappelez-vous le bienfait d’Allah sur vous : 
lorsque vous étiez ennemis, c’est Lui qui réconcilia vos 
coeurs. Puis, par Son bienfait, c’est Lui qui vous a sau-
vé. » (3 :103) 

« Les croyants sont des frères, ainsi faites la paix entre 
vos frères (…) Ne trouvez pas de fautes à votre propre 
peuple, et n’appelez pas un autres par des (mauvais) sur-
noms. » (49 :10-12) 

« Entraidez-vous dans l’accomplissement des bonnes 
oeuvres et de la piété et ne vous entraidez pas dans le 
péché et la transgression. » (5 :2) 

« Ne haïssez pas l’autre et ne jalousez pas l’autre, ne reje-
tez pas l’autre, et soyez les serviteurs d’Allah, comme des 
frères ; et il n’est pas légitime pour un Musulman de 
rompre ses relations avec son frère pour plus de trois 
jours. » (Le Saint Prophète dans le Bukhari.) 

« Vous reconnaitrez les croyants dans leur miséricorde 
envers l’autre, et dans leur amour pour l’autre, et dans 
leur bienveillance envers un autre, comme le corps hu-
main : quand un membre est souffrant, tout le corps le 



INITIATION A L’ISLAM 68

ressent, une partie interpellant l’autre par l’insomnie et la 
fièvre. » (Le Saint Prophète dans le Bukhari.) 

« Aucun de vous n’a la foi tant qu’il n’aime pas pour son 
frère ce qu’il aime pour lui. » (Le saint Prophète dans le 
Bukhari.) 

12. Ceux qui abusent des Musulmans : 

« Supporte avec patience ce qu’ils (les abuseurs) disent. » 
(20 :130) 

« Ne prête pas attention à leur méchanceté. » (33 :48) 

« Lorsque vous entendez qu’on renie les messages (Le 
Coran) d’Allah et qu’on s’en raille, ne vous asseyez point 
avec ceux-là jusqu’à ce qu’ils entreprennent une autre 
conversation. » (4 :140) 

« Et si tu les appelles vers le droit chemin, ils n’entendent 
pas. Tu les vois qui te regardent, mais ils ne voient pas. 
Amène le pardon et commande ce qui est bien et dé-
tourne-toi des ignorants. » (7 :198-199) 

« Le Messager d’Allah et ses Compagnons ont pardonné 
aux idolâtres et aux adeptes du livre (les Juifs et les Chré-
tiens), comme Allah leur a commandé, et ont fait preuve 
de patience en entendant d’offensantes paroles. » (Rap-
porté dans le Bukhari.) 

13. Les ennemis : 

« Repousse le mal par ce qui est meilleur, et voilà que 
celui avec qui tu avais une animosité devient tel un ami 
chaleureux. » (41 :34) 

« Nombre de gens du Livre aimeraient par jalousie de 
leur part, pouvoir vous rendre mécréants après que vous 
ayez cru…. Mais pardonnez et oubliez. » (2 :109) 

« Tu ne cesseras de découvrir leur trahison, sauf d’un 
petit nombre d’entre eux. Pardonne-leur donc et oublie 
[leurs fautes]. Car Allah aime, certes, les bienfaisants. » 
(5 :13) 



15. LE CODE DE CONDUITE MUSULMAN 69

14. Les non-Musulmans : 

« Allah ne vous défend pas d’être bienfaisants et 
équitables envers ceux qui ne vous ont pas combattus 
pour la religion et ne vous ont pas chassés de vos 
demeures. Car Allah aime les équitables. Allah vous 
défend seulement de prendre pour alliés ceux qui vous ont 
combattus pour la religion, chassés de vos demeures et 
ont aidé à votre expulsion. » (60 : 8-9) 

« Et quelque bien qu’ils fassent (les peuples des autres 
religions), il ne leur sera pas refusé. Car Allah connaît 
bien les vertueux. » (3 :115) 

« Ô les croyants! Soyez stricts (dans vos devoirs) envers 
Allah et (soyez) des témoins équitables. Et que la haine 
pour un peuple ne vous incite pas à être injuste. Soyez 
justes ; c’est là le plus proche du respect de votre de-
voir. » (5 :8) 

« Par la sagesse et la bonne exhortation appelle les 
autres au sentier de ton Seigneur. Et discute avec eux de 
la meilleure façon. » (16 :125) 

«Et ne discutez que de la meilleure façon avec les gens du 
Livre (Les Juifs, Chrétiens, et les autres peuples possé-
dant des Ecritures), sauf ceux d’entre eux qui sont 
injustes que vous sauverez par de meilleurs moyens. Et 
dites : “Nous croyons en ce qu’on a fait descendre vers 
nous et descendre vers vous, tandis que notre Dieu et 
votre Dieu est le même, et c’est à Lui que nous nous 
soumettons”. » (29 :46) 

Un compagnon du Saint Prophète relate : 

« Une procession funéraire passait devant le Saint Pro-
phète, et il en pris la tête. Les gens lui dirent : C’étaient 
les funérailles d’un juif. Il dit : N’était-ce pas une vie hu-
maine ? » (Rapporté dans le Bukhari.) 

15. L’humanité en général : 

« L’humanité est une seule nation. » (2 :213) 



INITIATION A L’ISLAM 70

« Ô humanité ! Nous t’avons créé d’un homme et d’une 
femme, et nous t’avons fait en races et familles pour que 
vous puissiez vous connaître les uns les autres. Les plus 
nobles d’entre vous au regard d’Allah sont ceux qui rem-
pliront le mieux leurs devoirs. » (49 :13) 

« Nous (Allah)  ne t’avons envoyé (Ô Muhammad) qu’en 
miséricorde pour les peuples. » (21 :107) 

« Aie de bonnes paroles avec toute l’humanité. » (2 :83) 

« Allah t’ordonne (…) lorsque tu juges parmi les gens (de 
n’importe quelle race, religion, famille, rang social etc…) 
de juger avec justice. » (4 :58) 



 

Annexe 
Vous êtes prié d’étudier cette annexe en conjonction avec le cha-
pitre sur les Anges.. 

1. Que sont les jinn ? 
Les jinn mentionnés dans le Saint Coran ne sont certainement pas 
les génies des comptes de fée ou ce que les gens imaginent qu’ils 
sont. Ce mot signifie « quelque chose caché de la vue », et est uti-
lisé dans le Coran avec de nombreuses significations différentes 
faisant référence aux gens ou êtres qui sont isolés et que l’on ne 
voit pas.  

Ce terme est appliqué aux chefs, par contraste avec le public 
ordinaire, et aux peuples des terres étrangères. Par exemple, le 
Coran dit «  O assemblée de jinn et d’hommes, n’y a-t-il pas parmi 
vous de messagers qui soient venus ? » (6 :131). Comme les mes-
sagers de Dieu sont venus uniquement pour les êtres humains, ici 
les jinn sont aussi humains, et lorsqu’il est dit « de jinn et 
d’hommes », cela s’adresse aux meneurs et au peuple ordinaire. 
De manière similaire, le Coran mentionne deux fois  un jinn ac-
ceptant ses enseignements (46 :29 ; 72 :1). Dans le premier cas, 
c’est d’une tribu de Juifs dont il est question, et dans le second 
cas, c’est de quelques Chrétiens. Ils sont appelés jinn de par leur 
éloignement. 

Le mot jinn est aussi utilisé pour un genre de création invi-
sible et non physique qui attise les basses volontés de la pensée 
d’une personne. C’est le contraste qui le différencie des anges qui 
eux poussent l’esprit des gens à faire le bien. 

2. Ainsi les jinn (dans le second cas) et les anges tirent la 
pensée d’une personne dans des directions opposées ? 

Oui, si vous parlez du second sens du terme jinn mentionné ci-
dessus. Le Saint Prophète a dit que tout être humain a un jinn et 
un ange qui lui est associé (à lui ou à elle). Il lui fut demandé s’il 
en était de même pour lui. Le Saint Prophète répondit : « Il en est 

71 



INITIATION A L’ISLAM 72

de même pour moi, mais Allah m’a aidé contre mon jinn, et celui-
ci s’est soumis à Dieu, et ne me dit plus de faire autre chose que le 
bien. » Ainsi les anges et les jinn représentent les forces opposées 
attirant l’homme vers le bien et vers le mal, respectivement. Si 
vous surmontez l’envie de faire le mal, cela changera en envie 
pour faire le bien. 

Et tout comme les anges, ces jinn ne sont pas des êtres phy-
siques, et ne peuvent être vus ou entendus avec les sens physiques 
de l’être humain. 

3. Il est dit que le démon était un ange qui avait désobéi à 
Dieu en refusant de se soumettre à Adam. Est-ce que cela 
est vrai ? 

Les Anges n’ont pas de volonté qui leur soit propre, donc la ques-
tion de savoir si un ange avait désobéi à Dieu ne se pose pas. Le 
démon est décrit à un endroit dans le Coran comme étant « un des 
jinn » (18 :50), il ne peut donc pas être un des anges. 

Brièvement, ce que le Coran nous apprend est que Dieu a 
donné la connaissance de toute chose à Adam, et que tous les 
anges se sont soumis à lui, mais que les démons ont refusé de le 
faire également et ont trompé Adam et sa femme. Cela signifie 
que l’homme, de par la connaissance qu’il possède, peut prendre 
la nature sous son contrôle, mais il ne peut pas s’empêcher lui-
même de commettre des méfaits. Pour cette raison, Dieu envoya 
sa révélation pour permettre à l’humanité de résister à l’incitation 
du démon. 

4. Que veut dire le Coran quand il dit que Dieu créa les jinn 
par le feu ? 

Cela renvoie à ceux des êtres humains qui se rebellèrent contre 
Dieu et la bonté, suivant l’incitation des jinn. En raison de leur 
rébellion et de leur nature arrogante, ainsi qu’en raison du fait que 
leurs cœurs brûlent des désirs démoniaques, la Cupidité et l’Envie, 
ils sont décrits comment ayant été créés par le feu. De la même 
manière, l’homme est décrit comme ayant été créé à partir du 
“sable” car la véritable nature humaine est d’être humble et sou-
mis à Dieu. 



ANNEXE 73

5. Ainsi les jinn mentionnés dans le Coran sont assez dif-
férents de ce dont on les imagine généralement ? 

C’est vrai. Le Saint Coran et le Hadith n’appuient pas l’image 
populaire des jinn comme étant des créatures réalisant des exploits 
surhumains, pouvant apparaître sous forme humaine et ainsi inter-
férer dans les affaires du peuple, ou pouvant “posséder” des êtres 
humains et les affecter avec des maladies. Aucune de ces idées 
n’est tolérée par les enseignements Islamiques. 

 



 

 

 

Initiation a L’Islam 

 

Dans ce livret, toutes les doctrines et pratiques de bases ont été 
complétées par des informations provenant du Saint Coran, 
L’Hadith, ainsi que par les enseignements moraux enseignés 
par l’Islam. Aucune connaissance préalable n’est requise. 
L’utilisation du Question-Réponse, nous l’espérons, rendra ce 
livret plus intéressant qu’il ne le serait avec une approche plus 
descriptive. On a tenté de garder un langage ainsi qu’un phrasé 
simple. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISBN: 978-1-906109-21-9 


	Initiation a L’Islam
	Préface à l’édition anglaise



