
KASUS 
AHMADIYAH

aaiil.org

Kasus Pengadilan Keagamaan yang 
Masyhur di Cape Town 

Antara
Muslim Ahmadiyah Lahore 

Dan
Lembaga-lembaga Keagamaan Islam Sunni

Riwayat Kasus, Putusan, dan Bukti 



KASUS 
AHMADIYAH



KASUS 
AHMADIYAH

aaiil.org

Kasus Pengadilan Keagamaan yang 
Masyhur di Cape Town 

Antara
Muslim Ahmadiyah Lahore 

Dan
Lembaga-lembaga Keagamaan Islam Sunni

Riwayat Kasus, Putusan, dan Bukti 



Kasus Ahmadiyah
Diterjemahkan dari
Ahmadiyya Case

Copyright © 1987, Ahmadiyya Case

Hak Cipta Dilindungi Undang-undang
All Rights Reserved

Hak terjemahan ke dalam Bahasa Indonesia 
ada pada Darul Kutubil Islamiyah

Kontributor Utama:  
MAULANA HAFIZ SHER MOHAMMAD  

Penulis, ulama, dan mubaligh Islam

Penerjemah & Penyusun kedalam Bahasa Inggris: Zahid Aziz, 
M.Sc., Ph.D.  

 
Diterjemahkan kedalam Bahasa Indonesia: Erwan Hamdani

Januari 2025



iii

﻿

DAFTAR ISI

Kata Pengantar������������������������������������������������������������������������ v

Persembahan�������������������������������������������������������������������������� ix

Pendahuluan�������������������������������������������������������������������������� xi

BAGIAN 1:  
SEJARAH KASUS

Sejarah Kasus�������������������������������������������������������������������������� 3

BAGIAN 2:  
KEPUTUSAN

Putusan��������������������������������������������������������������������������������� 45

BAGIAN 3:  
PEMBUKTIAN

1.	 Siapakah Muslim Itu?������������������������������������������������� 73
1.1.	Qur'an Suci������������������������������������������������������������������� 74
1.2.	Bagaimana Nabi Suci mengislamkan orang-orang���������� 76
1.3.	Otoritas Muslim tentang 'Siapakah Muslim Itu'������������ 83
1.4.	Nabi Suci tentang Tanda-Tanda Praktis  

Seorang Muslim����������������������������������������������������������� 104
1.5.	Larangan Takfir������������������������������������������������������������ 109
1.6.	Seorang Mu'awwil tidak dapat disebut Kafir���������������� 116



iv

Kasus Ahmadiyah ﻿

2.	 Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para 
pengikutnya�������������������������������������������������������������� 119

3.	 Masalah Khatam an-nabiyyin����������������������������������� 133
3.1.	Keyakinan pada Khatam an-nabiyyin��������������������������� 134
3.2.	Makna Khatam an-nabiyyin����������������������������������������� 136
3.3.	Bantahan terhadap pengakuan kenabian���������������������� 139

4.	 Wahyu dalam Islam�������������������������������������������������� 143
4.1.	Al-Qur'an dan Hadis tentang keberlanjutan wahyu����� 144
4.2.	Wahyu kepada Para Sahabat Nabi Suci������������������������� 152
4.3.	Pandangan teolog dan otoritas keagamaan Muslim������ 155

5.	 Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza������������������������ 173
5.1.	Wahyu Nubuwwah dan Wahyu Wilayah���������������������� 173
5.2.	Makna Muhaddats������������������������������������������������������� 178

6.	 Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi���������� 181
6.1.	Perbedaan antara makna harfiah dan terminologis������� 182
6.2.	Penggunaan metaforis dan penggunaan sebenarnya 

(hakiki)������������������������������������������������������������������������ 185
6.3.	Penggunaan nabi dan rasul untuk para wali����������������� 189
6.4.	Ringkasan�������������������������������������������������������������������� 193

7.	 Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka����������������� 195

8.	 Para Wali Muslim dan Sufi Di India������������������������� 215
8.1.	Pendahuluan���������������������������������������������������������������� 215
8.2.	Pernyataan para wali���������������������������������������������������� 216
8.3.	Kesimpulan������������������������������������������������������������������ 235

9.	 Istilah dan Konsep Tasawuf�������������������������������������� 239
9.1.	dan Tarekat������������������������������������������������������������������ 240



v

9.2.	Fana fi ar-rasul������������������������������������������������������������� 241
9.3.	Zilli Nubuwwat����������������������������������������������������������� 245
9.4.	Buruzi Nubuwwat�������������������������������������������������������� 250
9.5.	Matsil Anbiya — Semisal Para Nabi����������������������������� 255
9.6.	Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi���������������������� 257
9.7.	Finalitas Kenabian������������������������������������������������������� 258

10.	Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”����� 265
10.1.	Surat oleh Sayyid Muhammad Ahsan dari Amroha����� 266
10.2.	Insiden kedua yang tercatat����������������������������������������� 270
10.3.	Makna muhaddats dalam "Koreksi  

Sebuah Kekeliruan"����������������������������������������������������� 271

11.	Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 
Argumen)����������������������������������������������������������������� 275

12.	Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam��������� 299
12.1.	Bagaimana seorang mukmin menjadi Maryam dan Al-

Masih��������������������������������������������������������������������������� 300
12.2.	Para Wali Muslim diumpamakan dengan Yesus dan 

Maryam����������������������������������������������������������������������� 304
12.3.	Sabda Nabi Suci Muhammad������������������������������������� 314
12.4.	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad������������������ 317
12.5.	Makna Al-Masih dan pengakuan sebagai Al-Masih yang 

Dijanjikan�������������������������������������������������������������������� 323

13.	Pengakuan Sebagai Al-Masih Tidak Bertentangan 
dengan Islam������������������������������������������������������������ 333

13.1.	Ulama tentang pengakuan sebagai Al-Masih atau Imam 
Mahdi�������������������������������������������������������������������������� 333

13.2.	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad������������������ 338



vi

14.	Penggenapan Nubuat������������������������������������������������ 341
14.1.	Nubuat memerlukan penafsiran���������������������������������� 341
14.2.	Kekeliruan dalam menafsirkan mimpi dan visi����������� 347
14.3.	Penundaan dan pembatalan nubuat���������������������������� 349
14.4.	Nubuat tentang Azab�������������������������������������������������� 350
14.5.	Ringkasan������������������������������������������������������������������� 354

15.	Kemuliaan Yesus������������������������������������������������������� 357
15.1.	Hazrat Mirza memuliakan Yesus sebagai Nabi Allah��� 358
15.2.	Jawaban Hazrat Mirza terhadap serangan Kristen������� 363
15.3.	Ulama Muslim mengkritik Yesus dalam Injil��������������� 372

16.	Kelahiran Yesus��������������������������������������������������������� 383
16.1.	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad������������������ 384
16.2.	Dalil-dalil dari Al-Qur'an Suci dan Hadis������������������� 389
16.3.	Pandangan Muslim����������������������������������������������������� 404
16.4.	Pandangan para pengikut Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

������������������������������������������������������������������������������������ 411

17.	Jihad������������������������������������������������������������������������� 419
17.1.	Jihad dalam Qur'an Suci dan Hadis���������������������������� 420
17.2.	Jihad — Pandangan para pemimpin agama Islam������� 431
17.3.	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tentang jihad

������������������������������������������������������������������������������������ 445
17.4.	Mengapa Hazrat Mirza harus menjelaskan makna Jihad

������������������������������������������������������������������������������������ 448
17.5.	Jihad dan Pemerintah Inggris�������������������������������������� 453
17.6.	Pernyataan Hazrat Mirza tentang kesetiaan pada 

pemerintahan Inggris��������������������������������������������������� 468

18.	Fatwa-Fatwa Kafir����������������������������������������������������� 471



vii

19.	Sikap Terhadap Sesama Muslim�������������������������������� 487
19.1.	Shalat Jenazah untuk Muslim lainnya������������������������� 487
19.2.	Melakukan shalat di belakang Muslim lainnya������������ 488

20.	Penghormatan Kepada Hazrat Mirza  
Ghulam Ahmad�������������������������������������������������������� 491

21.	Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore��������������� 517
21.1.	Penghormatan kepada Muhammad Ali dan Ahmadiyah 

Lahore������������������������������������������������������������������������� 518
21.2.	Misi Woking di bawah Gerakan Ahmadiyah Lahore��� 529

LAMPIRAN-LAMPIRAN

A. Siapakah Muslim Itu?����������������������������������������������������� 539

B. Isu Khatamun Nabiyyin�������������������������������������������������� 547

C. Wahyu Dalam Islam������������������������������������������������������� 553

D. Muhaddats dan Dakwahan Hazrat Mirza����������������������� 557

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi������ 563

F. Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi�������������������������� 581

G. Klarifikasi Koreksi Sebuah Kekeliruan���������������������������� 587

H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India�������������� 591

I. Laporan Munir tentang Fatwa-fatwa kafir������������������������ 601

J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya������������������������������������� 607

Indeks I������������������������������������������������������������������������������� 623



viii



ix

Kata Pengantar

KATA PENGANTAR

Oleh Dr. Saeed Ahmad Khan
Ketua Gerakan Ahmadiyah Lahore

Buku ini membahas kasus pengadilan baru-baru ini di Cape 
Town, Afrika Selatan, antara anggota Gerakan kami di sana 
dan beberapa organisasi pemimpin agama Muslim Sunni, di 
mana masalah pokoknya adalah apakah orang-orang Ahmadi 
itu Muslim atau bukan. Dengan rahmat Allah, putusan akhir 
dinyatakan memenangkan kami. Pengadilan di Afrika Selatan 
menerima klaim kami bahwa kami adalah Muslim, dan atas 
dasar itu pengadilan mengabulkan perintah yang melarang 
lawan-lawan kami menerbitkan materi pencemaran nama baik 
yang secara salah menuduh bahwa kami berada di luar lingkup 
Islam dan yang menyerukan masyarakat Muslim untuk mengu-
cilkan anggota Gerakan kami. Pengadilan juga mengabulkan 
perintah yang menahan para tergugat untuk tidak menghalangi 
anggota kami menggunakan masjid dan pemakaman Muslim 



x

Kasus Ahmadiyah ﻿

tertentu, yang dimaksudkan terbuka untuk semua Muslim, di 
mana para tergugat bertindak sebagai pengelolanya.

Tidak hanya kami selalu mengaku dan menganggap 
diri kami sebagai Muslim, tetapi faktanya organisasi kami, 
Ahmadiyya Anjuman Lahore, didirikan justru untuk tujuan 
menyebarkan pengetahuan tentang Islam di kalangan non-Mus-
lim dan Muslim, serta menunjukkan kebenaran ajaran-ajaran 
Islam. Keyakinan dan tujuan ini diproklamasikan dengan tegas 
oleh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad (w. 1908), yang memulai 
Gerakan Ahmadiyah.

Sepanjang sejarah organisasi kami, semua Muslim yang 
berpikiran adil telah menganggap kami sebagai saudara Muslim 
mereka dan bahkan memuji pekerjaan kami. Hanya para pe-
mimpin agama yang bermotif politik, dengan cengkeraman me-
reka pada massa, yang terus-menerus menyebarkan propaganda 
palsu melawan kami dan menganiaya kami, serta berusaha un-
tuk merampas hak-hak kami.

Keadaan yang merugikan semacam inilah yang memaksa 
anggota kami di Cape Town untuk mengajukan permohonan 
ke pengadilan negeri guna mendapatkan keringanan dari kam-
panye propaganda, hasutan kebencian, dan penganiayaan yang 
dilancarkan terhadap mereka oleh para tergugat. Sebaliknya, 
kami tidak mengambil bagian dalam perselisihan sektarian 
antar-Muslim, yang membuang-buang waktu dan sumber daya 
yang seharusnya dapat dihabiskan secara konstruktif. Kami ha-
nya menyerahkan kasus dan pengaduan kami kepada Allah.



xi

Kata Pengantar

Uraian mengenai seluruh litigasi yang berlangsung selama 
tiga tahun ini diringkas dalam Bagian I buku ini. Hal ini me-
nunjukkan dengan jelas bahwa para tergugat, dan yang lebih 
penting lagi para ‘pakar anti-Ahmadiyah internasional’ yang 
bantuannya mereka miliki, berusaha sekeras mungkin untuk 
mencegah pengadilan menerima bukti keagamaan, yaitu bukti 
yang didasarkan pada ajaran Islam, mengenai pertanyaan ten-
tang definisi seorang Muslim, dan apakah orang-orang Ahmadi 
memenuhi definisi tersebut. Ini saja sudah menjadi bukti yang 
cukup bahwa tuduhan mereka terhadap Gerakan kami tidak 
memiliki dasar agama. Mereka menegaskan bahwa pengadilan 
harus menerima vonis mereka tentang orang-orang Ahmadi, 
dan bahwa pengadilan tidak dapat meminta mereka untuk 
membenarkan keputusan mereka dari ajaran Islam. Ketika 
pengadilan menolak posisi ini, para tergugat menarik diri dari 
kasus tersebut.

Bukti yang diajukan atas nama kami pada sidang akhir oleh 
ulama terkemuka kami, Maulana Hafiz Sher Mohammad, yang 
dibantu dengan cakap oleh Dr. Zahid Aziz sebagai penerjemah, 
direproduksi dalam Bagian III buku ini. Hal ini diharapkan 
dapat menghilangkan keraguan dan kesalahpahaman banyak 
orang tentang keyakinan kami. Fitur penting dari bukti ini 
adalah bahwa, dengan mengutip secara panjang lebar dari 
tulisan-tulisan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, bukti ini mem-
perjelas posisi orang suci ini yang telah begitu banyak disalah-
artikan oleh berbagai pihak. Sebagai ketua Gerakan Ahmadiyah 
Lahore, saya menegaskan bahwa bukti ini adalah representasi 



xii

yang benar dan akurat dari keyakinan yang selalu dipegang dan 
diproklamasikan oleh Gerakan kami.

Buku ini telah disusun untuk menjadi sumber informasi se-
cara ringkas bagi mereka yang mencari fakta sebenarnya menge-
nai keyakinan Ahmadiyya Anjuman Lahore. Saya merekomen-
dasikannya kepada semua yang mempelajari masalah-masalah 
Islam, dan khususnya kepada umat Islam sendiri, dengan doa 
semoga Allah menyebabkan kebenarannya masuk ke dalam hati 
mereka. Saya yakin bahwa buku ini juga akan menjadi sumber 
informasi yang tak ternilai bagi orang-orang Ahmadi, teruta-
ma kaum muda, mengenai dakwahan-dakwahan Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad.

Dr Saeed Ahmad Khan, S.K.
Presiden, Ahmadiyya Anjuman Lahore

Ketua Gerakan Ahmadiyah Lahore
Desember 1986



xiii

Persembahan

PERSEMBAHAN

Buku ini didedikasikan untuk mengenang Muhammad 
Anwar, M.A., Imam di Pusat Gerakan Ahmadiyah Lahore 
London yang meminum cawan kesyahidan pada 9 April 1986 
di Georgetown, Guyana, Amerika Selatan saat bekerja tanpa 
henti dan penuh pengabdian, dengan pengorbanan diri yang 
besar, dalam pelayanan kepada Gerakan Ahmadiyah, agama 
Islam, dan kemanusiaan.

“Dan barang siapa menaati Allah dan Rasul-Nya, me-
reka itu bersama orang-orang yang Allah anugerahkan 
nikmat, dari kalangan para nabi dan orang-orang yang 
jujur (shiddiqin), dan orang-orang yang setia (syahid) 
dan orang-orang saleh; dan mereka itulah sebaik-baik 
teman!” (Quran Suci, 4:69)



xiv



xv

Pendahuluan

PENDAHULUAN

Salah satu karakteristik Islam, yang banyak dikagumi oleh 
para pengkaji perbandingan agama non-Muslim, adalah bahwa 
doktrin-doktrin dan praktik-praktik dasarnya dapat dinyatakan 
dengan sangat sederhana. Orang awam, tanpa perlu menjadi 
teolog, dapat dengan mudah memahami keyakinan apa yang 
harus dipegang, dan praktik apa yang harus dilakukan, agar 
menjadi seorang Muslim. Secara kebetulan, kami ingin menam-
bahkan bahwa di sisi lain, seorang filsuf dan intelektual dapat 
terus menggunakan pikirannya untuk mencapai poin-poin yang 
lebih dalam dan lebih tersirat yang mendasari prinsip-prinsip 
dasar keimanan ini.

Fitur terkait dari Islam, yang juga mengundang kekaguman, 
adalah tidak adanya sistem kependetaan (priesthood) dalam sis-
tem agama ini. Tidak ada badan teologis yang didirikan dengan 
otoritas untuk merumuskan dogma resmi, untuk menentukan 
keyakinan sesat, atau untuk memasukkan orang ke dalam atau 
mengeluarkan mereka dari keimanan. Hal ini bermula dari 
pandangan Islam bahwa institusi kependetaan berdiri di antara 
manusia dan Allah. Peran mereka sebagai ‘perantara’ dengan 
mudah menggiring mereka untuk mengklaim, pada dasarnya, 



xvi

Kasus Ahmadiyah ﻿

otoritas Ilahi, dan mereka mulai menyamakan pernyataan me-
reka sendiri dengan firman Allah.

Mungkin terlintas pikiran bahwa ketiadaan kependetaan 
yang otoritatif dalam suatu agama pasti mengarah pada per-
bedaan pendapat yang besar di antara para pengikutnya dalam 
masalah keyakinan dan praktik. Namun, hal ini tidak terjadi 
dalam Islam justru karena alasan bahwa semua prinsip dasar 
dan praktiknya dapat dijelaskan secara sederhana, dan telah 
diketahui dengan jelas sejak awal sejarahnya. Faktanya, sangat 
sedikit perbedaan pendapat di antara berbagai aliran Islam 
mengenai fondasi keimanan, dan sangatlah tragis bahwa para 
pemimpin sektarian yang tidak bermoral justru menekankan 
perbedaan-perbedaan yang menurut akal sehat perbedaan yang 
sangat kecil.

Meskipun tidak ada sistem kependetaan dalam Islam, selalu 
ada individu-individu yang mendedikasikan hidup mereka untuk 
mempelajari dan mengamalkan keimanan, dan yang mengurai-
kan ajarannya baik melalui kata-kata maupun tindakan mereka, 
tanpa mencari keuntungan, kehormatan, atau popularitas bagi 
diri mereka sendiri. Mereka tidak menempatkan diri mereka di 
antara manusia dan Allah, atau mengklaim sebagai satu-satunya 
penafsir agama yang maksum; sebaliknya, mereka menunjuk-
kan kepada orang lain cara mendekatkan diri kepada Allah 
secara langsung dan mendorong mereka untuk menerapkan 
pemahaman mereka sendiri terhadap keimanan. Orang-orang 
yang saleh dan terpelajar ini memperoleh pengakuan karena 
integritas, pengetahuan, kualitas spiritual yang tinggi, dan pela-
yanan tanpa pamrih mereka terhadap agama, tetapi pengakuan 



xvii

Pendahuluan

ini biasanya datang lama setelah wafatnya mereka. Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad (w. 1908), Pendiri Gerakan Ahmadiyah dan 
tokoh sentral dalam kasus pengadilan ini, adalah seorang pria 
dari golongan terhormat ini.

Namun, tokoh-tokoh terkemuka seperti itu jumlahnya 
sedikit. Yang lebih banyak jumlahnya sepanjang sejarah Islam 
adalah golongan teolog dan penceramah ‘profesional’ picik yang 
mengambil peran sebagai pendeta, meskipun konsep semacam 
itu tidak ada dalam Islam. Mereka mewujudkan ketakutan ter-
buruk yang dimiliki Islam tentang sistem kependetaan. Agama 
bagi mereka adalah bisnis dan sarana mata pencaharian mereka. 
Untuk memonopoli bidang ini, mereka menyajikan agama 
sebagai misteri rumit yang, menurut klaim mereka, hanya me-
rekalah yang bisa memahami dan menyampaikannya kepada 
orang-orang. Kesederhanaan Islam yang banyak dikagumi, dan 
definisi yang jelas tentang seorang Muslim, diubah oleh mereka 
menjadi kekacauan massal. Mereka mengeksploitasi ketidak-
tahuan massa dalam masalah agama demi keuntungan mereka 
sendiri, dan berusaha melanggengkan ketidaktahuan ini dengan 
melarang pemikiran atau studi mandiri. Siapa pun yang tidak 
termasuk dalam lingkaran sempit atau sekte dari ulama tertentu, 
atau tidak setuju dengannya pada beberapa poin, dikutuk oleh 
ulama tersebut sebagai orang yang berada di luar agama Islam. 
Di zaman modern, banyak para ulama profesional yang telah 
sepenuhnya terpolitisasi, dan secara terbuka mendambakan ke-
kuasaan dan pengaruh politik di negara-negara Muslim. Untuk 
tujuan ini, mereka telah memulai apa yang disebut gerakan 



xviii

Kasus Ahmadiyah ﻿

Islam ‘fundamentalis’, yang begitu sering muncul dalam berita 
internasional.

Sepanjang sejarah Islam, para ulama saleh yang disebutkan 
sebelumnya harus menghadapi penentangan pahit dari para ula-
ma mapan—yang disebut ulama pada masa mereka. Alasannya 
mudah dilihat. Dominasi kelas ulama, dan cengkeraman mere-
ka atas massa, terancam oleh pekerjaan reformasi orang-orang 
besar ini—pekerjaan untuk mencoba memulihkan ajaran Islam 
yang asli dan sederhana. Oleh karena itu, para ulama menggu-
nakan bobot penuh otoritas mereka untuk mengutuk para re-
formis mulia tersebut sebagai penipu yang mencari keuntungan 
sendiri dan penceramah ide-ide baru yang tidak Islami. Mereka 
menyalahartikan dan memutarbalikkan ajaran mereka hingga 
tak bisa dikenali lagi, guna memberikan dasar untuk mencap 
mereka sebagai kafir dan orang murtad. Dan atas dasar tuduhan 
palsu ini, mereka mencoba menghasut pemerintah yang berkua-
sa maupun publik Muslim untuk menentang para reformis suci 
tersebut beserta pengikut mereka.

Persis inilah yang terjadi pada Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad. Para ulama mapan, yang tidak menemukan dasar dalam 
sumber-sumber Islam untuk menyanggah ajaran dan argumen-
nya, beralih ke kampanye mendiskreditkannya dengan tuduhan 
palsu. Permusuhan yang dihadapinya jauh lebih intens daripada 
apa pun yang harus ditanggung oleh reformis Muslim sebelum-
nya, dan ini semata-mata merupakan ukuran kebesaran pangkat 
dan pekerjaan reformasinya. Setiap tuduhan yang mungkin 
dapat membangkitkan kemarahan publik Muslim terhadapnya, 
atau menjadikannya objek ejekan, betapapun tidak benar atau 



xix

Pendahuluan

tidak masuk akalnya hal itu, telah dilontarkan kepadanya oleh 
lawan-lawannya. Sejak masanya hingga hari ini, mereka telah 
mencoba membalikkan setiap pemerintah di negerinya untuk 
melawannya, mulai dari penguasa Inggris di masa kolonial India 
hingga pemerintah Muslim di Pakistan modern. Beberapa ulama 
bahkan menjadikan pekerjaan mencaci-maki Hazrat Mirza dan 
mencemarkan nama baiknya sebagai sebuah profesi. Dan untuk 
pelanggaran apa? Bahwa beliau menunjukkan kepada mereka 
bahwa beberapa gagasan mereka yang menimbulkan kerusakan 
besar pada Islam tidak dapat dibenarkan dari ajaran agama, dan 
dari ajaran-ajaran itu pula beliau menegaskan kembali kebenar-
an tertentu yang penting bagi kelangsungan Islam di zaman ini! 
Buku ini adalah laporan tentang kasus pengadilan antara be-
berapa pengikut Hazrat Mirza dan organisasi-organisasi ulama 
yang kuat yang sangat menentangnya.

Ahmadiyya Anjuman Lahore
Ahmadiyya Anjuman Isha’at Islam (Anjuman Ahmadiyah 

untuk Penyebaran Islam) Lahore, yang cabangnya di Afrika 
Selatan memprakarsai kasus pengadilan ini, didirikan pada 
tahun 1914 oleh beberapa pengikut terkemuka Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad, dengan tujuan melestarikan ajaran sejatinya 
dan melanjutkan misinya dalam penyebaran Islam. Hari ini, ke-
lompok ulama profesional, sebagaimana disebutkan di atas, si-
buk menyebarkan tuduhan di semua negara Muslim dan semua 
komunitas Muslim di dunia bahwa anggota Ahmadiyah Lahore 
ini adalah kafir dan berada di luar lingkup Islam. Ini adalah ironi 
dan tragedi besar karena Ahmadiyya Anjuman Lahore memiliki 



xx

Kasus Ahmadiyah ﻿

catatan pelayanan yang paling terhormat bagi Islam dan bagi 
kepentingan umat Islam.

Kami mencatat fakta-fakta berikut tentang gerakan ini:
1.	 Gerakan ini mendirikan misi-misi Muslim di banyak ne-

gara. Misi-misi ini menyajikan Islam sebagaimana adanya, 
tanpa merujuk pada sekte atau gerakan tertentu. Misi-misi 
ini didukung oleh sejumlah besar Muslim di luar gerakan.

2.	 Gerakan ini memproduksi literatur tentang semua aspek 
Islam, yang dipuji oleh banyak pemimpin Muslim Sunni 
sebagai literatur yang unik, berkualitas tinggi, dan sepe-
nuhnya otentik. Umat Islam di luar gerakan menggunakan 
literatur ini secara ekstensif untuk mempelajari Islam, dan 
mereka masih melakukannya hingga saat ini.

3.	 Dalam debat keagamaan publik dengan agama lain, teru-
tama di India sebelum pemisahan wilayah (partition), para 
mubaligh Ahmadiyah Lahore sering kali dipanggil oleh 
organisasi Muslim lainnya untuk mewakili Islam.

4.	 Pekerjaan kebangkitan kembali (revivalist) oleh Ahmadiyya 
Anjuman Lahore ini memainkan peran utama dalam me-
mulihkan kepercayaan diri, kebanggaan, dan keimanan 
umat Islam yang telah hancur oleh serangan agama dan 
filosofi lain.

5.	 Pemulihan moral dan identitas nasional Muslim ini mem-
buat umat Islam India mengklaim bahwa mereka merupa-
kan bangsa ideologis yang khas yang harus memiliki tanah 
air, yaitu konsep Pakistan. Suatu dasar utama dalam konsep 
ini adalah pendirian, yang diperjuangkan oleh gerakan 
Ahmadiyah Lahore, bahwa semua orang yang menyatakan 



xxi

Pendahuluan

kredo Islam sebagaimana diungkapkan dalam Kalimah 
adalah Muslim dan bersama-sama mereka membentuk satu 
bangsa religius. Ini adalah definisi seorang Muslim untuk 
tujuan tuntutan pendirian Pakistan.

6.	 Para pendiri dan pemimpin awal Pakistan, seperti Tuan 
Jinnah, menyetujui pekerjaan gerakan Ahmadiyah Lahore, 
menjalin hubungan persahabatan dengan tokoh-tokoh 
utamanya, dan sering berkonsultasi dengan literaturnya 
mengenai masalah hukum Islam.

Catatan baik ini diakui hingga beberapa tahun yang lalu, 
ketika lembaga ulama belum begitu dominan. Namun, sejak 
awal 1970-an, para pemimpin agama profesional yang bermo-
tif politik mulai mendapatkan pengaruh dan kekuasaan dalam 
urusan nasional Muslim. Hal ini terjadi terutama di Pakistan, 
negara asal gerakan Ahmadiyah serta oposisinya. Para ulama 
di sana telah menggunakan kekuatan politik mereka untuk 
mengarahkan kampanye kebencian dan penindasan terhadap 
gerakan Ahmadiyah dan Pendirinya. Dengan bertindak melalui 
organisasi-organisasi Muslim sekutu di negara lain, mereka telah 
membuat kampanye mereka meluas ke seluruh dunia.

Posisi di Pakistan sejak September 1974 adalah bahwa ang-
gota Ahmadiyya Anjuman Isha’at Islam Lahore, sebuah badan 
dengan catatan mengesankan yang tercantum di atas, secara 
paksa diklasifikasikan oleh konstitusi dan hukum Pakistan seba-
gai non-Muslim dan termasuk dalam agama baru yang terpisah 
dari Islam! Sejak April 1984, merupakan tindak pidana, yang 
dapat dihukum penjara, bagi anggota badan ini (atau pengikut 



xxii

Kasus Ahmadiyah ﻿

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mana pun) untuk menyebut 
dirinya seorang Muslim, atau bahkan untuk mengikuti praktik 
keagamaan yang dengannya ia akan direpresentasikan sebagai 
seorang Muslim. Ini adalah tragedi besar, bukan hanya bagi ge-
rakan Ahmadiyah yang didukung Ilahi, tetapi bagi negara yang 
kelahirannya sangat berutang budi pada gerakan ini.

Tindakan hukum yang dimulai oleh anggota Ahmadiyah 
Lahore kami di Cape Town terhadap beberapa organisasi 
Muslim lokal dilakukan untuk menghentikan kampanye jahat 
berupa penyesatan informasi yang kotor terhadap kami yang 
dilakukan oleh badan-badan ini. Dengan mengambil tindakan 
ini, anggota kami tidaklah—seperti yang mungkin tampak di 
permukaannya—terlibat dalam pertengkaran sektarian yang 
tidak bermartabat. Gerakan ini tidak pernah melibatkan diri 
dalam bentuk perselisihan internal apa pun antara faksi-faksi 
Muslim yang melemahkan perjuangan Islam dan membuat aga-
ma ini mendapat reputasi buruk. Sebaliknya, kami menyajikan 
aspek Islam yang menunjukkan keindahan ajarannya, dan yang 
dapat membangun perdamaian serta harmoni di antara semua 
sekte Muslim yang beragam. Dasar dari kasus kami adalah bah-
wa, menurut ajaran Islam, siapa pun yang sekadar menyatakan 
keimanan pada Islam menggunakan kata-kata 2 Kalimah yang 
terkenal itu, dan mengaku sebagai seorang Muslim, harus di-
anggap sebagai seorang Muslim; dan tidak ada seorang pun yang 
berhak melabelinya sebagai kafir, mengeluarkannya dari agama 
Islam, atau melakukan inkuisisi (pemeriksaan keyakinan) terha-
dap keyakinannya. Ajaran semacam itu tidak hanya mengang-
kat martabat Islam di mata semua manusia yang berpikir, tetapi, 



xxiii

Pendahuluan

jika diamalkan, dapat seketika mengakhiri semua pertengkaran 
dan perselisihan sektarian di kalangan umat Islam.

Masalah mendasar yang diangkat oleh kasus pengadilan ini 
bagi umat Islam adalah apakah kita harus menganggap Kitab 
Suci Al-Qur’an dan ajaran Nabi Suci Muhammad sebagai oto-
ritas tertinggi untuk menentukan keimanan Islam, atau apakah 
kita memberikan posisi ini kepada para ulama dan paderi aga-
ma, serta secara buta menerima vonis mereka bahkan ketika vo-
nis tersebut bertentangan dengan sumber-sumber utama Islam. 
Pilihan dan tantangannya jelas.

Tentang buku ini
Buku ini merekam detail-detail penting dari litigasi di Cape 

Town. Buku ini terutama berkaitan dengan masalah-masalah 
keagamaan yang terlibat dalam kasus tersebut, dan oleh karena 
itu disusun dari sudut pandang tersebut. Buku ini terdiri dari 
tiga bagian utama:
1.	 Sketsa Sejarah litigasi selama tiga tahun, termasuk bebera-

pa reaksi terhadap putusan akhir kasus tersebut;
2.	 Teks Putusan akhir; dan
3.	 Bukti tertulis yang diserahkan ke pengadilan oleh pihak 

Ahmadiyah Lahore selama periode enam hari dalam si-
dang-sidang akhir.

Sebuah Lampiran telah disusun, yang terdiri dari catatan 
lebih lanjut tentang beberapa aspek Bukti. Ini dimasukkan 
karena sifatnya yang sangat penting dan menarik. Dua indeks 
yang berguna telah disediakan, dengan referensi ke Bagian III 



xxiv

Kasus Ahmadiyah ﻿

dan Lampiran. Yang pertama adalah indeks dari banyak otori-
tas yang dikutip, dan yang kedua adalah indeks tulisan-tulisan 
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, termasuk kompilasi pidato, ce-
ramah, pemberitahuan, dll., yang telah dirujuk.

Maulana Hafiz Sher Mohammad menulis dan menyusun 
semua bukti yang direproduksi dalam Bagian III, yang meru-
pakan bagian terbesar dari buku ini. Beberapa bagian Lampiran 
juga diambil dari tulisan-tulisannya. Oleh karena itu, beliau 
adalah kontributor utama buku ini. Sebagaimana dikomenta-
ri oleh advokat kami di hadapan pengadilan, pada permulaan 
ringkasan argumen akhirnya, kasus ini adalah kisah tentang tiga 
pria luar biasa: Mirza Ghulam Ahmad, Maulana Muhammad 
Ali, dan Hafiz Sher Mohammad. Semua karya asli Hafiz sahib 
yang terpelajar ada dalam bahasa Urdu. Penulis baris-baris ini, 
Zahid Aziz, bertanggung jawab untuk menerjemahkannya ke 
dalam bahasa Inggris, sebagaimana disajikan dalam Bagian III, 
dan untuk menyusun sisa buku ini. Kami mencatat ucapan 
terima kasih kami kepada semua cabang dan anggota individu 
Gerakan Ahmadiyah Lahore di seluruh dunia yang memberikan 
dukungan dan bantuan tak ternilai selama litigasi yang berla-
rut-larut dan sulit ini.

Pada akhirnya, kami dengan rendah hati menyerahkan 
kasus Ahmadiyah kami ke hadapan Rabb Allah kami Yang 
Mahakuasa—dan menantikan keputusan-Nya yang benar dan 
sempurna. Dalam kata-kata Kitab Suci Al-Qur’an: “Kepada 
Allah kami bertawakal. Ya Tuhan kami, berilah keputusan an-
tara kami dan kaum kami dengan hak (adil); dan Engkaulah 
pemberi keputusan yang sebaik-baiknya” (Qs 7:89).



1

Pendahuluan

BAGIAN 1:  
SEJARAH KASUS

aaiil.org



2

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus



3

SEJARAH KASUS

“Sungguh, Kami telah memberikan kepadamu keme-
nangan yang nyata.” (Quran Suci, 48:1)

Cabang Gerakan Ahmadiyah Lahore di Cape Town telah ada 
sejak akhir 1950-an. Para anggota Gerakan menghadapi permu-
suhan dari para pemimpin agama Muslim ‘profesional’ setem-
pat, sebagaimana situasi di belahan dunia lain. Penentangan ini 
memasuki fase baru pada tahun 1965 ketika apa yang disebut 
fatwa atau ‘dekrit’ pertama kali dikeluarkan yang menyatakan 
bahwa orang-orang Ahmadi adalah kafir dan berada di luar ling-
kup Islam. Setelah itu, terjadi propaganda jahat terus-menerus 
terhadap Gerakan Ahmadiyah melalui buku-buku, pamflet, dan 
surat kabar yang diterbitkan oleh lembaga-lembaga keagamaan 
Muslim setempat. Gerakan dan Pendirinya digambarkan dalam 
bentuk yang sangat menyimpang, dan diejek dengan kejam 
dalam literatur yang berselera paling buruk. Karikatur kartun 
Pendiri sering diterbitkan untuk mencaci dan mengolok-olok-
nya. Upaya dilakukan untuk menghasut publik Muslim agar 
mengucilkan orang-orang Ahmadi dari tengah-tengah mereka 
dan menjatuhkan boikot sosial terhadap mereka.



4

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Pada bulan Mei 1982 asosiasi Ahmadiyah Lahore—yang di-
organisir dengan nama Ahmadiyya Anjuman Isha’at Islam Lahore 
(South Africa)—mengajukan permohonan izin, sebagaimana 
diharuskan oleh hukum, untuk mengizinkannya melakukan 
pengumpulan dana publik guna membangun pusat Islam, dan 
sesuai dengan prosedur yang berlaku, Anjuman memberikan 
pemberitahuan tentang permohonan tersebut di surat kabar. 
Atas hal ini, Dewan Peradilan Muslim (Muslim Judicial Council - 
MJC) Cape Town, sebuah asosiasi pemimpin agama yang meng-
klaim sebagai badan teologis Muslim yang berwenang di daerah 
tersebut, mengeluarkan pengumuman bertajuk “Pemberitahuan 
Mendesak dan Penting” yang menyatakan:

“Dewan Peradilan Muslim dengan ini menyatakan 
secara tegas bahwa pusat apa pun yang akan didirikan 
oleh kaum Ahmediah tidak akan pernah bisa menjadi 
pusat Islam, baik institusi Islam jenis apa pun atau 
Masjid karena pendirian atau Masjid ini tidak dapat 
didirikan oleh orang-orang Kafir.

“Dewan Peradilan Muslim akan mengajukan kebe-
ratan keras kepada Departemen terkait yang menolak 
pengumpulan Dana Ahmediah atas nama Islam dan 
menyerukan kepada umat Islam untuk bangkit mem-
bela Islam.”



5

Sejarah Kasus

Awal mula tindakan hukum
Di atas penghinaan, propaganda, dan permusuhan yang tak 

henti-hentinya dihadapi oleh orang-orang Ahmadi, interven-
si oleh MJC ini adalah langkah terakhir yang tidak memberi 
mereka pilihan selain mencari ganti rugi hukum atas kesalahan 
yang telah lama mereka derita. Anjuman memulai tindakan 
hukum terhadap MJC dan dua badan lainnya. Surat panggil-
an—pemberitahuan tindakan hukum—dengan rincian klaim 
yang dilampirkan padanya, diterbitkan pada Oktober 1982. 
Ada dua penggugat: pertama, Ahmadiyya Anjuman Isha’at Islam 
Lahore (South Africa), dan kedua, Tuan Ismail Peck, seorang 
anggota Anjuman. Tergugat pertama dan utama adalah Dewan 
Peradilan Muslim (MJC), dua lainnya adalah pengurus masjid 
dan pengurus pemakaman Muslim, rincian lengkapnya diberi-
kan dalam putusan.

Dalam rincian klaim, para penggugat menyatakan bahwa 
Islam didasarkan pada prinsip-prinsip fundamental tertentu—
lima rukun yang terkenal—dan bahwa mereka menerima prin-
sip-prinsip ini, dan adalah Muslim. Keluhannya adalah bahwa 
tergugat pertama menerbitkan dan menyebarkan tuduhan palsu 
dan mencemarkan nama baik yang menyatakan bahwa orang-
orang Ahmadi adalah kafir dan murtad (apostate), dan bahwa 
mereka menolak finalitas kenabian dll. Tergugat pertama meng-
hasut publik Muslim pada kebencian, kekerasan, dan pengucil-
an sosial terhadap para penggugat. Pengaduan terhadap tergugat 
kedua adalah bahwa mereka menolak hak orang-orang Ahmadi 
untuk menggunakan masjid, di mana pihak tergugat bertindak 
sebagai pengelolanya; dan sama halnya terhadap tergugat ketiga 



6

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

bahwa mereka menolak hak pemakaman orang-orang Ahmadi 
di pemakaman, di mana pihak tergugat bertindak sebagai pe-
ngelolanya. Dengan demikian, orang-orang Ahmadi menun-
tut perintah pengadilan terhadap para tergugat sebagaimana 
tercantum dalam putusan, untuk menahan para tergugat dari 
tindakan-tindakan ini. Perintah pertama, yang dituntut secara 
bersama-sama terhadap semua tergugat, adalah dasar bagi pe-
rintah penahanan lainnya, yaitu, “perintah yang menyatakan 
bahwa anggota Penggugat Pertama adalah Muslim dan dengan 
demikian berhak atas semua hak dan keistimewaan yang berka-
itan dengan Muslim”.

Upaya mendapatkan perintah deklarasi (declaratory order) 
ini telah disalahartikan oleh lawan-lawan kami sebagai orang-
orang Ahmadi yang meminta pengadilan non-Muslim untuk 
menentukan bahwa mereka adalah Muslim. Faktanya adalah 
bahwa orang-orang Ahmadi pergi ke pengadilan dengan klaim 
yang kuat bahwa mereka adalah Muslim, dengan keluhan yang 
tulus bahwa lembaga-lembaga keagamaan Muslim tertentu 
mencemarkan nama baik mereka dengan menyebut mereka 
kafir, dan menyangkal hak-hak yang seharusnya mereka teri-
ma sebagai Muslim. Dan sepanjang pertarungan hukum yang 
berlarut-larut itu, para penggugat terus-menerus memberi tahu 
para tergugat bahwa jika mereka setuju untuk menghentikan 
kampanye fitnah mereka dan menghentikan penolakan mereka 
untuk membiarkan orang-orang Ahmadi mendapatkan hak-hak 
Muslim mereka, tindakan hukum akan dihentikan.



7

Sejarah Kasus

Kami menekankan sudut pandang kami di sini. Orang-
orang Ahmadi percaya bahwa tidak ada seorang pun yang 
bisa menjadi kafir atau Muslim hanya karena seseorang, baik 
otoritas negara atau institusi teologis atau pemimpin agama, 
telah menyatakan dia demikian. Hanya Allah Yang Mahakuasa 
yang dapat menentukan sejauh mana keimanan seseorang; dan 
keuntungan atau kerugian apa pun atas dasar itu hanya dapat 
diberikan oleh Allah. Oleh karena itu, orang-orang Ahmadi ber-
pegang teguh bahwa seseorang harus berusaha menjadi Muslim 
dalam pandangan Allah, daripada dalam pandangan otoritas 
manusia mana pun, dan dengan demikian mereka tidak sedikit 
pun terganggu jika beberapa badan atau pemerintah yang di-
sebut Islam tidak menganggap mereka sebagai Muslim. Alasan 
mereka pergi ke pengadilan adalah untuk menghentikan para 
tergugat menyebarkan tuduhan palsu tentang mereka, yang me-
nyesatkan dan menghasut masyarakat yang tidak bersalah, dan 
menyangkal hak-hak sipil serta sosial mereka.

Tanggapan Tergugat — ketidakmampuan mereka 
mendefinisikan 'Muslim'

Sebagai tanggapan atas surat gugatan, para tergugat meng-
ajukan pemberitahuan ke pengadilan tentang niat untuk mem-
bela diri (notice of intention to defend), dan masing-masing dari 
tiga badan yang terlibat mengeluarkan resolusi untuk tujuan 
ini. Pada 17 Maret 1983, para tergugat mengajukan pembela-
an (plea) mereka sebagai jawaban atas klaim penggugat kedua 
(individu Tuan Peck), tetapi mengajukan pemberitahuan ek-
sepsi (notice of exception) mengenai klaim penggugat pertama, 



8

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Anjuman. Dalam eksepsi tersebut, mereka menentang hak 
Anjuman untuk memulai tindakan hukum atas nama anggota-
nya, dengan alasan bahwa bukan Anjuman melainkan anggota-
nya yang diklaim telah menderita kerugian. Dalam pembelaan 
mereka terhadap kasus penggugat kedua, menjawab poin dasar 
orang-orang Ahmadi bahwa Islam didasarkan pada lima rukun 
yang terkenal—penerimaan yang membuat seseorang menjadi 
Muslim—para tergugat berpendapat:

“Para tergugat menyangkal bahwa doktrin dan prin-
sip yang tercantum dalam Klaim saja yang merupakan 
doktrin dan prinsip dasar Islam... Para tergugat menga-
jukan pembelaan bahwa ada doktrin dan prinsip dasar 
lebih lanjut yang mendasari Islam, yaitu bahwa Nabi 
Mahomed [ejaan tergugat] adalah nabi terakhir dan 
penutup.”

Dan mereka menganggap penggugat kedua sebagai 
non-Muslim karena dia:

“...tidak menerima bahwa Nabi Mahomed adalah 
nabi terakhir dan penutup; dan mengakui sebagai pe-
mimpin dan reformis seseorang, yaitu Mirza Ghulam 
Ahmad, yang tidak mengakui Nabi Mahomed sebagai 
Nabi Allah yang terakhir dan penutup...”



9

Sejarah Kasus

Sebagai tanggapan atas pembelaan ini, penggugat ke-
dua mengajukan “permintaan rincian lebih lanjut terhadap 
Pembelaan Tergugat”, di mana sebuah pertanyaan diajukan yang 
muncul sebagai implikasi langsung dan alami dari pendirian me-
reka di atas. Mereka diminta untuk menyatakan apakah mereka 
mengandalkan doktrin atau prinsip dasar lebih lanjut apa pun, 
selain finalitas kenabian, dan jika demikian, untuk memberikan 
rincian lengkap mengenai hal yang sama. Faktanya adalah jika 
seseorang mulai “memperluas” dasar-dasar Islam, sebagaimana 
diajarkan oleh Nabi Suci Muhammad sendiri dan sebagaimana 
diakui sepanjang sejarah Islam, maka tidak ada batasan untuk 
apa yang mungkin ditambahkan atas nama “hal mendasar”, juga 
tidak akan ada kesepakatan tentang apa yang harus ditambah-
kan. Para tergugat tidak mampu mempertahankan pendirian 
awal mereka, dan pada 25 April 1983 mereka mengajukan 
pemberitahuan untuk mengubah pembelaan pertama mereka, 
yang pertama dari banyak perubahan (amendments) yang akan 
mereka buat selama seluruh proses litigasi. Mereka tanpa malu-
malu mengubah pendirian mereka tentang dasar-dasar Islam 
sebagai berikut:

“Meskipun Para Tergugat mengakui bahwa keli-
ma doktrin dan prinsip yang didaftarkan oleh Para 
Penggugat dapat digambarkan sebagai hal mendasar 
bagi Islam, mereka tidak dengan demikian mengakui... 
bahwa doktrin dan prinsip tersebut adalah satu-satu-
nya yang penting dalam mendefinisikan keimanan atau 
bahwa kepatuhan pada doktrin dan prinsip tersebut 



10

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

saja merupakan dasar yang cukup untuk mengkualifi-
kasikan seseorang disebut sebagai Muslim.

“Penerimaan prinsip-prinsip tersebut saja tidak 
merupakan batu ujian yang dengannya seseorang dii-
dentifikasi dengan benar sebagai Muslim. Ada banyak 
prinsip dan keyakinan lain, yang penerimaannya sa-
ngat penting bagi Muslim sejati dan kegagalan untuk 
menerimanya merupakan kemurtadan.”

Perubahan dalam posisi mereka dapat dilihat dengan jelas: 
sekarang mereka mengakui, poin yang sebelumnya mereka to-
lak, bahwa lima rukun itu sebenarnya adalah hal-hal mendasar. 
Terlebih lagi, mereka mengacaukan masalah yang sebenarnya 
dengan menggunakan ungkapan seperti “diidentifikasi dengan 
benar sebagai Muslim” dan “penting bagi Muslim sejati”. Tentu 
saja untuk menjadi Muslim yang sejati dan benar seseorang per-
lu meyakini dan mengamalkan lebih dari sekadar mengakui hal-
hal mendasar, tetapi masalahnya di sini bukan itu. Pertanyaan 
dalam kasus ini adalah, Siapa yang dapat disebut Muslim untuk 
tujuan hukum perdata dan hak-hak sipil, seperti hak untuk 
beribadah di masjid umum? Jika para tergugat membawa ma-
salah “Muslim sejati”, itu jelas akan menyiratkan bahwa pengu-
cilan mereka terhadap orang-orang Ahmadi dari masjid dan 
pemakaman adalah karena mereka tidak menganggap mereka 
Muslim sejati. Dalam hal itu, kita harus bertanya kepada para 
tergugat apakah semua orang yang mereka izinkan masuk ke 
masjid, atau izinkan untuk dimakamkan di pemakaman, yang 
berada di bawah tanggung jawab mereka, telah ditentukan oleh 



11

Sejarah Kasus

mereka sebagai Muslim sejati, dan jika demikian, kriteria apa 
yang digunakan?

Alasan Tergugat menyebut orang-orang Ahmadi 
sebagai 'kafir'

Dalam perubahan (amendment) ini, mereka mengajukan 
alasan-alasan berikut untuk menganggap orang-orang Ahmadi 
Lahore sebagai kafir:

“Para Penggugat gagal menerima prinsip dan keya-
kinan berikut yang penting untuk ketaatan pada Islam 
dan oleh karena itu bukan Muslim:

“(i) Finalitas kenabian Nabi Muhammad, dalam hal 
mereka menerima sebagai pemimpin dan reformis, atau 
tidak menolak ajaran dari, seseorang bernama Mirza 
Ghulam Ahmed, yang mengaku sebagai nabi dan/atau 
Al-Masih dan/atau seseorang yang telah menerima 
wahyu dari Allah.

“(ii) Kemurtadan Mirza Ghulam Ahmed tersebut.
“(iii) Kelahiran perawan dan kandung tak bernoda 

Yesus Kristus.
“(iv) Jihad atau perang agama melawan orang-orang 

kafir dalam Islam.”

Perubahan di sini juga, dari pembelaan pertama, dapat 
dilihat dengan jelas. Mereka telah memperluas definisi mereka 
tentang siapa yang dapat dikatakan menyangkal finalitas kena-
bian, melangkah begitu jauh hingga mencakup bahkan mereka 



12

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

yang sekadar “tidak menolak ajaran Mirza Ghulam Ahmed”. 
Terlebih lagi, dengan menggunakan istilah “dan/atau” di atas, 
mereka harus menebar jaring yang sangat lebar untuk menang-
kap orang-orang Ahmadi Lahore. Mereka sebenarnya menga-
takan bahwa bahkan jika Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tidak 
mengaku sebagai nabi, seseorang yang menerimanya sebagai 
non-nabi yang menerima wahyu dari Allah, atau bahkan sese-
orang yang tidak “menolak”-nya, sedang menyangkal finalitas 
kenabian! Pernyataan yang mencakup segalanya ini harus dibuat 
untuk menutupi kelemahan mereka sendiri karena tidak memi-
liki tuduhan spesifik dan kuat yang dapat diarahkan terhadap 
orang-orang Ahmadi Lahore.

Eksepsi Tergugat terhadap Penggugat Pertama 
berhasil

Eksepsi yang diajukan oleh para tergugat yang disebutkan 
di atas, yang berusaha mendiskualifikasi penggugat pertama—
Anjuman—dari meneruskan tindakan hukum, diubah lebih 
lanjut oleh mereka pada 24 Mei dan 6 Juni 1983. Mereka 
memberikan alasan lebih lanjut mengapa Anjuman tidak dapat 
menuntut, seperti “Penggugat Pertama sebagai sebuah asosiasi 
tidak mampu dicemarkan nama baiknya”. Peristiwa-peristiwa 
selanjutnya menunjukkan dengan jelas bahwa para tergugat 
mengadopsi taktik ini dalam upaya agar kasus dibatasi pada tek-
nis hukum saja, sehingga mereka dapat menghindari masalah 
nyata untuk membuktikan dari ajaran Islam pendapat mereka 
bahwa orang-orang Ahmadi bukan Muslim.



13

Sejarah Kasus

Kasus untuk eksepsi tersebut disidangkan pada 13 Juni 1983, 
dan putusan diberikan untuk memenangkan para tergugat oleh 
Hakim Tebbutt dan Van Heerden. Eksepsi dikabulkan dengan 
alasan seperti: kesalahan yang dikeluhkan oleh orang-orang 
Ahmadi tidak diderita oleh mereka sebagai anggota Anjuman, 
melainkan karena para tergugat menganggap mereka sebagai 
non-Muslim, dan Anjuman tidak menuduh bahwa ia telah 
menderita kesalahan apa pun, dan oleh karena itu mencari ke-
ringanan bukan untuk dirinya sendiri tetapi untuk anggotanya. 
Dengan demikian, karena Anjuman tidak berhak meneruskan 
kasus tersebut, litigasi dilanjutkan atas nama penggugat kedua, 
Tuan Peck.

Lebih banyak pertukaran pra-persidangan
Kembali ke jalannya kasus yang normal, ada sejumlah 

“permintaan rincian lebih lanjut” dan jawaban atasnya antara 
penggugat dan para tergugat pada periode Juni hingga Agustus 
1983. Kami hanya akan mencatat satu poin dari pertukaran 
ini. Penggugat, dalam permintaan rincian tertanggal 15 Juni, 
meminta hal berikut kepada para tergugat:

“Nyatakan apakah ada atau tidak doktrin, prinsip, 
atau keyakinan (selain yang didaftarkan oleh peng-
gugat) yang disyaratkan untuk mengkualifikasikan 
seseorang sebagai Muslim. Jika ya, berikan rincian dari 
semua doktrin dan prinsip tersebut.”



14

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Jawaban para tergugat, tertanggal 7 Juli, adalah sebagai 
berikut:

“Para Tergugat menyangkal bahwa Penggugat Kedua 
memerlukan Rincian yang diminta untuk tujuan pem-
belaan. Para Tergugat mengajukan pembelaan bahwa 
sebenarnya ada banyak doktrin, prinsip, atau keyakin-
an lain yang melekat dalam Islam, tetapi menegaskan 
bahwa keyakinan dan prinsip yang relevan dalam Islam 
yang tidak diterima oleh Para Penggugat dan karenanya 
mendiskualifikasi Para Penggugat dari dianggap sebagai 
Muslim adalah yang telah ditetapkan dan dijelaskan.”

Ini adalah pengakuan yang polos dan jelas oleh para tergu-
gat bahwa mereka tidak dapat memberikan definisi positif apa 
pun tentang seorang Muslim. Ini persis posisi yang diadopsi 
oleh konstitusi dan hukum Pakistan dalam deklarasinya tentang 
orang-orang Ahmadi sebagai kafir: tidak ada definisi yang dibe-
rikan tentang apa yang mendasari seorang Muslim, yang dengan 
penjelasan itu orang-orang Ahmadi dapat dikatakan berada di 
luar keyakinan ini; hanya ada pernyataan menyakitkan bahwa 
siapa pun yang memegang keyakinan Ahmadi adalah non-Mus-
lim. Faktanya adalah bahwa, selain definisi sederhana tentang 
seorang Muslim yang diajarkan oleh Nabi Suci Muhammad sen-
diri, yang selalu diandalkan oleh Gerakan Ahmadiyah Lahore, 
tidak ada definisi lain tentang seorang Muslim dalam ajaran 
Islam—pun tidak ada yang dapat dirancang tanpa menyimpang 
dari logika, akal sehat, dan agama Islam.



15

Sejarah Kasus

Pembelaan Khusus Tergugat — sebuah taktik baru
Setelah semua pertukaran rincian ini, para tergugat melon-

tarkan kejutan pada Desember 1983. Mereka mengajukan per-
ubahan (amendment) lain lagi pada pembelaan mereka, dengan 
memasukkan “Pembelaan Khusus” (Special Plea), dan pada saat 
yang sama memberikan pemberitahuan pengajuan eksepsi yang 
melaluinya mereka mengangkat poin-poin yang dibuat dalam 
pembelaan khusus mereka serta beberapa poin lainnya. Kami 
mengutip di bawah ini secara panjang lebar dari pembelaan 
khusus ini, dengan alasan bahwa mulai dari tahap ini dan sete-
rusnya, hal ini tetap menjadi bagian krusial dari pembelaan dan 
bukti yang ingin mereka ajukan. Argumen-argumen berikut 
diajukan:
“(a) Rincian klaim Penggugat melibatkan keputusan mengenai 

apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim.
(b) Keputusan atas masalah tersebut melibatkan penentuan 

pertanyaan dan/atau perselisihan doktrinal dan keagamaan 
yang tercantum dalam...

(c) Masalah dan perselisihan keagamaan dan doktrinal ini mur-
ni bersifat keagamaan (ecclesiastical) dan tidak pantas bagi 
Pengadilan Sekuler untuk mencoba menyelesaikan perta-
nyaan-pertanyaan ini.

(d) Lebih lanjut, masalah dan perselisihan keagamaan dan dok-
trinal ini telah diputuskan dengan memenangkan pendapat 
Para Tergugat oleh Tergugat Pertama [Dewan Peradilan 
Muslim] dan oleh Badan-badan internasional opini keaga-
maan Islam di mana Tergugat Pertama berafiliasi, yaitu se-
bagai berikut: (i) Darul Uloom Deoband, India; (ii) Darul 



16

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Ifta di Riyad; (iii) Al-Azhar di Mesir; dan (iv) Jamiatul-
Ulama di Karachi, Pakistan.

(e) Tergugat Pertama dan Badan-badan Internasional yang di-
maksud diberi kuasa untuk membuat keputusan yang ber-
sifat keagamaan Islam, dan merupakan bagian dari fungsi 
normal mereka untuk membuat keputusan semacam itu 
yang otoritatif dan mengikat sejauh menyangkut dunia 
Muslim di wilayah-wilayah di mana mereka menjalankan 
fungsi peradilan keagamaan mereka.

(f ) Tergugat Pertama dan Badan-badan tersebut sepenuhnya 
memahami pertanyaan-pertanyaan doktrinal dan keagama-
an yang dimaksud. Mereka secara khusus dan istimewa me-
miliki kualifikasi untuk mengadili pertanyaan-pertanyaan 
semacam itu dan memutuskannya.

(g) Berdasarkan alasan di atas, Pengadilan yang terhormat ini 
tidak dapat, atau sebagai alternatif tidak seharusnya, men-
coba untuk menyelesaikan atau mengadili masalah doktrin-
al dan keagamaan tersebut dan/atau harus menerima dan 
menerapkan keputusan Tergugat Pertama dan badan-badan 
keagamaan tersebut.
Ini jelas merupakan taktik untuk mencegah argumen kea-

gamaan diuji oleh pengadilan, setelah para tergugat, yang telah 
berkonsultasi dengan “pakar internasional tertentu” (sebagaima-
na dirujuk dalam afidavit pengacara mereka yang dikutip lebih 
lanjut), menyadari betapa lemahnya kasus mereka melawan 
Ahmadiyah Lahore. Para tergugat telah mengetahui sejak awal 
bahwa kasus ini akan melibatkan pengadilan dalam diskusi ma-
salah keagamaan dan doktrinal, tetapi tidak pernah sebelumnya 



17

Sejarah Kasus

mereka mengatakan bahwa “tidak pantas bagi Pengadilan Sekuler 
untuk mencoba menyelesaikan pertanyaan-pertanyaan ini”, dan 
bahwa pengadilan harus menerima keputusan dari apa yang 
disebut “Badan-badan internasional opini keagamaan Islam”. 
Di sini 4 badan semacam itu dikutip, tetapi dalam perubahan 
lebih lanjut pada pembelaan mereka, mereka meningkatkan 
jumlah ini menjadi 10 dan akhirnya menjadi 12. Beberapa ba-
dan yang terdaftar, seperti Islamic Foundation Leicester, Inggris, 
dan Dewan Islam Eropa (Islamic Council of Europe), bahkan 
tidak mengklaim memiliki “fungsi peradilan keagamaan” yang 
dibebankan kepada mereka oleh para tergugat; mereka adalah 
biro penerbitan, penelitian, atau administrasi. Banyak lainnya, 
seperti Darul-Uloom Deoband, adalah perguruan tinggi teologi 
swasta.

Tergugat gagal mengajukan eksepsi baru
Pada saat yang sama, pada 20 Desember 1983, para tergu-

gat mengangkat poin-poin ini dan beberapa poin lainnya dalam 
‘Pemberitahuan Eksepsi’ terhadap klaim penggugat, memohon 
agar klaim tersebut dikesampingkan. Dalam pemberitahuan 
eksepsi lebih lanjut, pada 1 Februari 1984, mereka meminta 
agar penggugat kedua sendiri didiskualifikasi dari meneruskan 
klaimnya berdasarkan berbagai alasan teknis. Namun, karena 
tahap untuk mengajukan eksepsi saat ini telah berlalu, karena 
pembelaan berada pada tahap lanjut, mereka harus mengajukan 
permohonan ke pengadilan agar diizinkan mengajukan eksepsi 
ini “di luar waktu” (out of time).



18

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Permohonan tersebut disidangkan pada Maret 1984 oleh 
Tuan Hakim Tebbutt. Dalam afidavit yang diserahkan oleh 
pengacara tergugat, dijelaskan mengapa eksepsi terlambat dan 
mengapa pengajuan mereka harus dikabulkan:

“...tidak disadari pada saat Pembelaan disusun beta-
pa rumit dan sulitnya masalah doktrinal dalam kasus 
ini. Hal ini baru menjadi jelas ketika konsultasi terpe-
rinci baru-baru ini diadakan oleh saya dengan pakar 
internasional tertentu... Saya secara pribadi bepergian 
ke Pakistan, India, dan Arab Saudi di mana saya ber-
konsultasi dengan sejumlah pakar yang sangat terke-
muka tentang hukum Islam, teologi Islam, sejarah dan 
dogma Islam, dan tentang gerakan yang diikuti oleh 
orang-orang Ahmadi. Konsultasi terperinci yang dia-
dakan dengan para pakar ini mengungkapkan bahwa 
bukti yang harus diajukan dan dinilai untuk menentu-
kan masalah utama akan bersifat sangat rumit, berla-
rut-larut, dan teknis... Setelah mengadakan konsultasi 
ini, saya sekarang memahami sepenuhnya arti penting 
dari: (a) persiapan yang sangat rumit yang terlibat... (b) 
persidangan atas masalah-masalah yang muncul akan 
melibatkan berminggu-minggu kesaksian dan analisis 
ahli yang sangat rumit tentang pertanyaan-pertanyaan 
yang sangat teknis... Jika Pembelaan Khusus disidang-
kan secara terpisah dan dikabulkan, tidak perlu lagi 
mengajukan semua bukti yang rumit dan banyak ini 



19

Sejarah Kasus

dan akan ada penghematan biaya dan waktu yang dra-
matis yang jika tidak akan dihabiskan di Pengadilan.”

Pengadilan, bagaimanapun, menolak permohonan ini de-
ngan biaya perkara (with costs) dalam putusan yang diberikan 
pada 16 Mei 1984. Hakim, merujuk pada penjelasan tergugat 
karena berada di luar waktu, menulis: “Pernyataan ini sangat ti-
dak jelas. Dikatakan bahwa fakta bahwa ‘beberapa hal’ menjadi 
nyata setelah berkonsultasi dengan pakar tertentu adalah ‘salah 
satu’ alasan untuk tidak mengajukan eksepsi tepat waktu tetapi 
tidak ada alasan atau alasan lain yang diberikan. Bagaimanapun 
juga para tergugat, agar dapat melakukan pembelaan, pasti telah 
mengetahui dan menyadari apa masalah-masalah yang terlibat 
dalam kasus ini dan apa jawaban mereka terhadap tuduhan 
yang dibuat oleh para penggugat. Pembacaan sepintas terhadap 
permintaan rincian para tergugat atas rincian klaim, untuk rin-
cian lebih lanjut dan lebih baik tentang hal itu, dan terhadap 
jawaban atas permintaan tersebut [oleh penggugat] membuat 
hal itu jelas.”

Dalam pengajuan mereka yang dikutip di atas, para tergugat 
sebenarnya mengakui bahwa terlalu sulit untuk membuktikan 
bahwa orang-orang Ahmadi bukan Muslim. Maka sungguh 
aneh bahwa pakar internasional yang sama, ketika menulis 
buku atau berpidato untuk masyarakat Muslim biasa, mampu 
mengemukakan lusinan alasan yang “jelas” untuk menyebut 
orang-orang Ahmadi sebagai kafir, dan penceramah masjid 
dengan kecerdasan dan pendidikan rata-rata pun mampu me-
mahami alasan-alasan ini dan menyampaikannya kepada massa. 



20

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Tampaknya sebelumnya para tergugat pasti berada di bawah 
kesan, yang diciptakan oleh literatur propaganda dan reputasi 
“pakar internasional” ini, bahwa sangat mudah untuk me-
nunjukkan bahwa orang-orang Ahmadi adalah kafir. Namun, 
dalam “konsultasi terperinci” mereka dengan para pakar ini, 
apa yang sebenarnya mereka sadari adalah bahwa, tentu saja 
sehubungan dengan Ahmadiyah Lahore, hampir tidak mung-
kin untuk menyusun kasus keagamaan melawan mereka yang 
dapat lolos dari pengawasan badan yang tidak memihak seperti 
pengadilan hukum yang independen. Oleh karena itu, mereka 
mencoba bersembunyi di balik alasan “bukti yang sangat ru-
mit, berlarut-larut, dan teknis” yang hanya dapat dinilai oleh 
“badan-badan keagamaan yang memiliki kualifikasi khusus dan 
istimewa” milik mereka.

Persiapan persidangan — Para pakar top Pakistan 
datang membantu tergugat

Setelah permohonan tergugat ditolak, litigasi melanjutkan 
jalannya yang normal. Sidang ditetapkan pada 1 November 
1984. Sesuai dengan peraturan pengadilan, para tergugat mem-
berikan pemberitahuan pada 1 Oktober mengenai saksi ahli 
yang ingin mereka panggil dalam persidangan. Daftar tersebut 
terdiri dari enam pakar hukum dan teologi Pakistan serta sembi-
lan pemimpin agama setempat. Saksi-saksi Pakistan yang terdaf-
tar adalah tokoh publik yang sangat menonjol di Pakistan, yang 
memang merupakan pakar internasional terkemuka di bidang 
yang tak jelas yang menyatakan orang-orang Ahmadi sebagai 
kafir. Tentu saja para tergugat tidak dapat menemukan saksi lain 



21

Sejarah Kasus

di seluruh dunia yang begitu berkualitas untuk tujuan ini atau 
yang berstatus setinggi para pejabat ini. Jika mereka tidak dapat 
membuktikan bahwa orang-orang Ahmadi adalah kafir, maka 
tidak ada orang lain yang bisa. Kami mengutip di bawah ini 
nama-nama keenam orang tersebut beserta beberapa kualifikasi 
mereka, sebagaimana diberikan dalam pemberitahuan tergugat 
ke pengadilan:

1.	 Moulana Muhammad Zafar Ahmed Ansari: Mantan ang-
gota Majelis Nasional Pakistan. Anggota pendiri Dewan 
Konstitusi Liga Muslim Dunia (Muslim World League). 
Anggota Dewan Ideologi Islam—sebuah badan yang di-
dirikan berdasarkan Konstitusi Pakistan. Ketua Komisi 
Konstitusi yang ditunjuk oleh Presiden Pakistan untuk me-
nasihati Presiden tentang pengembangan konstitusi masa 
depan Pakistan.

2.	 Tuan Hakim (Purnawirawan) Mohammad Afzal 
Cheema: Anggota Majelis Nasional Pakistan 1962–1965... 
Mantan penjabat ketua Majelis Nasional 1962–1965. 
Penjabat Presiden Republik Islam Pakistan, Mei 1963. 
Hakim Pengadilan Tinggi Pakistan Barat dan Lahore. 
Sekretaris Hukum Federal Pemerintah Pakistan, diang-
kat 14 Mei 1973. Diangkat sebagai Hakim Mahkamah 
Agung Pakistan, Oktober 1974... Saat ini anggota Komisi 
Konstitusi yang ditunjuk oleh Presiden Pakistan.

3.	 Maulana Hakim Muhammad Taqi Usmani: Anggota 
Komisi Konstitusi yang didirikan oleh Presiden Pakistan... 
Hakim Mahkamah Agung Pakistan (Majelis Syariah)...



22

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

4.	 Profesor Khurshid Ahmad: Mantan Menteri Perencanaan 
dan Statistik dalam Kabinet Federal Pakistan. Mantan 
Wakil Ketua Komisi Perencanaan Pakistan. Mantan 
Direktur Jenderal dan Ketua saat ini dari Islamic Foundation, 
Leicester, Inggris Raya...

5.	 Dr Sayed Riazul Hasan Gilani: Dosen Senior Hukum 
Islam tingkat tinggi, Universitas Punjab. Penasihat Senior 
Pengadilan Tinggi dan Mahkamah Agung Pakistan. 
Penasihat Tetap Pemerintah Pakistan di Pengadilan Syariah 
Federal dan di Majelis Banding Syariah Mahkamah Agung...

6.	 Profesor Mehmood Ahmad Ghazi: Profesor madya, 
Institut Penelitian Islam, Islamabad, Pakistan. Konsultan 
hukum Pengadilan Syariah Federal. Anggota madya Komisi 
Konstitusi yang ditunjuk oleh Presiden Pakistan.

Kami telah mereproduksi rincian di atas dari pemberita-
huan resmi tergugat untuk menunjukkan bahwa dalam kasus 
pengadilan ini Ahmadiyah Lahore diadu, bukan hanya melawan 
beberapa pemimpin agama lokal Cape Town yang mungkin 
dikatakan kurang keahlian, tetapi benar-benar melawan ting-
kat oposisi tertinggi dari Gerakan Ahmadiyah di dunia. Selain 
menjadi penentang Ahmadiyah, para pembesar ini memegang 
posisi yudisial yang sangat tinggi di negara mereka, beberapa 
bahkan lebih tinggi daripada hakim pengadilan tinggi Cape 
Town yang menyidangkan kasus tersebut! Sementara para saksi 
untuk pembelaan ini sendiri adalah hakim mahkamah agung 
atau yang lebih tinggi, saksi-saksi untuk Ahmadiyah bahkan 



23

Sejarah Kasus

belum pernah bersaksi di pengadilan hukum sebelumnya! Itu 
benar-benar pertarungan Daud melawan Goliat.

Para tergugat mengajukan perubahan lebih lanjut pada 
pembelaan mereka pada tanggal 2 dan 5 Oktober 1984, me-
nambahkan tuduhan bahwa orang-orang Ahmadi diperintah-
kan oleh Pendiri mereka untuk memiliki “tidak ada hubungan 
yang dapat diterima secara agama dengan Muslim” dan “untuk 
menciptakan bagi diri mereka sendiri agama yang terpisah dan 
keberadaan agama yang terpisah”. Atas dasar ini mereka berdalih 
bahwa tindakan penggugat “bersifat akademis karena penggugat 
tidak dapat dan tidak akan berusaha untuk berpartisipasi dalam 
organisasi dan lembaga keagamaan yang dipimpin oleh Para 
Tergugat” dan “pengadilan yang terhormat ini harus menolak 
untuk memasuki perselisihan akademis yang berlarut-larut dan 
rumit”. Kami mengatakan bahwa orang-orang Ahmadi telah 
mengambil tindakan hukum untuk mendapatkan hak menggu-
nakan masjid dan pemakaman. Bahwa mereka mungkin tidak 
bergabung dengan para tergugat dalam layanan keagamaan 
tidak membuat klaim orang-orang Ahmadi semata-mata ber-
sifat akademis, karena mereka masih dapat menggunakan fasi-
litas-fasilitas ini yang ada untuk kemaslahatan semua Muslim. 
Faktanya, satu-satunya alasan orang-orang Ahmadi tidak ber-
gabung dalam layanan keagamaan dengan para tergugat adalah 
tindakan para tergugat sendiri yang mengutuk mereka sebagai 
kafir. Jika mereka mengumumkan bahwa mereka menganggap 
orang-orang Ahmadi dan Pendiri mereka Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad sebagai Muslim, anggota kami akan dengan senang hati 
shalat di belakang mereka.



24

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Dapat dilihat bahwa para tergugat sepanjang waktu berusa-
ha mati-matian memikirkan alasan-alasan yang dengannya me-
reka dapat membujuk pengadilan untuk tidak menerima bukti 
keagamaan mengenai masalah apakah orang-orang Ahmadi itu 
Muslim atau bukan. Dan ketika mereka memikirkan satu alasan 
demi alasan lainnya, tidak peduli seberapa tidak masuk akal atau 
sinisnya, mereka memberikan pemberitahuan perubahan lebih 
lanjut pada pembelaan asli mereka.

Sidang 1984, Tergugat mengajukan pertanyaan 
pendahuluan

Pembelaan gabungan terakhir oleh para tergugat, yang 
menggabungkan berbagai argumen yang dirujuk dalam uraian 
sebelumnya mengenai pembelaan dan perubahan mereka, di-
ajukan pada 29 Oktober 1984. Pada hari yang sama, mereka 
memberikan pemberitahuan berdasarkan aturan pengadilan ter-
tentu bahwa, pada awal sidang, mereka bermaksud mengajukan 
permohonan agar pertanyaan-pertanyaan tertentu “ditentukan 
secara in limine (di awal) dan terpisah dari pokok perkara tin-
dakan ini, dan agar semua proses dalam tindakan ini ditangguh-
kan sampai pertanyaan-pertanyaan tersebut diselesaikan”. Ada 
lima pertanyaan semacam itu, tiga yang pertama menentang, 
atas dasar berbagai alasan teknis, hak penggugat kedua untuk 
mengajukan permohonan ke pengadilan demi keringanan 
yang ia cari. Dua pertanyaan lainnya keduanya adalah “apakah 
Pengadilan harus menolak untuk mendengarkan pokok sengke-
ta mengenai apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim atau 
bukan”, di mana dalam setiap pertanyaan alasan yang berbeda 



25

Sejarah Kasus

diajukan untuk mendukung pendapat tersebut. Kedua alasan ini 
telah disebutkan di atas. Yang pertama adalah bahwa pengadilan 
sekuler tidak dapat mengadili masalah keagamaan, dan bahwa 
pengadilan harus menerima keputusan tergugat pertama dan 
“badan-badan keagamaan internasional”. Alasan kedua adalah 
bahwa kasus tersebut “bersifat akademis” dan “tidak bona fide 
(beritikad baik) dengan tujuan mengamankan dan menegakkan 
hak hukum tetapi... penyalahgunaan proses pengadilan guna 
memperoleh keuntungan ideologis atau keagamaan yang berada 
di luar tujuan sah yang dirancang untuk proses pengadilan”.

Sidang dibuka pada 6 November 1984 di pengadilan Tuan 
Hakim Berman. Sidang berlangsung selama tiga hari dan ter-
batas pada argumen hukum mengenai pertanyaan-pertanyaan 
pendahuluan yang diangkat oleh pembelaan. Saksi ahli Pakistan 
yang akan dipanggil oleh para tergugat, termasuk Hakim 
Muhammad Afzal Cheema yang berkedudukan tinggi, berada 
di Cape Town untuk persidangan. Di akhir sidang, putusan di-
tangguhkan. Beberapa bulan kemudian, pada 24 Juli 1985, pu-
tusan disampaikan. Pendapat para tergugat ditolak, dan semua 
pertanyaan dijawab dengan memenangkan penggugat. Kutipan 
dari putusan Tuan Hakim Berman dikutip dalam putusan akhir 
kasus ini, yang direproduksi dalam Bagian II buku ini, di mana 
pembaca dirujuk untuk mengetahui alasan-alasan mengapa ar-
gumen para tergugat ditolak.



26

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Fase Akhir, November 1985
Tanggal 5 November 1985 kini ditetapkan untuk melanjut-

kan persidangan, dan bagi penggugat serta para tergugat untuk 
mempresentasikan kasus keagamaan mengenai masalah apakah 
orang-orang Ahmadi adalah Muslim atau bukan, sebagaimana 
diuraikan dalam pembelaan masing-masing kedua belah pihak. 
Pada bulan Oktober, pengacara tergugat mengirim surat kepa-
da pengacara penggugat yang menyatakan dengan jelas bahwa 
pembelaan akan melawan kasus ini di pengadilan. Penggugat 
melakukan persiapan penuh dan intensif untuk kasus ini selama 
bulan itu. Satu-satunya saksi ahli agama yang bersaksi untuk 
orang-orang Ahmadi (berbanding terbalik dengan 15 orang 
yang ingin dipanggil oleh pihak pembela) adalah Maulana Hafiz 
Sher Mohammad, seorang mubalig, cendekiawan, penceramah, 
dan penulis ulung yang telah bekerja untuk Central Ahmadiyya 
Anjuman Isha’at Islam Lahore sejak sekitar tahun 1940. Beliau 
telah menyiapkan kesaksian teologis dan sejarah ahli tentang 
berbagai topik vital, seperti definisi seorang Muslim, keyakin-
an orang-orang Ahmadi, dakwahan-dakwahan Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad, sebagaimana dapat dilihat dari bagian Bukti 
buku ini. Materi ini didasarkan pada referensi ke sejumlah 
besar sumber, klasik dan modern, dan untuk menyajikannya 
sebagai bukti hukum di pengadilan, beliau harus memiliki 
sumber-sumber asli yang siap di tangan, karena salah satu dari 
ini dapat diperlukan untuk membuktikan keasliannya. Ini ada-
lah masalah praktis yang sangat besar, tetapi Maulana berhasil 
membawa bersamanya ke Cape Town perpustakaan buku dan 
jurnal yang sesungguhnya, siap untuk pemeriksaan pengadilan 



27

Sejarah Kasus

jika diperlukan. Penasihat hukum penggugat, Tuan Edwin King 
SC, dibantu oleh Tuan Colin Prest, diberi penjelasan oleh saksi 
ahli selama beberapa hari mengenai semua aspek masalah kea-
gamaan yang terlibat dan bukti yang akan diajukan. Dr. Zahid 
Aziz, penulis baris-baris ini, bertindak sebagai penerjemah 
antara penasihat hukum dan Maulana, menerjemahkan antara 
bahasa Urdu dan bahasa Inggris.

Persidangan — pembukaan yang dramatis
Sidang dibuka pada tanggal yang ditentukan di pengadilan 

Tuan Hakim D. M. Williamson. Karena saya berada di sana 
sepanjang persidangan, laporan berikut didasarkan pada penge-
tahuan dan pengamatan langsung. Ruang sidang yang sangat 
besar dengan galeri atas dipadati hingga penuh oleh anggota 
masyarakat Muslim, sebagian besar pendukung para tergugat 
yang telah diperintahkan oleh pemimpin agama mereka untuk 
hadir—tetapi untuk tujuan yang baru menjadi jelas beberapa 
saat kemudian. Setelah kedatangan hakim dan perkenalan 
penasihat hukum, penasihat hukum junior untuk pembelaan 
melanjutkan dengan membuat pernyataan panjang. (Penasihat 
hukum senior pembelaan, Ismail Mohammad SC, yang telah 
muncul dalam sidang-sidang sebelumnya, tidak hadir.)

Dia mengatakan bahwa kliennya tidak dapat menerima 
“yurisdiksi pengadilan yang terhormat ini untuk menentukan 
siapa yang Muslim”. Dia menambahkan bahwa pertanyaan ini 
telah diajukan kepada “kepemimpinan Muslim Afrika Selatan”, 
dan lebih lanjut bahwa mereka telah “mencari pendapat komu-
nitas Muslim internasional” mengenai poin ini. Mereka telah, 



28

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

demikian tuduhnya, menemukan “sudut pandang umum di 
seluruh dunia Islam”, yang ia sebut sebagai ijma, bahwa umat 
Islam “tidak dapat menerima penetapan dari hakim non-Mus-
lim mengenai siapa yang Muslim”. Dia mengklaim bahwa 
para tergugat telah menerima pesan dari “organisasi-organisasi 
Muslim di seluruh dunia... yang mewakili ratusan juta orang” 
yang menyatakan pandangan ini. Penasihat hukum untuk pem-
belaan kemudian mengumumkan bahwa “para tergugat tidak 
ingin lagi berpartisipasi dalam proses ini... mereka menarik 
pembelaan mereka dalam masalah ini”. (Kutipan-kutipan ini 
diambil dari transkrip pengadilan.)

Dengan pernyataan itu, dan kemudian pertukaran singkat 
antara para penasihat hukum dan pengadilan, para tergugat, 
penasihat hukum mereka, dan pendukung mereka di publik 
semuanya berjalan keluar dari ruang sidang, tidak pernah kem-
bali. Pendukung mereka telah diperintahkan untuk hadir, hanya 
untuk tujuan melakukan aksi walk-out. Dapat ditambahkan 
bahwa selama sisa persidangan, saat kami memberikan bukti, 
para pemimpin agama setempat telah memberikan instruksi ke-
tat kepada pengikut mereka bahwa tidak ada yang boleh meng-
hadiri proses tersebut. Siapa pun yang melakukannya, berisiko 
diklasifikasikan sebagai Ahmadi atau simpatisan Ahmadi oleh 
mereka, dan diperlakukan sesuai dengan itu.



29

Sejarah Kasus

Ahmadi mempresentasikan kasus lengkap — 
memenangkan putusan

Dengan penarikan diri para tergugat, kami tidak diwajib-
kan untuk mempresentasikan kasus secara lengkap, tetapi hanya 
perlu memberikan argumen kami secara singkat. Namun, kami 
memutuskan untuk tidak mengambil jalan ini dan mempresen-
tasikan kasus kami sepenuhnya, persis seperti yang akan terjadi 
di hadapan para tergugat, sehingga tumpukan bukti dapat di-
dengar publik dan ditempatkan secara permanen dalam catatan 
publik. Penasihat hukum penggugat membuka kasus dan me-
manggil Maulana Hafiz Sher Mohammad ke kursi saksi. Penulis 
baris-baris ini telah disumpah sebagai penerjemah. Setelah bebe-
rapa kesaksian umum tentang dirinya dan tentang agama Islam, 
yang merupakan tanggapan atas pertanyaan pembuka dari 
penasihat hukum dan pengadilan, saksi ahli menelusuri bukti 
yang telah disiapkannya sebagaimana diberikan dalam Bagian 
III buku ini. Saat beliau sampai pada setiap topik secara bergan-
tian, dokumen tentang subjek itu diserahkan ke pengadilan se-
bagai barang bukti, dan kemudian saksi memperkenalkan topik 
tersebut dan melanjutkan untuk menelusuri sebagian besar do-
kumen dalam kesaksian lisan. Pengadilan sering menyela untuk 
menanyai saksi tentang poin-poin dan kesimpulan yang muncul 
dari bukti. (Transkrip dari seluruh proses lisan telah dibuat.)

Sebagaimana dapat dilihat dari catatan bukti, hal itu tidak 
hanya menyajikan aspek positif dari kasus kami, yaitu, defi-
nisi seorang Muslim dalam Islam, dan menunjukkan bahwa 
orang-orang Ahmadi jelas memenuhi definisi tersebut, tetapi 
juga menyanggah argumen-argumen yang menentang kasus 



30

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Ahmadiyah sebagaimana diajukan oleh para tergugat dalam 
pembelaan mereka, yang telah dirujuk dalam laporan ini. Hafiz 
Sher Mohammad memberikan kesaksian selama sekitar lima 
setengah hari, dan sepanjang waktu beliau berdiri di kotak saksi 
meskipun ditawari tempat duduk.

Setelah saksi ahli, penggugat kedua Tuan Ismail Peck mem-
berikan bukti mengenai kesalahan yang dideritanya secara pri-
badi akibat pernyataan dan tindakan para tergugat. Buktinya 
dicatat dalam putusan. Saksi terakhir adalah pengacara penggu-
gat Tuan Rashad Khan. Dia memberikan bukti tentang masalah 
biaya, khususnya yang berkaitan dengan perilaku para tergugat 
dalam menyesatkan perwakilan hukum penggugat dengan me-
nyembunyikan keputusan mereka untuk menarik diri hingga 
saat-saat terakhir, sehingga pihak kami harus melakukan banyak 
persiapan dan biaya tambahan. Akhirnya, penasihat hukum se-
nior penggugat merangkum seluruh kasus, baik dari segi agama 
maupun hukum, untuk kliennya—sebuah tugas yang memakan 
waktu satu hari penuh. Karena para tergugat telah memilih un-
tuk menarik diri dari persidangan, tentu saja tidak ada kasus 
yang dipresentasikan atas nama mereka.

AHMADI MEMENANGKAN PUTUSAN
Putusan diberikan pada hari Rabu, 20 November 1985. 

Hakim merangkum semua bukti keagamaan dan hukum 
yang disajikan, dan berdasarkan bukti-bukti tersebut beliau 
mengabulkan semua perintah yang diminta oleh penggugat. 
Demikianlah berakhir pertarungan hukum selama tiga tahun 
yang kemudian dikenal sebagai ‘Kasus Ahmadiyah’, dengan 



31

Sejarah Kasus

dikabulkannya klaim penggugat bahwa anggota Ahmadiyya 
Anjuman Isha’at Islam Lahore adalah Muslim dan berhak atas 
semua hak yang berkaitan dengan Muslim.



32

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus



33

DAMPAK PASKA 
KEMENANGAN 

PUTUSAN

Saksi-saksi Pakistan membuat pernyataan yang 
menyesatkan

Tahap-tahap awal kasus ini telah banyak diberitakan di su-
rat kabar Pakistan (baik edisi dalam negeri maupun luar negeri) 
oleh para ahli agama dan hukum Pakistan yang menjadi saksi 
bagi para tergugat. Pemberitaan ini sangat keliru dan tidak be-
nar. Pada satu tahap perantara, ketika pengadilan membatalkan 
perintah penangguhan sementara yang sebelumnya diperoleh 
pihak kami, surat kabar memberitakan bahwa orang-orang 
Ahmadi telah dinyatakan kafir di Afrika Selatan! Namun pada 
tahap akhir, baik dimulainya sidang pada November 1985 ma-
upun penarikan diri para tergugat tidak dilaporkan pada saat 
kejadian tersebut berlangsung. Setelah putusan diberikan, dan 
diumumkan di sumber-sumber lain, surat kabar Pakistan tidak 
punya pilihan selain mencetak berita tersebut, dan para saksi 
harus memberikan komentar pers. Para saksi menerbitkan per-
nyataan panjang lebar yang mengatakan bahwa “kaum Qadiani” 



34

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

telah dinyatakan Muslim “oleh hakim Yahudi yang bias”. Hal ini 
lebih lanjut dikatakan untuk menunjukkan “hubungan antara 
kaum Qadiani dan Israel”!

Maulana Zafar Ahmad Ansari, saksi no. 1 dari para tergugat, 
dilaporkan sebagai berikut dalam harian Urdu terkenal Jang:

“Mantan kepala Komisi Konstitusi Pakistan dan pe-
mimpin delegasi Pakistan yang pergi ke Afrika Selatan 
tahun lalu sehubungan dengan kasus pengadilan an-
tara kaum Qadiani dan Dewan Peradilan Muslim di 
sana, Maulana Zafar Ahmad Ansari, telah mengatakan 
bahwa tidak ada pengadilan non-Muslim yang berhak 
memberikan putusan mengenai apakah seseorang 
itu Muslim atau bukan. Dia mengomentari putusan 
Mahkamah Agung Afrika Selatan yang menurutnya 
Hakim Williamson menyatakan kaum Qadiani sebagai 
Muslim. Maulana Ansari mengatakan bahwa hakim ini 
adalah seorang Yahudi, dan karena dia seorang Yahudi 
itulah Dewan Peradilan Muslim memboikot proses 
pengadilan, dan mengatakan bahwa tidak ada penga-
dilan non-Muslim yang berhak memutuskan urusan 
keagamaan umat Islam. Dia mengatakan bahwa, de-
ngan putusan sepihak dari hakim Yahudi ini, kaum 
Qadiani dan Ahmadi tidak akan menjadi Muslim... 
Dia mengatakan bahwa, mengingat hubungan khusus 
kaum Qadiani dengan Israel dan orang-orang Yahudi, 
apa lagi yang bisa diharapkan dari hakim Yahudi ini 



35

Dampak Paska Kemenangan Putusan

selain bahwa dia akan menyatakan kaum Qadiani se-
bagai Muslim.”

(Jang, edisi London, 2 Desember 1985, halaman 
depan)

Sayyid Riaz-ul-Hasan Gilani, saksi ahli lain yang telah be-
pergian ke Cape Town untuk sidang tahun 1984, dan sekarang 
menjadi Wakil Jaksa Agung provinsi Punjab, mengatakan:

“Pada Oktober 1984, ketika sidang kasus yang se-
benarnya dimulai, hakim diganti, dan seorang Yahudi 
yang bias ditunjuk sebagai hakim. Pada tahap itu, 
kami mengatakan bahwa harus ada diskusi terlebih 
dahulu mengenai lingkup wewenang pengadilan, 
karena ini adalah masalah Muslim, dan forum seku-
ler atau non-Muslim tidak memiliki kompetensi dan 
wewenang untuk menyelesaikannya. Hakim Yahudi 
tersebut tidak menerima hal ini. Pada tahap itu kami 
memutuskan untuk memboikot pengadilan Yahudi 
ini. Dewan Peradilan Muslim Cape Town mengambil 
posisi bahwa, karena keadilan tidak dapat diharapkan 
dari hakim Yahudi ini, mereka akan memboikot. Pada 
8 November [1985], hakim Yahudi tersebut mencatat 
pernyataan seorang Qadiani bernama Sher Muhammad 
di mana dia berkata: Kami tidak menyangkal finalitas 
kenabian, kami menerima Nabi Suci Muhammad se-
bagai Nabi Terakhir. Karena bukti dari saksi Qadiani 



36

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

tidak ditentang, juga tidak diberikan di hadapan umat 
Islam, maka putusan ini tidak memiliki nilai.”

(Jang, edisi London, 4 Desember 1985, halaman 8 
dan 7; edisi Lahore, 1 Desember 1985, halaman depan)

(Mengenai poin terakhir ini, kami mengatakan bahwa 
sepenuhnya karena pilihan dan keputusan mereka sendirilah 
para tergugat tidak hadir di persidangan. Kami tentu saja telah 
mempersiapkan kasus kami untuk dipresentasikan di hadapan 
mereka. Mereka hanya bisa menyalahkan diri mereka sendiri 
atas ketidakhadiran mereka.)

Terdapat pernyataan menyesatkan serupa dari para teolog 
dan pengacara lain di Pakistan. Pernyataan pers ini juga beru-
saha menodai putusan tersebut dengan mengaitkannya dengan 
sistem apartheid: “putusan pengadilan Yahudi dari pemerintah 
rasis Afrika Selatan”, “putusan ini sama penuh kebenciannya de-
ngan pemerintah rasis Afrika Selatan” (Jang, Lahore, 1 Desember 
1985).

Jawaban kami
Dapat dilihat betapa palsu dan sangat menyesatkannya per-

nyataan-pernyataan ini, dan hal ini menjadi semakin serius ka-
rena para juru bicara tersebut akan dianggap oleh publik sebagai 
pihak yang “otoritatif ”, bukan hanya karena posisi yang mereka 
duduki tetapi juga karena mereka adalah saksi ahli dalam kasus 
itu sendiri.



37

Dampak Paska Kemenangan Putusan

Pertama, hanya Ahmadiyah Lahore yang terlibat dalam ka-
sus pengadilan ini dan bukan kaum Qadiani. Istilah “Qadiani” 
merujuk pada sekte dan gerakan yang berbeda. Kedua, kami 
menganggap rujukan apa pun terhadap agama hakim sebagai 
tidak relevan, menyalahi aturan, dan tidak patut. Terlebih lagi, 
rujukan tentang hakim sebagai seorang Yahudi ini bahkan ti-
dak benar. Hakim terpelajar yang dimaksud adalah seorang 
Kristen, tetapi kami bergegas mengulangi bahwa pertimbangan 
semacam itu tidak relevan sejauh menyangkut kami. Hakim 
terpelajar pada sidang tahun 1984, menurut pemahaman kami, 
beragama Yahudi. Saksi ahli Pakistan, termasuk juru bicara yang 
dirujuk di atas, hadir pada sidang tersebut. Namun, tidak ada 
keberatan yang diajukan oleh pembelaan saat itu, baik sebelum 
atau selama persidangan, bahwa hakim tersebut adalah seorang 
Yahudi. Faktanya, diketahui bahwa ketika hakim terpelajar yang 
sama dulunya menjadi advokat, Dewan Peradilan Muslim pada 
beberapa kesempatan telah menyewanya untuk bertindak bagi 
mereka.

Ketiga, fakta bahwa apartheid ada di Afrika Selatan sama 
sekali tidak dapat mendevaluasi putusan atau kedudukan peng-
adilan hukum negara tersebut. Penduduk non-kulit putih Afrika 
Selatan umumnya, dan bahkan juru kampanye anti-apartheid 
(seperti Pendeta Allan Boesak dan Nyonya Winnie Mandela), 
mendatangi pengadilan di sana untuk menuntut perbaikan 
atas keluhan mereka. Ada banyak contoh sepanjang waktu, 
bahkan saat ini, di mana pengadilan memberikan putusan yang 
melawan negara, demi kepentingan penentang apartheid. The 
Guardian, surat kabar liberal Inggris yang sangat menentang 



38

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

apartheid, berkomentar: “Hakim-hakim Afrika Selatan tidak 
pernah kehilangan kapasitas mereka untuk berpikir independen 
dan sering kali memberikan putusan yang melawan pemerintah” 
(11 Desember 1985, editorial).

Kasus Muslim di pengadilan non-Muslim
Terakhir, keberatan utama yang diulang lagi dan lagi adalah 

bahwa pengadilan sekuler non-Muslim tidak dapat memutuskan 
masalah keagamaan Islam, dan lebih khusus lagi bahwa penga-
dilan semacam itu tidak dapat menentukan siapa yang Muslim. 
Mengenai masalah ini secara umum, selalu ada kasus hukum 
di negara-negara dengan minoritas Muslim, seperti India atau 
Afrika Selatan, di mana pengadilan harus memberikan putusan 
berdasarkan ajaran Islam. Contoh kasus semacam itu di Afrika 
Selatan telah dirujuk dalam putusan Tuan Hakim Williamson 
yang diberikan dalam buku ini, serta dalam putusan sebelumnya 
dari Tuan Hakim Berman. Sekitar waktu kasus kami, Dewan 
Peradilan Muslim sendiri terlibat dalam dua kasus semacam 
itu, satu melawan asosiasi tukang daging Muslim setempat, dan 
satu lagi melawan pengembang properti Muslim yang berusaha 
membangun di atas pemakaman. Kedua kasus tersebut meng-
haruskan pengadilan untuk mempertimbangkan hukum Islam.

Di India, dari masa pemerintahan Inggris hingga saat ini, 
selalu ada kasus di mana hakim Kristen, Hindu, atau non-Mus-
lim lainnya, di pengadilan sekuler, harus memberikan putusan 
berdasarkan pertimbangan praktik dan hukum Islam. Beberapa 
kasus ini, sehubungan dengan masalah seperti pernikahan, 
perceraian, dan warisan, melibatkan pertanyaan spesifik untuk 



39

Dampak Paska Kemenangan Putusan

menentukan apakah seseorang tertentu adalah Muslim atau 
bukan. Pada akhir abad kesembilan belas, tiga kasus naik dari 
India ke Privy Council di London, pengadilan banding terting-
gi untuk India pada saat itu, antara kaum Hanafi dan anggota 
sekte Ahl-i Hadith mengenai perselisihan apakah kaum Hanafi 
dapat mengeluarkan kaum Ahl-i Hadith dari menghadiri masjid 
untuk shalat karena perbedaan dalam cara melakukan ibadah. 
Pengadilan harus memutuskan berdasarkan ajaran dan praktik 
Islam. Tidak ada sekte Muslim yang keberatan dengan peng-
adilan non-Muslim yang memberikan putusan yang mengha-
ruskan penafsiran hukum Islam. Secara kebetulan, ditegakkan 
dalam semua putusan ini bahwa sebuah masjid harus terbuka 
untuk semua Muslim. (Lihat Islamic Revival in British India, 
oleh Dr. Barbara Metcalf, Princeton University Press, A.S., hlm. 
286–287)

PUTUSAN PENGADILAN MUSLIM
Jika lawan-lawan kami tidak bersedia atas dasar hati nurani, 

sebagaimana klaim mereka, untuk menerima keputusan penga-
dilan non-Muslim, mari kita rujuk mereka pada temuan penga-
dilan Muslim di negara Muslim Pakistan. Ini adalah Pengadilan 
Penyelidikan Munir (Munir Court of Enquiry) yang pada tahun 
1953–1954 menyelidiki beberapa kerusuhan anti-Ahmadiyah 
yang baru saja pecah di Punjab. Penyelidikan tersebut memerik-
sa secara panjang lebar masalah ‘Siapa itu Muslim’, berdasarkan 
klaim Ulama yang persis sama bahwa orang-orang Ahmadi 
adalah non-Muslim. Setelah menanyai semua Ulama terkemuka 
Pakistan pada saat itu, yang merupakan ayah dan guru dari para 



40

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

saksi ahli yang melawan kami dalam kasus ini, kedua hakim 
terkemuka tersebut sampai pada kesimpulan berikut dalam la-
poran mereka.

1.	 “Mengingat beberapa definisi Muslim yang diberikan oleh 
para Ulama, apakah kita perlu memberikan komentar sela-
in bahwa tidak ada dua ulama terpelajar yang sepakat me-
ngenai hal mendasar ini.” (hal. 218 dari laporan tersebut)

2.	 Laporan tersebut merujuk secara rinci pada fatwa Ulama 
dari berbagai sekte yang mengutuk sekte satu sama lain 
sebagai kafir, dan pada pandangan mereka yang “secara 
praktis bulat” bahwa kemurtadan berdasarkan hukum 
Islam membawa hukuman mati, dan berkomentar: 
“Hasil bersih dari semua ini adalah bahwa baik Syiah, 
Sunni, Deobandi, Ahl-i Hadith, maupun Barelvi bukanlah 
Muslim dan setiap perubahan dari satu pandangan ke pan-
dangan lain harus disertai di negara Islam dengan hukuman 
mati jika Pemerintah Negara berada di tangan partai yang 
menganggap partai lain sebagai kafir. Jika unsur-unsur dari 
setiap definisi [Muslim] yang diberikan oleh Ulama diber-
lakukan,... alasan yang dengannya seseorang dapat didakwa 
karena kemurtadan akan terlalu banyak untuk dihitung.” 
(hal. 219)

3.	 Hakim Munir menceritakan dalam bukunya yang ke-
mudian, From Jinnah to Zia, bahwa Maulana Sayyid 
Abul Ala Maudoodi, Ulama paling atas yang menen-
tang Gerakan Ahmadiyah, ketika memberikan definisi 
seorang Muslim pada penyelidikan tersebut, “tidak 



41

Dampak Paska Kemenangan Putusan

dapat mendefinisikan seorang Muslim yang mengecualikan 
orang-orang Ahmadi dari Islam”. Munir menambahkan: 
“Menyadari kesalahannya pada hari berikutnya... sebuah 
permohonan dibuat oleh Tuan Said Malik, perwakilan 
dari Jamaat [Maudoodi], bahwa pertanyaan ‘Siapa itu 
Muslim’ diajukan tanpa pemberitahuan. Permohonan 
itu ditolak dengan alasan bahwa seseorang yang menye-
but orang lain kafir seharusnya tahu siapa itu Muslim.” 
(From Jinnah to Zia, hal. 136)

(Rincian lebih lengkap dari referensi ini diberikan 
dalam Lampiran, Bagian A, dan Bagian I.)

Apakah para saksi ahli siap menerima temuan hakim Muslim 
ini, dari penyelidikan publik yang dibentuk oleh otoritas Muslim 
di negara Muslim independen saksi sendiri—Pakistan—di mana 
para pendahulu mereka dari satu generasi yang lalu memberikan 
bukti?

Pihak mana yang menerima keputusan Allah?
Dituduhkan oleh lawan-lawan kami bahwa pendekatan 

kami ke pengadilan non-Muslim menyiratkan entah bagaima-
na bahwa kami tidak menerima keputusan Allah. Faktanya, 
kamilah yang menerima keputusan Allah dan Rasul-Nya SAW 
karena seluruh kasus kami didasarkan pada penyajian ajaran Al-
Qur’an Suci dan Nabi Suci untuk menunjukkan bahwa orang-
orang Ahmadi adalah Muslim. Bukti itu sekarang tercatat dalam 
buku ini untuk direnungkan oleh semua orang. Para tergugat 
dan ahli agama merekalah yang telah menolak keputusan Allah 



42

Kasus Ahmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

dan Rasul-Nya, karena mereka menolak memberikan bukti dari 
firman Allah dan Rasul-Nya untuk membuktikan kasus mere-
ka. Mereka telah menolak untuk mengakui definisi yang jelas 
tentang seorang Muslim yang diberikan oleh Rasul Allah yang 
Suci, melalui perkataan dan perbuatannya. Faktanya, pengajuan 
mereka yang dikutip sebelumnya berarti bahwa mereka meng-
anggap keputusan “badan-badan keagamaan internasional” me-
reka sebagai keputusan Allah dan Rasul-Nya, yang oleh karena 
itu tidak dapat ditentang!



43

Dampak Paska Kemenangan Putusan

BAGIAN 2:  
KEPUTUSAN

aaiil.org



44

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan



45

PUTUSAN

DI MAHKAMAH AGUNG AFRIKA SELATAN
DIVISI PROVINSI CAPE OF GOOD HOPE
NOMOR KASUS: 10058/82
TANGGAL: 20.11.1985
Dalam perkara antara:
AHMADIYYA ANJUMAN ISHAAT ISLAM LAHORE (SA) 
(Penggugat Pertama)
ISMAIL PECK � (Penggugat Kedua)

dan
DEWAN PERADILAN MUSLIM & LAINNYA

�  (Para Tergugat)

HAKIM WILLIAMSON: Awalnya dua penggugat me-
nuntut dalam gugatan ini. Mereka adalah, sebagai penggugat 
pertama Ahmadiyya Anjuman Ishaat Islam Lahore (SA), sebuah 
perkumpulan sukarela Muslim yang dibentuk berdasarkan 
konstitusi tertulis yang anggotanya secara umum dikenal dan 
disebut sebagai orang-orang Ahmadi, dan penggugat kedua sese-
orang bernama Ismail Peck. Ismail Peck adalah anggota asosiasi 



46

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

penggugat pertama dan menuntut dalam kapasitas pribadinya 
maupun dalam kapasitasnya sebagai anggota asosiasi tersebut.

Para tergugat adalah, pertama, Dewan Peradilan Muslim 
(The Muslim Judicial Council) (Cape) yang digambarkan sebagai 
perkumpulan sukarela dari Syekh, Imam, dan teolog tertentu; 
kedua, para wali amanat masjid yang terletak di sudut Jalan Long 
dan Dorp, Cape Town, yang akan saya sebut sebagai masjid, 
dan ketiga, para wali amanat dari bagian Melayu di Pemakaman 
Vygekraal, Athlone, Cape.

Secara singkat dinyatakan, pokok gugatan para penggugat 
adalah bahwa ada doktrin dan prinsip dasar tertentu yang men-
jadi dasar Islam; bahwa para penggugat menerima doktrin dan 
prinsip dasar ini dan adalah Muslim; bahwa semua masjid di-
dedikasikan untuk Allah dan setiap Muslim, terlepas dari sekte 
atau gerakan, memiliki hak untuk masuk ke masjid mana pun di 
mana pun letaknya untuk tujuan shalat dan fungsi keagamaan 
lainnya, dan bahwa tergugat pertama menerbitkan materi palsu 
dan mencemarkan nama baik tertentu dari dan mengenai para 
penggugat, yaitu, bahwa semua orang Ahmadi adalah non-Mus-
lim dan adalah murtad dan orang kafir dan dengan demikian 
harus ditolak masuk ke semua masjid dan juga harus ditolak 
haknya untuk menguburkan jenazah mereka di pemakaman 
Muslim mana pun.

Terhadap tergugat kedua, para penggugat menuduh bahwa 
tergugat kedua secara salah menolak, meskipun ada perminta-
an, untuk mengakui hak anggota penggugat pertama dan hak 
penggugat kedua untuk masuk ke masjid. Hal ini, kata mereka, 
bertentangan dengan kondisi tertentu yang tercantum dalam 



47

Putusan

lampiran akta pemindahan hak (deed of transfer) yang disahkan 
pada 11 Februari 1881.

Terhadap tergugat ketiga, para penggugat menuduh bahwa 
tergugat ketiga menolak untuk mengakui hak anggota peng-
gugat pertama untuk menguburkan jenazah mereka di bagian 
Melayu Pemakaman Vygekraal. Pemakaman ini dipegang berda-
sarkan akta hibah (deed of grant) tertanggal 18 Desember 1908. 
Penolakan ini, demikian dituduhkan, bertentangan dengan 
ketentuan tersurat dari akta hibah ini.

Para penggugat, berdasarkan fakta-fakta yang dinyatakan di 
atas, menuntut:

(a) Terhadap ketiga tergugat, perintah yang menyatakan 
bahwa anggota penggugat pertama dan penggugat kedua adalah 
Muslim dan dengan demikian berhak atas semua hak dan keis-
timewaan yang berkaitan dengan Muslim.

(b) Terhadap tergugat pertama, perintah yang melarang 
(interdicting) tergugat pertama dari menyebarkan, menerbitkan, 
atau mempropagandakan materi pencemaran nama baik yang 
dikeluhkan.

(c) Terhadap tergugat kedua, perintah yang menyatakan 
bahwa anggota penggugat pertama dan penggugat kedua berhak 
masuk ke masjid; dan

(d) Terhadap tergugat ketiga, perintah yang menyatakan 
bahwa anggota penggugat pertama dan penggugat kedua berhak 
atas hak penguburan yang sama di pemakaman sebagaimana 
yang berkaitan dengan semua Muslim.



48

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

Pada tahap awal dalam proses persidangan, para tergugat 
mengajukan eksepsi terhadap klaim penggugat pertama ter-
hadap mereka dengan alasan bahwa penggugat pertama tidak 
memiliki kedudukan hukum (locus standi) untuk mengajukan 
klaim tersebut. Eksepsi tersebut dikabulkan dan rincian klaim, 
sejauh yang berkaitan dengan penggugat pertama, dikesamping-
kan. Setelah itu, tindakan hukum dilanjutkan oleh penggugat 
kedua saja.

Juga pada tahap awal, para tergugat memberikan pemberita-
huan tentang niat mereka untuk mengajukan permohonan pada 
sidang pengadilan untuk penetapan di awal (in limine), secara 
terpisah dari pokok perkara tindakan dan berdasarkan Peraturan 
Pengadilan 33(4), mengenai masalah hukum tertentu dan un-
tuk penangguhan semua proses dalam tindakan tersebut sampai 
masalah-masalah tersebut diselesaikan. Salah satu pertanyaan 
yang diajukan dirumuskan demikian:

“...apakah Pengadilan harus menolak atau tidak un-
tuk melayani berdasarkan pokok perkaranya sengketa 
mengenai apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim 
atau bukan...”

Oleh karena itu, ketika masalah tersebut awalnya ditetapkan 
untuk disidangkan, tidak ada bukti yang diajukan. Sidang ter-
batas pada argumen hukum mengenai pertanyaan-pertanyaan 
yang diajukan. Putusan disampaikan pada 24 Juli 1985 oleh 
Hakim Berman. Dalam putusannya, Hakim yang terpelajar 
tersebut mengatakan sebagai berikut:



49

Putusan

“Peck menuntut terhadap ketiga tergugat sebuah 
perintah deklarasi (declaratory order) bahwa ia adalah 
seorang Muslim dan dengan demikian berhak atas hak 
dan keistimewaan yang berkaitan dengan Muslim. Ia 
mendasarkan haknya untuk menuntut keringanan ini 
pada ketentuan pasal 19(1)(a)(iii) dari Undang-Undang 
Mahkamah Agung No 59/1959 yang memberi wewe-
nang kepada Pengadilan, dalam kebijaksanaannya, 
untuk menyelidiki dan menentukan atas permintaan 
orang yang berkepentingan mengenai hak atau kewa-
jiban yang ada, di masa depan, atau bersyarat, meski-
pun orang tersebut tidak dapat menuntut keringanan 
apa pun sebagai konsekuensi dari penetapan tersebut. 
Adalah pendapat Tuan Mohamed bahwa Pengadilan 
ini tidak boleh melayani permohonan Peck untuk 
perintah semacam itu karena melibatkan keputusan 
mengenai apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim 
atau bukan, sebuah keputusan yang akan melibatkan 
penentuan sejumlah pertanyaan doktrinal dan keaga-
maan yang murni bersifat keagamaan (ecclesiastical) 
dan tidak pantas bagi pengadilan sekuler untuk men-
coba menyelesaikan pertanyaan-pertanyaan ini, dan 
lebih lanjut, bahwa keringanan yang dicari oleh Peck 
bersifat akademis dan tidak beritikad baik (bona fide). 
Sehubungan dengan penggunaan atau tidak diguna-
kannya kebijaksanaan Pengadilan yang memihak Peck, 
Tuan Mohamed mengundang Pengadilan untuk mem-
pertimbangkan ketidaklayakan pengadilan sekuler 



50

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

menyibukkan diri dengan masalah keyakinan spiritual, 
panjangnya persidangan yang berlebihan pada aspek 
masalah ini, dan sifat sulit serta rumit dari pertanyaan 
doktrinal yang terlibat. Memang, ia mengajukan perta-
nyaan pendahuluan bahkan sebelum pertanyaan apa-
kah Pengadilan harus menggunakan kebijaksanaannya 
yang memihak Peck atau tidak, mengenai apakah se-
buah deklarator (pernyataan) dapat diberikan di mana 
penuntut karenanya bisa memperoleh keringanan 
konsekuensial, misalnya, perintah yang mengarahkan 
bahwa ia diizinkan untuk shalat di masjid.

“Lebih jauh lagi, saya tidak diyakinkan oleh Tuan 
Mohamed bahwa Pengadilan ini harus menggunakan 
kebijaksanaannya menentang pemberian perintah dek-
larasi seperti yang dicari sebagai masalah pendahuluan 
untuk menghindari memulai sengketa keagamaan yang 
berbahaya. Pengadilan kita tidak pernah kekurangan 
keberanian untuk menangani sengketa doktrinal di 
mana hal ini diperlukan, juga tidak pernah mengelak 
dari kewajiban untuk melakukannya ketika dihadap-
kan dengannya. Terlebih lagi, terhadap pendapat bah-
wa tidak diinginkan bagi Pengadilan ini untuk diminta 
memutuskan masalah yang melibatkan penentuan 
sejumlah pertanyaan doktrinal dan keagamaan, yang 
murni bersifat keagamaan, jawaban singkatnya adalah 
bahwa sebagian besar litigasi, jika tidak semua litigasi, 
adalah tidak diinginkan. Begitu masalah yang diajukan 
oleh seorang warga negara (dalam hal ini, Peck) adalah 



51

Putusan

salah satu yang ia berhak ajukan ke hadapan Pengadilan 
ini untuk diputuskan, dan itu adalah salah satu yang 
Pengadilan ini kompeten untuk menanganinya, dan 
jika masalah(-masalah) yang diajukan olehnya berada 
dalam yurisdiksi Pengadilan ini, semata-mata perintah 
kenyamanan atau ketidaknyamanan, diinginkan atau 
tidak diinginkan, tidak dapat menghilangkan haknya 
untuk didengar dan diputuskan. Dan lebih lanjut, 
kebijaksanaan yang diberikan kepada Pengadilan 
berdasarkan pasal 19(1)(a)(iii) dari Undang-Undang 
59/1959 tidak boleh digunakan untuk menentang pe-
nuntut perintah deklarasi dengan alasan bahwa masalah 
yang akan diputuskan adalah teologis daripada sekuler. 
Memang tampak bagi saya bahwa penyelesaian per-
tanyaan apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim 
atau bukan mungkin lebih adil dan tidak memihak jika 
diputuskan oleh Pengadilan sekuler seperti ini daripada 
oleh pengadilan lain yang terdiri dari para teolog. Tentu 
saja, bila memperhatikan banyaknya jumlah ahli yang 
akan dipanggil dan banyaknya volume kesaksian yang 
akan diberikan oleh mereka, Pengadilan ini mungkin 
merupakan forum yang paling cocok untuk menangani 
mereka dan bukti-bukti mereka”.

Pengadilan dengan demikian menjawab pertanyaan tersebut 
dengan memenangkan penggugat dan masalah tersebut kemu-
dian dilanjutkan ke persidangan dalam proses biasa.



52

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

Ketika persidangan dalam masalah ini dimulai pada 5 
November 1985, Tuan Desai, atas nama ketiga tergugat, mem-
beri tahu Pengadilan bahwa kliennya tidak lagi ingin berparti-
sipasi dalam proses ini dan bahwa mereka karenanya menarik 
pembelaan mereka. Dalam melakukan hal itu, ia menjelaskan 
bahwa tidak ada rasa tidak hormat yang dimaksudkan terhadap 
Pengadilan tetapi kliennya merasa bahwa sebagai Muslim mere-
ka tidak dapat secara hati nurani tunduk pada yurisdiksi peng-
adilan ini, yang merupakan pengadilan sekuler biasa di negara 
ini, untuk memutuskan siapa yang Muslim. Terlepas dari itu, 
tidak ada keraguan bahwa di mana hak-hak sipil dipermasalah-
kan, pengadilan kita tidak pernah menolak untuk mendengar 
masalah tersebut karena penyelesaian sengketa tentang hak-hak 
tersebut mungkin juga melibatkan keputusan mengenai masa-
lah doktrinal atau masalah lain yang bersifat keagamaan atau 
teologis. Sejak lama pada tahun 1862 dalam kasus Long v Bishop 
of Cape Town 4 Searle 162, Lord Kingsdown, dalam menyam-
paikan putusan Dewan Penasihat (Privy Council), merujuk di 
halaman 179 pada hak penggugat untuk:

“... menempuh jalur pengadilan sipil untuk pemulih-
an hak-hak sipil dan dengan demikian memberikan yu-
risdiksi kepada pengadilan tersebut untuk menentukan 
pertanyaan-pertanyaan yang bersifat keagamaan yang 
esensial bagi keputusan mereka”.



53

Putusan

Demikianlah dalam kasus Jan & Others lwn Ismail & Others, 
1866(5) Searle 102, kita mendapati Pengadilan diminta untuk 
memutus hak-hak pengangkatan jabatan resmi di sebuah mas-
jid. Mungkin tidaklah salah untuk mencatat bahwa dalam kasus 
ini kita melihat dua kelompok Muslim yang berselisih menda-
tangi pengadilan sekuler untuk memutuskan masalah hukum 
dan praktik Muslim. Memang selama bertahun-tahun terdapat 
banyak contoh pengadilan kita menerapkan hukum Islam 
(Mohammedan law) serta penggunaan dan adat istiadat Muslim 
tanpa ada poin keberatan bahwa tidaklah pantas bagi penga-
dilan sekuler untuk memutus masalah yang bersifat demikian. 
(Lihat dalam hal ini artikel di Cape Law Journal tahun 1907 
pada halaman 176 yang berjudul Mohammedan Law in South 
Africa dan juga Hessen & Others lwn Daout, 6 SC 372; Behardien 
lwn Intillah, 6 CTR 41; Du Toit & Others lwn Domingo, 7 CTR 
134; Dobie & Others lwn Salie & Others, 1900(7) SC 552; Salie 
lwn Connelly & Others, 1908 EDC 97; Omar Raffie & Others 
lwn Behardien Jappie & Another, 1891(6) EDL 169; Jamile & 
Others lwn African Congregational Church, 1971(3) SA 836(d) 
pada 840(E) dan Allen & Others NNO lwn Gibbs & Others, 
1977(3) SA 212 SECLD).

Sangatlah jelas baik dari pembelaan maupun dari bukti-buk-
ti bahwa apa yang sebenarnya coba dilakukan oleh penggugat 
kedua sebagai warga negara ini adalah, pertama, untuk mene-
gakkan hak-hak sipilnya agar nama baiknya tidak dicemarkan; 
kedua, untuk menetapkan haknya menghadiri masjid yang 
menurutnya ia dilarang masuk secara tidak sah dan, ketiga, 
untuk menetapkan haknya atas pemakaman di kuburan yang 



54

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

ditetapkan oleh hibah Gubernur Cape. Agar berhasil dalam 
klaim-klaim di atas, penggugat harus membuktikan bahwa ia 
adalah seorang Muslim dan di sinilah klaim untuk penetapan 
hal tersebut menjadi relevan. Ini adalah klaim yang tidak berwu-
jud dalam kekosongan (in vacuo), juga bukan klaim yang hanya 
bersifat kepentingan akademis semata. Menurut pandangan 
saya, ini adalah jenis perintah yang tepat untuk dikabulkan 
dalam keadaan kasus ini karena hal ini terkait erat dengan 
perintah-perintah lain yang melibatkan hak-hak sipil seorang 
warga negara. Memang, ini adalah fondasi di mana hak atas pe-
rintah-perintah tersebut berpijak. Oleh karena itu, pengadilan 
tidak memiliki pilihan lain selain memeriksa masalah apakah 
penggugat kedua adalah seorang Muslim atau bukan, dan peng-
adilan akan gagal dalam tugasnya terhadap warga negara ini jika 
menolak untuk melakukannya. Hal ini masuk secara tepat dan 
tegas dalam prinsip yang dikemukakan oleh Dewan Penasihat 
Kerajaan (Privy Council) dalam kasus Long lebih dari satu abad 
yang lalu, sebuah prinsip yang telah diterapkan secara konsisten 
oleh pengadilan kita hingga hari ini.

PUTUSAN
Setelah menjelaskan sikap kliennya, Tuan Desai dan 

klien-kliennya kemudian meninggalkan pengadilan dan tidak 
memainkan peran lebih lanjut dalam persidangan.

Saya kemudian beralih ke pertimbangan pokok-pokok 
klaim penggugat kedua yang kini diajukan tanpa adanya per-
lawanan. Karena bukti tidak terbantahkan, tidak serta merta 



55

Putusan

bukti tersebut harus diterima oleh pengadilan. Sebagaimana 
ditunjukkan oleh Hakim Ketua Innes dalam Siffman lwn Kriel 
1909 TS 538:

“Tidaklah berarti karena bukti tidak terbantahkan 
maka bukti itu benar. Kisah yang diceritakan oleh orang 
yang memikul beban pembuktian mungkin sangat ti-
dak masuk akal sehingga tidak dapat memenuhinya”.

Demikian pula dalam Shenker Bros. lwn Bester, 1952(3) SA 
655 AD, Hakim Banding Greenberg pada halaman 670(G) 
mengamati:

“Demikian pula, keadaan bahwa bukti tidak ter-
bantahkan bukanlah pembenaran untuk menutup 
mata terhadap fakta, jika memang faktanya demikian, 
bahwa bukti itu terlalu samar dan kontradiktif untuk 
berfungsi sebagai bukti dari pertanyaan yang sedang 
diperselisihkan”.

Saya tidak mengabaikan pertimbangan-pertimbangan ini 
ketika menilai bukti yang diajukan di hadapan saya.

Seperti yang telah diindikasikan, inti utama dari dasar gugat-
an penggugat kedua adalah bahwa Islam didirikan di atas doktrin 
dan prinsip fundamental tertentu. Penggugat kedua mengajukan 
ke pengadilan ini kesaksian dari Hafiz Sher Mohammad, seorang 
teolog dan mubaligh Ahmadiyah serta seorang cendekiawan 
dan orang yang terpelajar dalam masalah-masalah mengenai 



56

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

iman Muslim dan praktik keagamaan. Saya yakin bahwa beliau 
adalah seorang ahli di bidang ini dan mampu berbicara dengan 
otoritas mengenainya. Sebelum membahas masalah-masalah 
ini, saksi memberikan perspektif sejarah singkat tentang gerakan 
Ahmadiyah. Gerakan ini, pada utamanya, berkisar pada kehi-
dupan pendirinya, seseorang bernama Mirza Ghulam Ahmad 
yang lahir sekitar tahun 1835 di tempat yang sekarang menjadi 
Pakistan dan meninggal pada tahun 1908. Selama tahun 1880 
hingga 1884 ia menulis risalah pertamanya dalam empat jilid 
yang dikenal sebagai Barahin-i-Ahmadiyya. Bukti tersebut tidak 
hanya menyatakan bahwa, dalam sebuah wahyu Tuhan, telah 
mempercayakan kepadanya misi khusus, tetapi bahwa ia men-
dakwah sebagai Mujaddid (pembaharu) abad ke-14. Gerakan itu 
sendiri dinamai pada tahun 1900 menurut nama Nabi Suci. Hal 
ini diperlukan oleh persyaratan bahwa “sekte-sekte” Muslim di-
haruskan untuk diidentifikasi dalam sensus yang diadakan pada 
tahun 1901. Setelah kematian Mirza pada tahun 1908, kepe-
mimpinan jatuh ke tangan seseorang bernama Nur-ud-din yang 
memimpin gerakan tersebut hingga tahun 1914. Pada tahun 
tersebut timbul perbedaan tertentu antara dua kelompok dalam 
gerakan tersebut. Hal ini memuncak pada perpecahan di dalam 
gerakan tersebut. Satu kelompok dikenal sebagai kaum Lahori 
dan kelompok lainnya dikenal sebagai kaum Qadiani. Kepada 
kelompok pertamalah penggugat kedua termasuk. Setelah per-
pecahan pada Maret 1914, kepemimpinan kelompok Lahori 
beralih ke Muhammad Ali yang memegangnya hingga tahun 
1951 ketika Sadr-ud-din mengambil alih kepemimpinan. Pada 
tahun 1981 pemimpin saat ini Dr. Saeed Ahmad Khan mulai 



57

Putusan

menjabat. Pada tahun 1974 konstitusi Pakistan diamandemen 
dan sebagai akibatnya kaum Ahmadiyah dinyatakan sebagai 
non-Muslim. Akhirnya, pada April 1984, sebuah peraturan 
presiden (presidential ordinance) diundangkan yang menetapkan 
hukuman tertentu jika seorang Ahmadi menyebut dirinya seo-
rang Muslim. Apa pun posisinya menurut hukum Pakistan, ma-
salah yang harus diputuskan oleh Pengadilan ini sesuai dengan 
hukum Afrika Selatan adalah apakah penggugat berhak atas 
ganti rugi yang diklaimnya. Ini membawa kita pada kesaksian 
Hafiz Sher Mohammad.

Beliau membahas pertama-tama mengenai apa yang menda-
sari “Islam” dan “Muslim” dengan memeriksa secara cermat Al-
Qur’an Suci, Hadis (yakni sabda-sabda Nabi Suci Muhammad) 
dan pandangan sejumlah ulama Muslim. Inti dari aspek kesak-
siannya ini adalah bahwa agama Islam dapat diringkas dalam 
dua frasa: “la ilaha ill-Allah” (tiada Tuhan selain Allah) dan 
“Muhammad-ur rasul Allah” (Muhammad adalah rasul Allah). 
Dengan menegaskan dua ajaran ini seseorang memasuki persau-
daraan Islam. Ini dikenal sebagai Kalimah.

Meskipun aspek utama dari agama Islam adalah pengucapan 
Kalimah, cukup jelas bahwa menurut ajaran Nabi Suci, seorang 
Muslim harus dikenali melalui perilaku praktisnya. Menurut 
Hadis, Nabi Suci tercatat pernah bersabda:

“Islam adalah engkau menyembah Allah semata dan 
tidak menyekutukan sesuatu pun dengan-Nya, mendi-
rikan salat, memberikan sedekah (Zakat), menunaikan 



58

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

ibadah haji (Haji) ke Makkah dan berpuasa selama 
Ramadan.”

Menurut bukti yang diajukan di hadapan Pengadilan, dan 
khususnya, tulisan-tulisan Hadis, tidak perlu menyelidiki seca-
ra mendalam keyakinan yang dipegang oleh seseorang untuk 
menentukan apakah ia seorang Muslim. Seseorang hanya perlu 
melihat beberapa aspek dari perilaku lahiriahnya. Jika ia terlihat 
shalat dengan tata cara shalat Muslim, shalat menghadap arah 
orang Muslim shalat, atau jika ia terdengar memproklamasikan 
Kalimah, sebagai contoh, maka ia adalah seorang Muslim.

Terlebih lagi, menurut sabda Nabi Suci, sebagaimana ter-
catat dalam Hadis, tidak pantas bagi seorang Muslim untuk 
mengutuk Muslim lainnya sebagai kafir atau orang tak beriman. 
Memang takfir atau penghukuman seorang Muslim oleh Muslim 
lainnya sebagai kafir dilarang keras. Prinsip ini melangkah seja-
uh mengatakan bahwa jika iman seseorang hanya sebesar satu 
persen, hal itu tidak membuatnya menjadi kafir, yakni:

“... jika ada sembilan puluh sembilan alasan untuk 
menganggap seseorang sebagai kafir dan hanya satu 
alasan yang menentangnya, mufti dan hakim wajib 
bertindak berdasarkan satu alasan tersebut untuk me-
niadakan kekufuran (kufr) ...”

Pertanyaan yang muncul dari bukti ini adalah apakah 
keyakinan yang dipegang oleh Mirza Ghulam Ahmad dan 
Ahmadiyah Lahori menunjukkan bahwa mereka adalah 



59

Putusan

Muslim. Ini adalah aspek kedua dari kesaksian yang diberikan 
oleh Hafiz Sher Mohammad. Saksi mengutip secara ekstensif 
dari tulisan-tulisan pendiri gerakan tersebut. Referensi dibuat 
hanya pada dua kutipan:

“... Inti dan esensi agama kami adalah: Tiada Tuhan 
selain Allah, dan Muhammad (damai besertanya) ada-
lah rasul Allah ...”

dan

“... Agama kami adalah Islam yang sama. Ini bukan 
baru. Ada salat yang sama, puasa yang sama, haji yang 
sama, Zakat yang sama...”

Bukti ini tidak meninggalkan keraguan bahwa dasar di mana 
agama Islam didirikan adalah dasar dari keyakinan Mirza dan 
Ahmadiyah Lahori. Mirza menyatakan keyakinannya sendiri 
dan keyakinan para pengikutnya demikian:

“Kami beriman bahwa siapa pun yang mengurangi 
atau menambah Syariat Islam, bahkan sebesar atom 
sekalipun, atau membuang apa yang fardu (wajib) dan 
menghalalkan apa yang haram (terlarang), adalah tanpa 
iman, dan telah menyimpang dari Islam. Saya menasi-
hati pengikut saya bahwa mereka harus beriman pada 
Kalimah suci dari lubuk hati mereka yang paling dalam, 
yakni bahwa tiada tuhan selain Allah dan Muhammad 



60

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

adalah Rasul Allah, bahkan sampai mereka meninggal, 
bahwa mereka beriman pada semua nabi dan semua 
kitab wahyu yang keasliannya ditetapkan dari Qur’an 
Suci dan bahwa mereka menerima sebagai kewajiban 
puasa, salat, zakat, dan haji dan semua yang telah di-
tetapkan sebagai fardu oleh Allah Ta’la dan Rasul-Nya, 
dan bahwa mereka menerima sebagai haram semua 
yang telah diharamkan dan dengan demikian mengi-
kuti Islam dalam arti yang sebenarnya. Kesimpulannya, 
adalah wajib untuk beriman pada semua hal yang pa-
danya terdapat ijma’ dalam keyakinan dan praktik dari 
orang-orang saleh dari masa-masa awal Islam, dan yang 
dianggap sebagai Islam oleh konsensus Ahlussunah.”

Saksi kemudian merujuk pada otoritas-otoritas Islam ter-
tentu mengenai subjek siapa itu Muslim dan khususnya apakah 
Ahmadi adalah Muslim. Saya diberitahu bahwa doktrin esensial 
dari iman Muslim, Kalimah atau kredo Islam, yakni bahwa 
hanya ada satu Tuhan, Allah, dan bahwa Muhammad adalah 
Rasul-Nya, dan bahwa keyakinan ini serta keyakinan akan salat, 
puasa, zakat, dan Haji (jika mampu) telah sering diakui oleh 
pengadilan-pengadilan di negara-negara Muslim dan oleh pe-
nulis-penulis terpelajar tentang hukum Islam sebagai batu uji 
untuk mengidentifikasi seseorang sebagai Muslim. Berbagai 
otoritas yang dirujuk jelas mendukung pendapat ini. Saya juga 
dirujuk pada putusan-putusan pengadilan asing yang meski-
pun tidak memiliki otoritas mengikat namun instruktif karena 



61

Putusan

mendukung pendapat umum yang diajukan oleh Penggugat 
Kedua. Saya merujuk pada beberapa di antaranya.

Di antara putusan-putusan tersebut, referensi dapat dibu-
at pada hal-hal berikut: Narantakath lwn Parakkal (1922) 45 
Indian Law Reports Madras 986. Hakim: Oldfield & Krisshnan 
JJ. Catatan kepalanya berbunyi:

“Doktrin esensial dari agama Islam adalah bahwa 
Tuhan itu hanya satu dan bahwa Muhammad adalah 
nabi-Nya; oleh karena itu kaum Ahmadiyah yang juga 
memegang keyakinan tersebut hanyalah sebuah sekte 
dari kaum Muslim, terlepas dari fakta bahwa mereka 
berbeda dari kaum Muslim lainnya dalam beberapa 
masalah keyakinan agama lainnya. Oleh karena itu, ke-
tika seorang Muslim menjadi seorang Ahmadi, ia tidak 
menjadi murtad.”

Kemudian ada kasus Maullim & Another lwn Marrikan 
(Kasus No 513/1925) Mahkamah Agung Straits Settlements 
(Singapura). Saya mengutip dari putusan Hakim Deane:

“Bukti yang sangat kuat dalam kasus ini adalah bah-
wa dasar-dasar Islam diyakini oleh kaum Ahmadiyah 
yang oleh karena itu juga berhak disebut sebagai kaum 
Muslim dan bukan Kafir dan bahwa poin-poin di mana 
mereka berbeda dari kaum ortodoks adalah pada tra-
disi-tradisi yang tidak pernah dianggap fundamental.”



62

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

Kasus selanjutnya adalah Hakim Khalil Ahmad & others lwn 
Malik Israfil and Others 1917 Vol 37 Indian Cases (Pengadilan 
Tinggi Patna) hal 302. Hakim: Sir Edward Chamier CJ dan Roe 
J. Bagian berikut muncul:

“Anggota sekte Ahmadiyah dari Qadian adalah kaum 
Muslim; pengadilan di bawah telah memberikan alasan 
untuk memutus bahwa para penggugat adalah kaum 
Muslim, terlepas dari perbedaan pendapat mereka yang 
nyata dari opini ortodoks dalam beberapa rukun iman 
yang penting.”

Dan akhirnya Airyasha Koreshi lwn Hishmatullah Koreshi 
(1972) Vol XXIV All Pakistan Legal Divisions (Karachi) hal 
653. Hakim: Imdadally H Agha J. Catatan kepalanya berbunyi:

“Seorang Muslim menjadi seorang Bahai dan setelah 
tetap demikian selama beberapa tahun kembali ke Islam 
dengan meninggalkan keyakinan Bahai dan mengu-
capkan Kalimah. Diputuskan: sekadar pengucapan 
Kalimah sudah cukup bagi seseorang untuk menjadi 
seorang Muslim; tidak ada formalitas atau ritual lain 
yang diperlukan.”

Hakim yang terpelajar dilaporkan (pada hal 657) 
mengatakan:



63

Putusan

“Untuk menjadi seorang Muslim semua kitab otori-
tatif Islam sepakat bahwa jika seseorang beriman pada 
keesaan Tuhan (Allah) dan Muhammad SAW sebagai 
nabi-Nya dan juga mengatakan bahwa ia adalah se-
orang Muslim maka ia menjadi seorang Muslim dan 
tidak ada formalitas atau ritual lain yang harus dilalui 
olehnya.”

Karena pembelaan telah ditarik oleh Para Tergugat, maka 
menjadi kewajiban bagi Penggugat Kedua untuk membukti-
kan kasusnya sebagaimana tercantum dalam memori gugatan. 
Secara tegas, tidak ada kebutuhan untuk menanggapi kasus yang 
didakwakan oleh Para Tergugat. Namun demikian, Penggugat 
Kedua tidak memuaskan dirinya dengan pembuktian kasusnya 
sendiri; ia melanjutkan untuk menanggapi kasus sebagaimana 
didakwakan oleh Para Tergugat dan khususnya ia menanggapi 
pembelaan yang diajukan oleh Para Tergugat bahwa karena 
berbagai alasan yang dinyatakan mengenai keyakinan mereka, 
Ahmadi bukanlah Muslim. Pembelaan pertama adalah bahwa 
Ahmadi tidak menerima dan mempercayai apa yang dikenal 
sebagai finalitas Nabi Suci dan bahwa pendiri mereka, Mirza, 
telah memproklamasikan dirinya sebagai nabi setelah Nabi Suci. 
Ini adalah aspek ketiga dari kesaksian yang diajukan oleh saksi 
Mohammad.

Aspek ini disebut sebagai masalah Khatam an-Nabiyyin, 
yakni keyakinan pada Nabi Suci Muhammad sebagai Nabi 
Terakhir dan Penutup. Sekali lagi saksi mengutip secara ekstensif 
dari tulisan-tulisan Mirza untuk menetapkan bahwa pendiri itu 



64

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

sendiri dan anggota gerakan tersebut percaya bahwa Nabi Suci 
Muhammad adalah Khatam an-Nabiyyin. Saya hanya merujuk 
pada hal-hal berikut:

“... Saya beriman bahwa Nabi Suci, damai besertanya, 
adalah Khatam dari para nabi ...”

dan

“... Saya beriman pada Nabi Suci SAW, sebagai 
Khatam an-Nabiyyin...”

dan

“... Saya beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, dan 
saya juga beriman bahwa Nabi Suci, damai besertanya, 
adalah Khatam an-Nabiyyin ...”

Saksi kemudian melanjutkan untuk menganalisis tu-
lisan-tulisan Mirza guna menetapkan makna yang ia atribusikan 
pada istilah Khatam an-Nabiyyin. Ia menulis:

“... Al-Qur’an Suci tidak mengizinkan kedatangan 
rasul mana pun setelah Khatam an-Nabiyyin, baik yang 
lama maupun yang baru ...”

dan juga



65

Putusan

“... Nabi Suci kita, damai besertanya, menjadi Khatam 
an-Nabiyyin adalah penghalang bagi kedatangan nabi 
lainnya ...”

Setelah menetapkan secara tepat apa yang diyakini pendiri 
mengenai finalitas kenabian dan setelah menganalisis makna 
yang tepat dari keyakinan yang dinyatakannya, saksi melan-
jutkan untuk memeriksa tulisannya dengan pandangan untuk 
menetapkan bahwa ia sendiri, sepanjang hidupnya, menyangkal 
klaim apa pun sebagai nabi. Merujuk pada tulisan-tulisan pen-
diri, saksi mengutip:

“... Adalah fitnah total oleh Muhammad Husain un-
tuk menganggap kepada saya bahwa saya menyangkal 
mukjizat dan bahwa saya mendakwahkan Kenabian, 
dan bahwa saya tidak menganggap Nabi Suci sebagai 
Khatam al-anbiya. Tuhan melarang ... tidak, sebalik-
nya, Tuhan adalah saksi bahwa saya mengimani semua 
hal ini...”

dan lagi

“... Saya tidak mendakwahkan Kenabian. Ini adalah 
kesalahanmu, atau engkau memiliki motif tertentu 
dalam pikiran ...”

dan lagi



66

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

“... Penentang yang bodoh menuduh saya bahwa 
orang ini mengaku sebagai nabi atau rasul. Saya tidak 
membuat dakwahan seperti itu ...”

dan lagi

“... Dalam menghadapi Ulama saat ini, hamba yang 
rendah hati ini telah ... bersumpah berkali-kali demi 
Allah bahwa saya tidak mendakwahkan kenabian 
apapun...”

Pada saat yang sama tidak ada keraguan bahwa Mirza Ghulam 
Ahmad memang mengklaim telah menerima wahyu dari Tuhan. 
Saksi dengan demikian membahas seluruh pertanyaan tentang 
wahyu dalam Islam dengan referensi khusus pada kelanjutannya 
di antara para wali Muslim. Ini adalah aspek utama keempat 
dari kesaksiannya.

Berdasarkan otoritas Qur’an Suci, ia berusaha keras untuk 
menunjukkan bahwa karakteristik khas dari agama yang benar 
adalah bahwa agama itu mengajak untuk menerima akan Tuhan 
yang hidup yang mendengarkan doa-doa orang yang tertekan, 
menghilangkan masalah mereka, dan berbicara kepada hamba-
hamba-Nya. Setiap penganut Islam dapat membuat klaim 
lisan bahwa Islam membawa manusia kepada Tuhan. Namun, 
untuk memanggil orang-orang dunia menuju Tuhan berda-
sarkan pengalaman dan pencapaian pribadi seseorang, adalah 
pekerjaan hanya mereka yang disucikan oleh Tuhan sendiri, dan 
merupakan pengikut sempurna dari Nabi Suci Muhammad. 



67

Putusan

Mengembangkan tema wahyu dalam Islam, saksi mengindika-
sikan bahwa dengan berakhirnya kenabian bersama Nabi Suci 
Muhammad, petunjuk yang harus diterima umat manusia telah 
selesai. Ia kemudian mengajukan pertanyaan: apakah kasusnya 
demikian bahwa, dengan selesainya petunjuk, hubungan antara 
Pencipta dan makhluk-Nya telah terjalin secara permanen, dan 
semua manusia di masa depan akan sampai kepada Tuhan sejak 
lahir? Atau, akankah orang-orang masih hanyut menjauh dari 
Tuhan dan kehilangan jalan yang benar, bahkan setelah finalitas 
kenabian? Siapa yang akan mengambil tempat para nabi untuk 
menjalin hubungan antara Tuhan dan orang-orang yang tersesat 
ketika orang-orang dapat tersesat meskipun ada ajaran yang 
sempurna?

Ia kemudian melanjutkan untuk menunjukkan, berdasar-
kan otoritas Qur’ani, bahwa, sebagaimana Nabi Suci memang-
gil orang-orang kepada Tuhan melalui cahaya yang diberikan 
kepadanya oleh wahyu, demikian pula mereka dari pengikutnya 
yang menerima cahaya wahyu akan menjalin hubungan antara 
Tuhan dan makhluk-Nya berdasarkan wahyu. Orang-orang se-
perti itu disebut wali-wali Allah; dan wahyu yang mereka terima 
bukanlah wahyu kenabian (wahy nubuwwat) melainkan wahyu 
kewalian (wahy wilayat).

Setelah itu, saksi membahas cara-cara di mana Tuhan me-
wahyukan diri-Nya. Tidak perlu membahas subjek ini secara 
rinci selain untuk membuat pengamatan bahwa bahkan dalam 
cara-cara wahyu, perbedaan ditarik antara wahyu yang umum 
bagi para wali dan nabi dan wahyu yang eksklusif bagi para nabi. 
Cara wahyu yang disebutkan terakhir ini (wahy nubuwwat) 



68

Kasus Ahmadiyah Bagian 2: Keputusan

berakhir dengan Nabi Suci Muhammad tetapi komunikasi ilahi 
di antara kaum Muslim berlanjut dalam...



69

Putusan

BAGIAN 3:  
PEMBUKTIAN

aaiil.org



70

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



71

Putusan

Bagian ini berisi bukti tertulis yang diserahkan kepada 
pengadilan selama persidangan pada bulan November 1985, 
atas nama saksi ahli agama, Maulana Hafiz Sher Mohammad. 
Bukti ini telah disebutkan secara ekstensif dalam Putusan, dan 
kutipan-kutipan darinya yang diberikan di sana akan ditemukan 
di Bagian ini, dengan referensi lengkap. Bukti tertulis tersebut 
juga dipresentasikan secara lisan di pengadilan, dan sebagai tam-
bahan beberapa bukti lisan murni juga diberikan (yang tidak 
dicatat di sini).

Bukti tertulis tersebut berupa dokumen-dokumen indivi-
dual, sebagian besar disebut Bagian (Sections), masing-masing 
membahas satu masalah. Dalam buku ini, kami telah membe-
rikan Catatan Penyusun singkat sebelum setiap Bagian, untuk 
menjelaskan kepada pembaca kami tujuan dan relevansi bukti 
yang terkandung di dalamnya. Tanpa penjelasan tersebut, akan 
sulit bagi mereka yang tidak terbiasa dengan kasus ini untuk 
mengikuti bukti tersebut.

Kami telah mengadopsi konvensi, di dalam kutipan, bahwa 
setiap kali ada kata-kata penjelas dari kami yang diperlukan, 
kata-kata ini diberikan dalam kurung siku, demikian: [...]. 



72

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Penggunaan kurung biasa, yaitu (...), dalam kutipan terjemahan 
adalah untuk menunjukkan kata-kata asli penulis, di mana hal 
ini diperlukan untuk klarifikasi terjemahan.



73

1. SIAPAKAH 
MUSLIM ITU?

Catatan Penyusun. Bagian paling mendasar dari bukti 
kami berkaitan dengan pertanyaan: Apa yang harus diakui, di-
amalkan, atau dilakukan seseorang, menurut ajaran Islam, agar 
dapat dikenal sebagai seorang Muslim? Harus diperjelas bahwa 
pokok masalah di sini bukanlah apa syarat bagi seseorang untuk 
menjadi Muslim yang sejati dan sempurna dalam iman dan 
perbuatan. Masalah yang relevan dengan kasus ini adalah: Apa 
kriteria yang ditetapkan oleh Islam bagi seseorang untuk dikenal 
sebagai, diidentifikasi sebagai, dan diperlakukan sebagai seorang 
Muslim sejauh menyangkut masalah hukum perdata dan hu-
bungan sosialnya dengan Muslim lainnya. Bukti mengenai poin 
ini dibagi menjadi enam bagian:

1.	 Dari Al-Qur’an, kutipan-kutipan yang menunjukkan 
bahwa beriman kepada Allah dan Rasul-Nya menjadikan 
seseorang ‘Muslim’.



74

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 Dari Hadis, peristiwa-peristiwa yang menunjukkan bahwa 
pada masa hidup Nabi Suci Muhammad, orang-orang me-
meluk Islam dengan mengucapkan Kalimah Syahadat.

3.	 Pendapat para otoritas Muslim, sepanjang sejarah Islam, 
yang kembali menunjukkan bahwa untuk dikenal sebagai 
seorang Muslim dan dimasukkan ke dalam komunitas 
Islam, seseorang hanya perlu mengikrarkan Kalimah 
tersebut.

4.	 Sabda Nabi Suci Muhammad, yang memberikan tanda-tan-
da lahiriah tertentu dari seorang Muslim, sehingga seseo-
rang yang menunjukkan tanda-tanda tersebut harus diper-
lakukan sebagai seorang Muslim.

5.	 Al-Qur’an, Hadis, dan teolog Muslim, tentang larangan 
Takfir (menyebut seorang Muslim sebagai kafir).

6.	 Pandangan teolog Muslim bahwa seseorang tidak dapat 
disebut kafir dengan alasan bahwa ia berbeda pendapat 
dengan penafsiran yang umum diterima mengenai suatu 
poin keagamaan.

5.1.	 Qur'an Suci
Agama Islam diringkas dalam dua frasa: la ilaha ill-Allah 

(tidak ada Tuhan selain Allah) dan Muhammad-ur rasul Allah 
(Muhammad adalah utusan Allah). Dengan menegaskan dua 
prinsip ini, seseorang memasuki persaudaraan Islam.

Kedua unsur ini tidak muncul bersamaan dalam Al-Qur’an, 
sebagaimana dalam Kalimah Syahadat, tetapi masing-masing 
merupakan tema yang konstan dalam Al-Qur’an:



75

1. Siapakah Muslim Itu?

“Ketahuilah, bahwa tidak ada Tuhan selain Allah.” 
(47:19)

dan

“Muhammad adalah utusan Allah.” (48:29)

Al-Qur’an juga berfirman: “Berimanlah kamu kepada Allah 
dan rasul-rasul-Nya.” (4:171)

Mengenai siapa itu Muslim, Al-Qur’an berfirman:
1.	 “Katakanlah: Diwahyukan kepadaku bahwasanya Tuhanmu 

adalah Tuhan Yang Maha Esa. Maka tidakkah kamu (hen-
dak) menjadi orang-orang yang berserah diri (Muslim)?” 
(21:108)

2.	 “Katakanlah: Kami beriman kepada Allah dan kepada apa 
yang diturunkan kepada kami dan yang diturunkan kepada 
Ibrahim, Ismail, Ishak, Yakub, dan anak-anak cucunya, dan 
apa yang diberikan kepada Musa dan Isa serta apa yang 
diberikan kepada nabi-nabi dari Tuhannya. Kami tidak 
membeda-bedakan seorang pun di antara mereka dan kami 
hanya berserah diri (Muslim) kepada-Nya.” (2:136)

3.	 “ Dan tatkala Aku wahyukan kepada para murid (Nabi 
‘Isa): Berimanlah kepada-Ku dan kepada Utusan-Ku, me-
reka berkata: Kami beriman, dan saksikanlah bahwa kami 
orang yang berserah diri (5:111)



76

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

4.	 “Orang-orang Arab Badui itu berkata: ‘Kami telah beri-
man’. Katakanlah kepada mereka: ‘Kamu belum beriman, 
tetapi katakanlah ‘kami telah tunduk (Islam)’, karena iman 
itu belum masuk ke dalam hatimu.” (49:14)

5.	 “Janganlah kamu mengatakan kepada orang yang mengu-
capkan salam (assalamu alaikum) kepadamu: ‘Kamu bukan 
seorang mukmin’.” (4:94)

Ayat-ayat ini menjelaskan bahwa orang yang percaya pada 
keesaan Allah dan kenabian Nabi Suci Muhammad, serta perca-
ya pada wahyunya, adalah seorang Muslim. Ayat no. 5 bahkan 
melangkah lebih jauh dengan mengatakan bahwa seseorang 
yang mengucapkan salam assalamu alaikum untuk menunjuk-
kan bahwa ia seorang Muslim tidak boleh disebut kafir (orang 
yang tidak percaya atau non-Muslim).

5.2.	 Bagaimana Nabi Suci mengislamkan 
orang-orang

1.	 “Ibnu Umar meriwayatkan bahwa Rasulullah, semoga 
damai dan berkah Allah tercurah atasnya, bersabda: Islam 
dibangun di atas lima perkara—bersaksi bahwa tidak ada 
tuhan selain Allah dan bahwa Muhammad adalah utusan 
Allah, mendirikan shalat, menunaikan zakat, haji, dan 
puasa di bulan Ramadan.” (Bukhari, Kitab Iman; Buku 2, 
bab 1; hal. 90 dari edisi yang digunakan) Catatan: Dalam 
hadis ini, Kalimah Syahadat dihitung sebagai salah satu dari 
lima dasar. Landasan utamanya adalah Kalimah Syahadat, 
sedangkan dasar-dasar lainnya dibangun di atasnya.



77

1. Siapakah Muslim Itu?

2.	 “Ibnu Abbas menceritakan bahwa Nabi Suci mengutus 
Mu’adz ke Yaman [sebagai gubernur], dan memerintah-
kannya: Ajaklah orang-orang untuk bersaksi bahwa tidak 
ada tuhan selain Allah, dan bahwa aku adalah utusan Allah; 
jika mereka menerima ini, sampaikan kepada mereka bah-
wa Allah telah mewajibkan atas mereka shalat lima waktu 
sehari semalam; jika mereka menerima itu, sampaikan ke-
pada mereka bahwa Allah telah mewajibkan atas mereka 
untuk mengeluarkan zakat, yang diambil dari orang-orang 
kaya di antara mereka dan diberikan kepada orang-orang 
miskin di antara mereka.” (Bukhari, Kitab Zakat; Buku 24, 
bab 1)

3.	 “Ketika saat ajal Abu Thalib semakin dekat, Rasulullah, 
semoga damai dan berkah Allah tercurah atasnya, datang 
kepadanya dan mendapati Abu Jahal bin Hisyam dan 
Abdullah bin Abi al-Mughirah bersamanya. Rasulullah ber-
kata kepada Abu Thalib: Wahai paman! Ucapkanlah ‘Tidak 
ada tuhan selain Allah’, aku akan bersaksi untukmu di ha-
dapan Allah tentang hal ini. “Lalu Abu Jahal dan Abdullah 
bin Abi Umayyah berkata: Wahai Abu Thalib! Apakah eng-
kau akan berpaling dari agama Abdul Muthalib? Rasulullah 
terus menawarkan Kalimah ini kepadanya, dan kedua orang 
itu terus mengulangi apa yang mereka katakan, hingga Abu 
Thalib mengucapkan kata-kata terakhirnya kepada mereka, 
bahwa ia mengikuti agama Abdul Muthalib, dan ia me-
nolak untuk mengucapkan, Tidak ada tuhan selain Allah.” 
(Bukhari, Kitab Jenazah; Buku 23, bab 81; vol i. hal. 511)



78

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

4.	 “Abu Bakar bertanya: Wahai Rasulullah, apakah keselamat-
an itu? Nabi Suci bersabda: Barang siapa yang menerima 
Kalimah yang aku tawarkan kepada pamanku [Abu Thalib], 
namun ia tolak, itulah sarana keselamatan.” (Mishkat 
al-Masabih, Kitab Iman, bag. 3)

5.	 “Anas meriwayatkan bahwa Nabi Suci bersabda: Tidak ada 
seorang pun yang bersaksi dengan sungguh-sungguh dari 
hatinya bahwa tidak ada Tuhan selain Allah dan bahwa 
Muhammad adalah utusan Allah, melainkan Allah meng-
haramkan baginya api neraka.” (Mishkat al-Masabih, Kitab 
Iman, bag. 1)

6.	 “Diriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa Nabi, semoga 
damai dan berkah Allah tercurah atasnya, mengirim pasuk-
an berkuda menuju Najd. Mereka membawa seorang pria 
dari Bani Hanifah, yang bernama Sumamah bin Usal, dan 
mengikatnya di salah satu tiang masjid. Kemudian Nabi 
Suci keluar menemuinya dan bersabda: Lepaskan ikatan 
Sumamah. Pria itu pergi ke pohon kurma di dekat masjid, 
mandi, kembali ke dalam masjid, dan berkata: Aku bersaksi 
bahwa tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad ada-
lah utusan-Nya.” (Bukhari, Kitab Shalat; Buku 8, bab 75; 
vol. i, hal. 243)

7.	 Abu Zarr menceritakan: “Aku berkata kepadanya [Nabi 
Suci]: Paparkan Islam kepadaku. Maka ketika beliau me-
maparkannya, aku menjadi seorang Muslim saat itu juga. 
Beliau bersabda kepadaku: ‘Wahai Abu Zarr! Rahasiakanlah 
hal ini, dan kembalilah ke negerimu. Apabila engkau men-
dengar tentang kemenangan kami, maka datanglah.’ Aku 



79

1. Siapakah Muslim Itu?

berkata: ‘Demi Dia yang mengutusmu dengan kebenaran, 
aku akan meneriakkan hal ini kepada mereka.’ Maka ia 
[Abu Zarr] pergi ke masjid, dan orang-orang Quraisy ada di 
sana. Ia berkata: Wahai orang-orang Quraisy! Aku bersaksi 
bahwa tidak ada tuhan selain Allah, dan aku bersaksi bah-
wa Muhammad adalah hamba dan utusan-Nya.” (Bukhari, 
Kitab al-Manaqib; Buku 61, bab 9; vol. ii, hal. 335)

8.	 Dalam kisah terkenal tentang masuknya Umar ke dalam 
Islam, yang dimuat dalam biografi Nabi Suci yang masyhur 
karya Shibli, Sirat an-Nabi, diceritakan bahwa ketika Umar 
menjadi yakin akan kebenaran Al-Qur’an, ia menyatakan 
keislamannya dengan berseru: “Aku bersaksi bahwa tidak 
ada tuhan selain Allah, dan aku bersaksi bahwa Muhammad 
adalah utusan Allah.” (Sirat an-Nabi, vol. i, hal. 225-226)

9.	 Ketika Abdullah bin Salam mendengar kedatangan Nabi 
Suci di Madinah, ia pergi menemuinya dan berkata: “Aku 
ingin menanyakan kepadamu tiga hal yang hanya diketa-
hui oleh para nabi.” Nabi Suci menjawab pertanyaan-per-
tanyaannya. Kisah selanjutnya berbunyi: “Ia [Abdullah] 
berkata: Aku bersaksi bahwa engkau adalah utusan Allah. 
Kemudian ia berkata: Wahai Rasulullah! Kaum Yahudi 
adalah kaum yang suka memfitnah; jika mereka mengeta-
hui aku masuk Islam sebelum engkau bertanya kepada me-
reka tentang aku, mereka akan memfitnahku. Maka ketika 
orang-orang Yahudi datang, Abdullah masuk ke dalam ru-
mah. Rasulullah, semoga damai dan berkah Allah tercurah 
atasnya, bertanya: Orang macam apa Abdullah bin Salam 
itu di antara kalian? Mereka menjawab: Ia adalah ulama 



80

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kami yang paling alim, putra dari orang yang paling alim, 
dan ia adalah yang terbaik di antara kami, putra dari orang 
yang terbaik. Nabi Suci bersabda: Bagaimana jika kalian 
melihat bahwa ia telah menjadi seorang Muslim? Mereka 
menjawab: Semoga Tuhan menyelamatkannya dari hal itu! 
Kemudian Abdullah keluar menemui mereka dan berkata: 
Aku bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain Allah, dan aku 
bersaksi bahwa Muhammad adalah utusan Allah. Mereka 
berkata: Ia adalah orang yang paling buruk di antara kami, 
putra dari orang yang paling buruk. Dan mereka mulai 
mencelanya.” (Bukhari, Kitab Para Nabi; Buku 60, bab 1; 
vol. ii, hal. 253)

10.	 “Diriwayatkan dari Abu Salamah bahwa ibunya telah 
menyampaikan keinginan terakhirnya agar seorang budak 
perempuan Muslim dimerdekakan atas namanya. Maka ia 
bertanya kepada Nabi Suci tentang hal itu dan ingin tahu 
apakah ia boleh memerdekakan seorang budak perempuan 
berkulit hitam dari kota Nobiyya yang ia miliki. Nabi Suci 
bersabda: Bawa dia ke sini. Ketika budak itu datang, beliau 
bertanya kepadanya: Siapakah Tuhanmu? Ia menjawab: 
Allah. Beliau bertanya: Siapakah aku? Ia menjawab: Utusan 
Allah. Beliau bersabda: Pergilah dan merdekakan dia, dia 
adalah seorang mukmin.” (Tarjuman as-Sunnah, vol. ii, hal. 
128)

11.	 Abu Hurairah menceritakan bahwa ia meminta Nabi Suci 
untuk mendoakan petunjuk bagi ibunya. Beliau berdoa: 
Ya Allah! Berilah petunjuk kepada ibu Abu Hurairah. Abu 
Hurairah kemudian menceritakan:”Aku lalu pergi dengan 



81

1. Siapakah Muslim Itu?

perasaan senang karena doa Rasulullah, semoga damai dan 
berkah Allah tercurah atasnya. Ketika aku mendekati pintu 
rumahku, pintu itu tertutup. Ibuku, yang mendengar su-
ara langkah kakiku, berseru: Tetaplah di tempatmu, Abu 
Hurairah. Aku bisa mendengar suara percikan air. Ia mandi, 
mengenakan pakaian atasnya, dan bergegas memakai keru-
dung. Kemudian ia membuka pintu dan berkata: Wahai 
Abu Hurairah! Aku bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain 
Allah, dan bahwa Muhammad adalah hamba dan utusan-
Nya. Aku bergegas kembali kepada Rasulullah, meneteskan 
air mata sukacita. Beliau memuji Allah, dan berkata baik 
tentang ibuku.” (Muslim, Kitab Keutamaan, vol. vi, hal. 
163-164)

12.	 “Buraidah bin al-Hasib menceritakan bahwa suatu hari 
mereka sedang duduk bersama Nabi Suci ketika beliau ber-
sabda kepada para sahabatnya: Mari kita pergi menjenguk 
tetangga Yahudi kita yang sedang sakit. Maka ketika Nabi 
Suci masuk untuk menemuinya, beliau mendapatinya 
hampir meninggal. Beliau menanyakan keadaannya, dan 
kemudian bersabda kepadanya: Bersaksilah bahwa tidak 
ada tuhan selain Allah, dan bahwa aku adalah utusan Allah. 
Anak Yahudi itu memandang ayahnya, yang tidak berbica-
ra. [Nabi Suci kemudian mengulangi pertanyaannya]. Sang 
ayah berkata: Bersaksilah untuk itu. Maka anak laki-laki itu 
berkata: Aku bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain Allah, 
dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah. Nabi Suci 
bersabda: Segala puji bagi Allah Yang, melalui aku, telah 



82

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

menyelamatkan orang ini dari api neraka.” (Bukhari, Kitab 
Jenazah)

13.	 Ketika Nabi Suci sedang tidur di bawah pohon, seorang 
Arab Badui mendatangi beliau dengan membawa pedang. 
Kisah tersebut berlanjut: “Dia [orang Badui itu] berkata: 
Siapa yang dapat menyelamatkanmu dariku sekarang? Nabi 
Suci menjawab: Allah. Pedang itu jatuh dari tangannya. 
Nabi Suci memungutnya dan bersabda: Siapa yang dapat 
menyelamatkanmu dariku sekarang? Orang itu berkata: 
Jadilah pemegang pedang yang lebih baik [maksudnya: 
Maafkan aku]. Nabi Suci bersabda: Apakah engkau bersak-
si bahwa tidak ada tuhan selain Allah dan bahwa aku ada-
lah utusan Allah? Ia menjawab: Tidak, tetapi aku berjanji 
bahwa aku tidak akan memerangimu ataupun memihak 
orang-orang yang memerangimu. Maka Nabi Suci membi-
arkannya pergi.” (Mishkat al-Masabih, bab Tawakal kepada 
Allah dan Kesabaran, Bag. 3)

14.	 Seseorang datang kepada Nabi Suci saat pertempuran 
sedang berlangsung. Ia bertanya: Apakah aku harus me-
merangi orang-orang kafir terlebih dahulu lalu menjadi 
Muslim, atau menjadi Muslim terlebih dahulu lalu berpe-
rang? Nabi Suci bersabda: Jadilah Muslim terlebih dahulu, 
lalu berperang. Orang itu berkata: Aku bersaksi bahwa 
tidak ada tuhan selain Allah, dan bahwa engkau adalah 
hamba dan utusan-Nya. Ia kemudian pergi dan berperang 
hingga ia terbunuh. (Tuhfat al-Akhyar, hal. 394)



83

1. Siapakah Muslim Itu?

15.	 Adi bin Hatim, seorang Sahabat Nabi Suci, menceritakan: 
Nabi Suci, ketika melihatku, bersabda: Adi, mengapa 
engkau lari dari la ilaha ill-Allah [Tidak ada tuhan selain 
Allah]? Apakah ada seseorang selain Allah yang patut disem-
bah? Mengapa engkau menahan diri untuk mengucapkan 
Allahu Akbar? Apakah ada seseorang yang lebih besar dari 
Allah? Kata-kata ini memberikan kesan yang begitu men-
dalam padaku sehingga aku segera mengucapkan Kalimah 
Syahadat dan menjadi seorang Muslim. (Tafsir Ibnu Katsir, 
terjemahan Urdu, di bawah ayat 1:5)

5.3.	 Otoritas Muslim tentang 'Siapakah Muslim Itu'
1. Abu Bakar

Ketika Abu Bakar menjadi Khalifah pertama, ia menulis 
surat kepada suku-suku tertentu yang murtad, menjelaskan ba-
gaimana ia menjadi seorang Muslim:

“Aku memuji Tuhan yang benar, yang selain Dia ti-
dak ada yang patut disembah. Aku menyatakan bahwa 
Allah itu Esa, tanpa sekutu, dan Muhammad adalah 
hamba dan utusan-Nya. Kami membenarkan pesan 
Allah yang ia bawa kepada kami. Barang siapa yang 
mengingkarinya, ia adalah kafir.” (Tarikh Thabari, ter-
jemahan Urdu, vol. i, bagian iv, hal. 38)



84

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Bagaimana suku yang murtad kembali menjadi Muslim
Ketika suku Abdul Qais menjadi murtad setelah wafatnya 

Nabi Suci, salah satu anggota suku ini mengumpulkan mereka 
dan membawa mereka kembali kepada Islam. Ia mengumumkan:

“Muhammad telah wafat, sebagaimana nabi-nabi se-
belumnya wafat. Aku menyatakan bahwa tidak ada tu-
han selain Allah dan bahwa Muhammad adalah hamba 
dan utusan-Nya.”

Sukunya berkata:

“Kami juga bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain 
Allah, dan sesungguhnya Muhammad adalah hamba 
dan utusan-Nya.”

Dengan demikian mereka tetap teguh dalam Islam. (Tarikh 
Thabari, vol. i, hal. 94-95. Bab tentang orang-orang murtad di 
Bahrain)

3. Imam Ghazali (w. 1111 M)
Ghazali, salah satu filsuf terbesar Islam, menulis:

i.	 “Barang siapa mengucapkan, ‘Tidak ada tuhan selain Allah, 
dan Muhammad adalah utusan Allah’, dengan lisan tetapi 
tidak membenarkannya dalam hatinya, tidak diragukan lagi 
bahwa di Akhirat ia akan dimasukkan ke dalam golongan 
orang-orang kafir, dan akan masuk neraka. Namun juga 



85

1. Siapakah Muslim Itu?

tidak diragukan lagi bahwa, sejauh menyangkut urusan du-
nia ini, otoritas agama dan sekuler akan memasukkannya 
ke dalam golongan kaum Muslim karena tidak diketahui 
apa yang ada di dalam hatinya, dan kita diwajibkan untuk 
menerima apa yang ada di lisannya.” (Ihya al-Ulum, hal. 
97)

ii.	 Dalam biografinya tentang Ghazali, Maulana Shibli 
menulis:

“Apakah doktrin Islam menurut Ghazali? Prinsip 
Islam hanyalah dua kalimat: Tidak ada tuhan se-
lain Allah, Muhammad adalah utusan Allah. 
Namun, dalam menjelaskan rincian hal-hal ini, 
perbedaan muncul dan banyak sekte bermunculan.” 
(Al-Ghazali oleh Shibli, hal. 102)

4. Imam Ibnu Taimiyah (w. 1327 M)
Sang Imam, seorang teolog terkemuka, yang dianggap seba-

gai mujaddid pada masanya, menulis:

“Bukti keislaman seseorang harus didasarkan pada 
sesuatu yang dapat diketahui oleh semua orang secara 
sama. Jika hal ini ditentukan oleh pengetahuan yang 
dimiliki oleh utusan Tuhan, maka semua orang muna-
fik akan dimasukkan ke dalam golongan orang-orang 
kafir. Jika mereka dibunuh atas dasar ini, mereka akan 
mendapat kesempatan untuk mendiskreditkan Islam 
dengan mengatakan bahwa Nabi Suci membunuh 
[orang-orang]-nya sendiri, sahabat-sahabatnya sendiri. 



86

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Oleh karena itu, pengakuan Kalimah Syahadat dengan 
lisan semata dijadikan kriteria untuk memeluk Islam, 
dan permulaan serta penghentian perang terhadap 
orang-orang kafir dibuat bergantung hanya pada 
Kalimah ini.”

(Kitab al-Iman, hal. 172 sebagaimana dirujuk dalam 
Tarjuman as-Sunnah, catatan kaki, vol. i, hal. 471, Delhi, 1948)

5. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Syah Waliyullah, seorang cendekiawan Muslim India, teo-

log, dan filsuf yang terkenal di dunia, yang diakui oleh seluruh 
umat Islam di India dan Pakistan saat ini, menulis:

“Ketika perintah-perintah dibakukan oleh Syariat, 
kata iman mulai diterapkan pada ‘dua kesaksian’, dan 
kata kufr (kekafiran) pada pengingkaran terhadap ke-
dua hal ini. Dengan mengingat terminologi ini, kita 
dapat mengatakan bahwa iman adalah mengakui de-
ngan lisan, dan kufr adalah mengingkari kedua hal ini 
dengan lisan.” (Al-Khair al-Kasir, hal. 440, diterbitkan 
di Karachi)

Yang dimaksud dengan “dua kesaksian” adalah Kalimah 
Syahadat.



87

1. Siapakah Muslim Itu?

6. Pandangan lain dari Syah Waliyullah
“Nabi Suci telah menggambarkan iman itu ada dua 

macam. Salah satunya adalah yang menjadi sandaran 
bagi perintah-perintah yang berkaitan dengan dunia 
ini, seperti perlindungan nyawa dan harta benda, dan 
yang berkaitan dengan masalah ketaatan lahiriah. Nabi 
Suci Muhammad telah bersabda: ‘Aku diperintahkan 
untuk memerangi manusia hingga mereka bersaksi 
bahwa tidak ada tuhan selain Allah dan Muhammad 
adalah utusan-Nya, mendirikan shalat dan menunai-
kan zakat; dan apabila mereka melakukan ini, mereka 
memiliki jaminan keamanan nyawa dan harta benda 
dariku.’ Dan mengenai kekafiran batin, Allah akan me-
minta pertanggungjawaban mereka atas hal itu. Nabi 
Suci bersabda: ‘Barang siapa yang mengerjakan shalat 
kita, menjadikan kiblat kita sebagai kiblatnya, dan 
memakan sembelihan kita, ia adalah seorang Muslim 
yang memiliki perjanjian [perlindungan] dari Allah 
dan Rasul-Nya; maka janganlah melanggar perjanjian 
Allah.’ Dan Nabi Suci bersabda: ‘Tiga hal adalah dasar 
iman kita: barang siapa yang mengucapkan Kalimah 
dengan lisannya, jangan sebut dia kafir karena dosa 
apa pun, dan jangan keluarkan dia dari Islam karena 
perbuatan buruk apa pun’.” (Hujjatullah al-Balighah, 
vol. i, bab Jenis keyakinan yang kedua, hal. 322)



88

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

7. ‘Mufradat’ Imam Raghib
Dalam kamus standar Qur’an Suci, Mufradat karya Imam 

Raghib, Islam didefinisikan sebagai berikut:

“Menurut Syariat, ada dua tingkatan [komitmen 
seseorang terhadap] Islam. Satu [tingkat pengakuan] 
Islam berada di bawah tingkat iman, dan itu adalah 
pengakuan dengan lisan dan pengucapan Kalimah. Hal 
itu menjamin perlindungan nyawa. Dalam hal ini, per-
tanyaan mengenai kebenaran keyakinan tidak timbul. 
Ayat Al-Qur’an yang menunjuk pada tingkatan Islam 
ini adalah: ‘Orang-orang Arab Badui itu berkata, Kami 
telah beriman. Katakanlah kepada mereka, Kamu be-
lum beriman, kamu sebaiknya katakan saja kami ada-
lah orang-orang Muslim (berserah diri).’

“Tingkatan Islam yang lain adalah yang berada di 
atas tingkat iman, dan itu adalah bahwa, selain meng-
akui Kalimah dengan lisan, harus ada keimanan dalam 
hati dan orang tersebut harus menunjukkan kesetiaan 
dalam perbuatan dan tunduk pada ketetapan Tuhan. 
Tingkatan Islam ini dirujuk dalam penyebutan berikut 
tentang Ibrahim: ‘Ketika Tuhannya berfirman kepada-
nya, berserahdirilah (aslim), ia menjawab, Aku berserah 
diri (aslamtu) kepada Tuhan semesta alam. Dan hal itu 
dirujuk dalam ayat berikut: ‘Sesungguhnya agama di 
sisi Allah ialah Islam’.” (Mufradat karya Raghib)



89

1. Siapakah Muslim Itu?

8. ‘Lisan al-Hukam’
Penulis kitab klasik Lisan al-Hukam menulis:

“Tertulis bahwa jika seorang ateis, atau penyembah 
berhala, atau orang yang percaya pada tuhan-tuhan 
selain Tuhan Yang Maha Esa, sekadar mengucapkan, 
Tidak ada tuhan selain Allah, ia masuk Islam. Atau 
jika ia mengucapkan, Aku percaya Muhammad adalah 
utusan Tuhan, ia masuk Islam. Hal ini karena para 
pengingkar Islam menahan diri dari mengucapkan dua 
rumusan ini. Oleh karena itu, jika ia menyatakan salah 
satu saja dari dua perintah ini, ia akan dikeluarkan dari 
kategori yang disebut non-Muslim, dan akan dianggap 
sebagai seorang Muslim.” (Lisan al-Hukam, hal. 204)

9. Imam Syafi’i
Syafi’i, pendiri salah satu dari empat mazhab fikih dalam 

Islam Sunni, menceritakan hal berikut:

“Dilaporkan kepada Umar, Khalifah kedua, menge-
nai seorang pria tertentu bahwa ia bukanlah seorang 
mukmin di dalam hati, melainkan hanya seorang 
Muslim dalam arti lahiriah. Umar bertanya kepada-
nya: ‘Bukankah benar bahwa engkau hanya seorang 
Muslim secara lahiriah, dan bukan benar-benar seorang 
Muslim, dan satu-satunya alasanmu memeluk Islam 
adalah untuk mendapatkan hak-hak Islam?’ Ia bertanya 
kepada Umar: ‘Tuan, apakah Islam mencabut hak-hak 



90

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

orang-orang yang mengikuti Islam hanya dalam arti 
lahiriah, dan apakah Islam tidak menyisakan jalan bagi 
mereka?’ Umar berkata: ‘Islam telah menyisakan jalan 
bagi mereka’, dan kemudian tidak mengatakan apa-apa 
lagi.” (Kitab al-Um, vol. vi, hal. 154)

10. Syarah Fiqh Akbar
Dalam karya fikih yang bersifat otoritatif ini, Imam Abu 

Mansyur menuliskan:

“Barang siapa yang ingin menjadi bagian dari umat 
Nabi Suci Muhammad, harus mengucapkan dengan li-
sannya, Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad 
adalah utusan Allah, dan membenarkan maknanya 
dalam hatinya. Ia kemudian adalah seorang Muslim, 
meskipun ia mungkin tidak mengetahui tentang kewa-
jiban dan larangan.” (hal. 34 dari edisi yang diterbitkan 
oleh Da’irat al-Mu’arif Mesir)

11. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M)
Pemimpin agama dan militer Muslim terkenal dari India 

Barat Laut ini mengislamkan dua orang Sikh sebagai berikut. 
Kisah ini diambil dari biografinya oleh penulis modern terkenal 
Abul Hasan Ali Nadwi.

“Selama tinggal di Panjtar, dua mata-mata Sikh datang 
menemui Syah Ismail Syahid. Ia menanyakan alasan ke-
datangan mereka. Mereka mengatakan bahwa mereka 



91

1. Siapakah Muslim Itu?

datang hanya untuk menemuinya. Ia berkata: ‘Kalian 
adalah tamu kami, tinggallah selama yang kalian suka. 
Setelah sekitar sepuluh hari, suatu hari mereka berkata: 
‘Tuan, kami telah tinggal bersama Anda selama sekian 
hari, mendengarkan apa yang Anda katakan, dan kami 
mendapati Anda melebihi apa yang kami dengar dari 
orang-orang mengenai kualitas terpuji dan akhlak Anda 
yang menyenangkan. Kami sangat mengagumi jalan 
dan agama Anda dan kami ingin Anda membimbing 
kami di dalamnya.’ Sayyid sangat senang, dan segera 
meminta mereka mengucapkan Kalimah Syahadat dan 
menjadi Muslim.” (Jab Iman ki Bahar A’ee, Lucknow, 
India, 1974, hal. 139-140)

12. The Preaching of Islam
Ini adalah buku sejarah termasyhur yang memberikan la-

poran akurat tentang penyebaran Islam, ditulis pada akhir abad 
kesembilan belas oleh orientalis terkemuka Sir Thomas Arnold. 
Buku ini sangat populer di dunia Muslim, dan tersedia dalam 
bahasa Urdu sebagai Da’wat-i Islam. Penulis mengutip jawaban 
yang ditulis oleh Syaikh al-Islam Konstantinopel pada tahun 
1888 kepada seorang penanya yang ingin menjadi Muslim. 
Jawaban tersebut berbunyi:

“Pada kenyataannya, dasar Islam adalah bahwa se-
seorang harus meyakini Tuhan itu Esa, dan meyakini 
kerasulan Nabi Suci Muhammad. Yaitu, seseorang 
harus meyakini hal ini dalam hati, dan menyatakannya 



92

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam kata-kata seperti yang ada dalam Kalimah: 
Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah 
utusan-Nya. Setiap orang yang menyatakan Kalimah 
ini menjadi seorang Muslim, tanpa harus mendapat-
kan persetujuan siapa pun. Jika, seperti yang Anda tulis 
dalam surat Anda, Anda menerima Kalimah tersebut, 
yakni Anda mengakui bahwa hanya ada satu Tuhan, 
dan Muhammad adalah utusan-Nya, Anda adalah 
seorang Muslim, dan Anda tidak memerlukan perse-
tujuan kami.” (Da’wat-i Islam, edisi yang diterbitkan di 
Karachi, 1979, Lampiran iv, hal. 350)

13. ‘Pangeran Romawi memeluk Islam’
Dalam Da’wat-i Islam, di bawah judul di atas tercatat:

“Untuk memeluk Islam, semua yang diperlukan 
hanyalah mengakui Kalimah: Tidak ada tuhan selain 
Allah, Muhammad adalah utusan Allah.” (ibid., hal. 
143-144; lihat juga The Preaching of Islam, edisi baha-
sa Inggris, dicetak ulang oleh Renaissance Publishing 
House, Delhi, 1984, hal. 160)

14. ‘Kesederhanaan memeluk Islam’
Dalam karya yang sama tertulis:

“Yang paling penting dari semua alasan keberhasil-
an penyebaran Islam adalah kesederhanaan Kalimah 
Islam: Tidak ada tuhan selain Allah, Muhammad 



93

1. Siapakah Muslim Itu?

adalah utusan Allah. Hanya dua poin inilah yang harus 
diakui oleh seorang mualaf. Tidak ditemukan di mana 
pun dalam sejarah teologi Islam bahwa Ulama Islam 
merancang suatu rumusan yang rumit dan pelik, seba-
gai pengganti Kalimah yang jelas ini, untuk pedoman 
massa.” (ibid., hal. 319; lihat juga The Preaching of 
Islam, op. cit., hal. 413)

15. Maulana Ashraf Ali Thanvi
Teolog terkenal ini, seorang ulama Deoband terkemuka 

pada awal abad ini, menceritakan:

“Saya pernah pergi ke Jaunpur atas permintaan seo-
rang tukang daging, dan tinggal sebagai tamunya. Di 
sana saya menerima surat berisi puisi, yang mengata-
kan empat hal tentang saya. Yang ketiga adalah: ‘Anda 
adalah seorang kafir.... Saya tidak perlu mengatakan 
apa-apa tentang poin ketiga ini karena saya tidak perlu 
membahas keadaan masa lalu apakah saya seorang kafir 
atau Muslim. Saat ini saya mengucapkan Kalimah di 
depan semua orang: Saya bersaksi bahwa...”

tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah utusan 
Allah. Jadi sekarang saya adalah seorang Muslim.”

(Majalis Hakim al-Ummat, disusun oleh Maulavi Mufti 
Muhammad Syafi, mantan Mufti Besar Pakistan, diterbitkan di 
Karachi, 1974, hal. 197)



94

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

16. Maulana Abul Kalam Azad (w. 1958)
Beliau adalah seorang teolog Muslim, cendekiawan, dan pe-

nulis abad ini di India, yang juga memegang jabatan politik dan 
menteri yang tinggi di republik India. Dalam tafsir Urdu-nya 
yang terkenal tentang Al-Qur’an, beliau menulis:

“Di sini kami menarik perhatian pada satu hal saja. 
Apa yang telah ditetapkan Islam sebagai ungkapan da-
sar ajarannya sudah diketahui semua orang—Ashhadu 
an la ilaha ill Allah, wa ashhadu anna Muhammad-an 
abdu-hu wa rasulu-hu. Yaitu, aku bersaksi bahwa tidak 
ada yang patut disembah selain Allah dan aku bersaksi 
bahwa Muhammad adalah hamba Allah dan utusan-
Nya.” (Tarjuman al-Quran, Delhi, 1931, vol. i, hal. 
119)

17. Maulana Shibli (w. 1914)
Shibli, seorang cendekiawan Muslim India yang termasyhur, 

penulis, dan sejarawan Islam, menulis dalam bukunya tentang 
teologi dan filsafat:

“Prinsip-prinsip yang membentuk dasar Islam adalah 
Tauhid [keyakinan akan Keesaan Allah] dan Nubuwwah 
[keyakinan akan kenabian Nabi Suci Muhammad]. 
Barang siapa mengucapkan La ilaha ill-Allah, ia ma-
suk ke dalam taman [Islam]. Inilah Islam—sederhana, 
jelas, dan singkat. Kesederhanaan ini adalah tanda ke-
istimewaan Islam dibandingkan dengan agama-agama 



95

1. Siapakah Muslim Itu?

lain, dan seorang sarjana Eropa telah mengemukakan 
pendapatnya tentang kesederhanaan ini dalam kata-
kata berikut: Jika seorang pemikir Kristen menilik 
keyakinan agamanya yang panjang dan rumit, ia akan 
berseru, Mengapa agamaku tidak bisa begitu jelas dan 
sederhana sehingga aku bisa menjadi orang beriman 
dengan menyatakan [sesuatu yang sesederhana] keya-
kinan pada satu Tuhan dan utusan-Nya Muhammad. 
Faktanya, hanya dua pernyataan inilah yang dengan 
mengucapkannya, dan dengan menyatakan keyakinan 
padanya, seorang kafir menjadi Muslim, orang jahat 
menjadi orang saleh, orang keji menjadi orang baik, 
dan orang terkutuk menjadi orang terpilih.” (Ilm-ul-
kalam aur Al-kalam, Karachi, 1976, hal. 273)

18. Maulana Shabbir Ahmad Usmani
Teolog modern ini menulis:

“Kata Muslim hanya berarti bahwa orang yang ter-
masuk di dalamnya mengaku beragama Islam, dan 
membaca Kalimah suci: Tidak ada tuhan selain Allah, 
Muhammad adalah utusan Allah.” (Khutbat Sadarat, 
hal. 15)

19. Qari Muhammad Tayyib
Kepala Jami’ah Qasimiyyah, Darul Ulum, Deoband, India, 

menulis:



96

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Oleh karena itu, dalam memasukkan seorang mua-
laf ke dalam Islam, ia dapat diminta untuk mengucap-
kan Kalimah Tayyibah atau Kalimah Syahadat. Dalam 
kedua kasus tersebut, ia akan masuk Islam.” (Kalima 
Tayyiba, Deoband, 1369 H, hal. 66)

20. Maulavi Muhammad Yusuf Banori
Syaikh al-Hadits (ulama kepala bidang Hadis) di Jami’ah 

Islamiyyah di Dabhail, menulis:

“Sangat disesalkan mengetahui bahwa hari ini ma-
salah baru sedang muncul dengan cara yang mence-
ngangkan. Yakni, Kalimah Islam, Tidak ada tuhan 
selain Allah, dan Muhammad adalah utusan-Nya, yang 
merupakan prinsip dasar agama Islam dan garis pemi-
sah antara kekafiran dan Islam, kini menjadi bahan 
perdebatan.” (ibid., hal. 2-3)

21. Dr Sir Muhammad Iqbal (w. 1938 M)
Penyair-filsuf besar Muslim India ini, dan pahlawan nasio-

nal Pakistan, menulis:

“Suatu ketika, di bawah pengaruh dorongan spiritual, 
Nabi Suci Muhammad bersabda kepada salah seorang 
sahabatnya: ‘Pergilah dan sampaikan kepada orang-
orang bahwa barang siapa yang dalam hidupnya sekali 
saja mengucapkan dengan lisannya, tidak ada tuhan 
selain Allah, ia harus tahu bahwa ia akan masuk surga.’ 



97

1. Siapakah Muslim Itu?

Nabi Suci sengaja menghilangkan unsur kedua dari 
Kalimah, yaitu Muhammad adalah utusan Allah, yang 
tanpanya seseorang tidak dapat menjadi Muslim, dan 
beliau menganggap pengakuan akan Keesaan Tuhan 
saja sudah cukup.” (Khilafat Islamia, Lahore, 1923, hal. 
9-10)

22. Sayyid Abul A’la Maududi (w. 1979 M)
Maulana Maududi adalah pemimpin agama paling terkenal 

di Pakistan, dan pendiri partai politik Jama’at-i Islami yang kuat.

i.	 Dalam kompilasi khotbahnya, ia menulis:
“Saudara-saudara se-Islam! Kalian tahu bahwa se-

seorang masuk ke dalam lingkungan Islam dengan 
mengucapkan kalimat tertentu. Dan kalimat itu pun 
tidak terlalu panjang melainkan beberapa kata: Tidak 
ada tuhan selain Allah, Muhammad adalah utusan 
Allah. Dengan mengucapkan kata-kata ini melalui 
lisan, seseorang berubah sama sekali. Ia tadinya se-
orang kafir, dan sekarang menjadi seorang Muslim. 
Ia tadinya tidak suci dan sekarang menjadi suci.” 
(Khutbut-i Maudoodi, Pathankot, India, 1940, hal. 
24)

ii.	 “Dalam hadis-hadis ini, Nabi Suci telah menjelaskan hu-
kum konstitusional Islam. Dan itu adalah bahwa ketika 
seseorang mengakui keesaan Tuhan dan kerasulan Nabi 
Suci, ia masuk ke dalam lingkungan Islam dan menjadi 



98

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

warga negara Islam. Mengenai apakah ia seorang mukmin 
sejati atau bukan, hanya Tuhan yang dapat menilainya. 
Kita tidak diizinkan untuk menilainya karena sabda [Nabi 
Suci]: ‘Aku tidak diperintahkan untuk membelah hati ma-
nusia dan mencari tahu batin mereka.’ Keamanan nyawa 
dan harta benda ditetapkan hanya dengan pengakuan akan 
keesaan dan kerasulan.” (Tafhimat, Pathankot, India, 1942, 
hal. 164)

iii.	 “Setiap orang tahu bahwa pengakuan akan keesaan Tuhan 
(tauhid) dan kenabian Nabi Suci (risalat) diberi nama 
iman. Jika seseorang mengakui hal ini, persyaratan hukum 
untuk masuk ke dalam lingkungan Islam terpenuhi, dan ia 
berhak diperlakukan sebagai salah satu dari kaum Muslim.” 
(Tahrik Islam Ki Ikhlaqi Bunyaden, yaitu Landasan Moral 
Gerakan Islam, hal. 39)

23. Ghulam Ahmad Pervez
Pemikir Muslim Pakistan masa kini yang terkenal, penulis, 

dan pendiri lembaga Idara Tulu’-i-Islam ini, menulis dalam taf-
sir Urdu-nya tentang Qur’an Suci:

“Telah ditetapkan sebagai hal yang esensial bahwa 
setiap orang yang ingin masuk ke dalam tatanan ini 
[Islam] harus menegaskan dua poin. Satu adalah la ila-
ha ill-Allah—Aku bersaksi bahwa tidak ada selain Allah 
untuk disembah. Kedua, ash-hadu anna Muhammad-an 
abdu-hu wa rasuluh—Muhammad, yang menempati 



99

1. Siapakah Muslim Itu?

posisi sentral dalam tatanan ini, adalah hamba dan 
utusan Allah.” (Mu’arif al-Quran, vol. iv, hal. 613)

24. Chaudhary Afzal Haque
Presiden gerakan politik Muslim Ahrar di India sebelum 

pemisahan wilayah menulis:

“Seberapa pun tingkat pengetahuan yang dimiliki 
seseorang tentang Islam, ia harus menyampaikannya 
kepada non-Muslim. Seseorang tidak boleh berpi-
kir bahwa ia hanya memiliki sedikit pengetahuan. 
Pengetahuan tentang Islam hanyalah beberapa kata, 
yang dengan memahaminya seseorang masuk Islam. 
Selain Allah tidak ada yang patut disembah—tidak ada 
jin, manusia, makam atau kuburan—dan Muhammad 
adalah rasul Allah. Hanya dengan ini, pintu-pintu ke-
salehan terbuka bagi manusia, yang tercemar menjadi 
suci, dan yang jahat menjadi baik.” (Khutbut Ahrar, 
Lahore, 1944, hal. 61)

25. Harian Azad, organ Ahrar:
“Selama seseorang berpegang teguh pada dua prinsip 

dasar Islam, yaitu tauhid dan risalat [keesaan Tuhan, 
dan kenabian Muhammad], tidak ada ulama atau 
pendeta yang dapat mengeluarkannya dari lingkungan 
Islam, terlepas dari seberapa keliru dan sesatnya pan-
dangan orang tersebut mengenai penafsiran Al-Qur’an 
dan Syariat.” (23 Mei 1952)



100

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

26. Sayyid Abu Zarr Bukhari
Putra dari Ata-Ullah Shah Bukhari yang terkenal, dan kepa-

la komite Ahrar, mengatakan dalam sebuah wawancara:

“Kami meyakini adalah salah menggunakan posisi 
kami dalam mengeluarkan fatwa agama untuk secara 
tidak sah mengeluarkan seseorang dari lingkungan 
Islam. Tidak seorang pun memiliki hak untuk menye-
but kafir orang-orang yang mengklaim dengan lisan 
mereka sendiri sebagai Muslim.” (Harian Nawa-i-Waqt, 
Lahore, 12 Maret 1969, halaman depan)

27. Maulana Amin Ahsan Islahi (seorang pemimpin Jama’at 
Islami, Pakistan):

“Dasar Islam adalah Kalimah: Tidak ada tuhan selain 
Allah, Muhammad adalah utusan Allah.” (Haqiqat-i 
Shirk, kata pengantar, hal. 5)

28. Dr Israr Ahmad
Beliau adalah seorang cendekiawan Al-Qur’an terkenal 

di Pakistan yang sering menulis tentang Islam di surat kabar. 
Beliau menulis:

“Hanya orang yang di dunia ini yang akan disebut 
Muslim bila mengakui dengan lisan dan menyatakan 
Kalimah Syahadat.” (Nabi Akram sey hamaray taluqaat 
ki bunyadain, Lahore, 1978, hal. 6)



101

1. Siapakah Muslim Itu?

29. Muhammad Rafiq M.A., M.Ed., Cadet College, Kohat 
(Pakistan):

“17 - Apakah Kalimah Tayyibah itu?
“Jawaban: Dalam Kalimah Tayyibah, seseorang 

mengakui dengan lisannya, dan membenarkan de-
ngan hatinya, keesaan Allah dan kerasulan Nabi Suci 
Muhammad, dan ia bergabung dengan persaudaraan 
Islam. Kalimah Tayyibah adalah: La ilaha ill-Allah, 
Muhammad-ur Rasul Allah, artinya ia berkata bah-
wa tidak ada yang patut disembah selain Allah, dan 
Muhammad adalah utusan Allah.” (Iman-o-’Amal, 
Lahore, 1968, hal. 19-20)

30. Mr Qadir-ud-Din, mantan Ketua Hakim Pengadilan 
Tinggi Pakistan Barat

Beliau mengatakan dalam sebuah wawancara surat kabar:

“Sungguh beruntung bahwa semua golongan bersatu 
di atas Allah, Muhammad, Al-Qur’an, dan ibadah. Ini 
adalah dasar keimanan. Karena hal ini, definisi Muslim 
yang diberikan sejak awal adalah orang yang membe-
narkan dengan lisan, dan hati serta jiwa, bahwa tidak 
ada tuhan selain Allah dan Muhammad adalah utusan 
Allah. Pada masa Nabi Suci sendiri, inilah tanda seo-
rang Muslim, dan dengan menerima Kalimah ini dari 
hati, serta membenarkan dengan lisan, orang kafir yang 
paling besar pun menjadi seorang Muslim.” (Harian 
Jang, Karachi, 16 Mei 1976)



102

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

PANDANGAN MUSLIM DALAM BUKU-BUKU 
BERBAHASA INGGRIS TERBARU
1. Islam and Contemporary Society — Dewan Islam Eropa

Ini adalah kumpulan makalah oleh berbagai cendekiawan 
Muslim masa kini, yang diterbitkan pada tahun 1982 oleh 
Dewan Islam Eropa (Penerbit Longman, London). Artikel Islam 
and the Pillars of its Faith (Islam dan Rukun-Rukun Imannya) 
oleh Dr. Ebrahim El-Khouly (hal. 47-61) dimulai sebagai 
berikut:

“Dengan ungkapan ini Islam digambarkan sebagai 
bangunan yang ditopang oleh lima pilar. Pilar utama-
nya adalah kesaksian akan keesaan Allah, yang meru-
pakan fondasi dan sumber prinsip, nilai, ketentuan, 
dan sistem Islam yang mengarahkan masyarakat dan 
segala urusan dalam kehidupan. Pilar-pilar lainnya 
mengelilingi titik pusat dasar ini: Shalat... zakat harta... 
puasa... haji... Kelima pilar ini berdiri di atas fondasi 
yang kokoh bahwa Allah adalah Tuhan seluruh ciptaan, 
dan manusia adalah hamba-hamba-Nya.” (hal. 47)

Dan di akhir pembahasannya tentang Pilar Pertama, ia 
menyimpulkan:

“Pemilihan kata Syahadat (kesaksian) untuk menya-
takan iman kepada Allah dan kenabian Muhammad 
berarti bahwa orang yang beriman harus menyatakan 
imannya, sama seperti seorang saksi yang menyatakan 



103

1. Siapakah Muslim Itu?

kesaksiannya. Menyembunyikan kesaksian dalam urus-
an duniawi adalah dosa: menyembunyikan Syahadat 
menghalangi seseorang untuk dianggap sebagai seorang 
Muslim sampai ia menyatakannya.” (hal. 49)

2. Islam, its meaning and message — Khurshid Ahmad
Buku ini disunting oleh Khurshid Ahmad, yang pada saat 

penerbitannya menjabat sebagai Direktur Jenderal Yayasan Islam 
(Islamic Foundation), Leicester, Inggris. Ia sering menyuarakan 
penentangan terhadap Gerakan Ahmadiyah, dan menjadi saksi 
yang memberatkan kami dalam kasus pengadilan ini. Menulis 
di bab kedua, Islam: Basic Principles and Characteristics (Islam: 
Prinsip-Prinsip Dasar dan Karakteristik), Khurshid Ahmad 
mengatakan:

“Seseorang bergabung dengan agama Islam dengan 
secara jujur meyakini dan menyatakan iman akan 
keesaan Allah dan kenabian Muhammad (semoga da-
mai atasnya). Kedua keyakinan ini terangkum dalam 
Kalimah: La ilaha ill-Allahu Muhammad-ur Rasul-ullah 
(‘Tidak ada tuhan selain Allah, Muhammad adalah 
nabi-Nya’).

“Bagian pertama dari Kalimah ini menyajikan konsep 
Tauhid (keesaan Allah) dan bagian keduanya menegas-
kan kenabian Muhammad (semoga damai atasnya).” 
(Islam, its meaning and message, Islamic Foundation, 
Leicester, Inggris, 1975, halaman 29)



104

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

5.4.	 Nabi Suci tentang Tanda-Tanda Praktis 
Seorang Muslim

Pada masa hidup Nabi Suci Muhammad, ketika Islam mulai 
menyebar dengan cepat, terkadang muncul keraguan apakah 
seorang mualaf tertentu tulus dalam pengakuan Islamnya atau 
tidak. Oleh karena itu, Nabi Suci mengajarkan kepada para 
pengikutnya bahwa jika mereka menemukan karakteristik ter-
tentu dalam perilaku seseorang (misalnya cara shalat Muslim, 
mengucapkan assalamu alaikum sebagai salam), mereka harus 
menganggapnya sebagai seorang Muslim. Di bawah ini kami 
mengutip hadis yang menunjukkan kepada umat Islam bagai-
mana mengenali seorang Muslim melalui tindakannya.

1.	 Abu Hurairah meriwayatkan bahwa seorang pria datang 
dan bertanya kepada Nabi. Ia berkata: “Wahai Muhammad, 
beritahukan kepadaku apa itu Islam?” Nabi bersabda: 
“Islam adalah engkau menyembah Allah semata dan tidak 
menyekutukan siapa pun dengan-Nya, mendirikan shalat, 
menunaikan zakat, melaksanakan Haji ke Makkah, dan 
berpuasa di bulan Ramadan. “Ia bertanya, Jika aku melaku-
kan semua ini, apakah aku akan menjadi seorang Muslim?” 
Nabi menjawab: “Ya.” (Sunan Nasa’i, vol. iii, hal. 366 dari 
edisi yang digunakan)

2.	 Umar menceritakan bahwa Malaikat Jibril datang kepada 
Nabi Suci dan berkata: “Wahai Muhammad, beritahukan 
kepadaku apa itu Islam?” Nabi Suci bersabda: “Islam ada-
lah engkau bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain Allah, 
dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah, mendirikan 



105

1. Siapakah Muslim Itu?

shalat, menunaikan zakat, berpuasa di bulan Ramadan, 
dan melaksanakan Haji jika engkau mampu.” (Muslim, 
Kitab Iman, hal. 76 dari edisi yang digunakan)

3.	 “Seseorang berkata kepada Ibnu Umar: Mengapa engkau 
tidak melakukan jihad? Ia menjawab: Aku mendengar 
Rasulullah, semoga damai dan berkah Allah tercurah atas-
nya, bersabda, Islam dibangun di atas lima perkara: Bersaksi 
bahwa tidak ada tuhan selain Allah, mendirikan shalat, 
menunaikan zakat, Haji, dan berpuasa di bulan Ramadan.” 
(Muslim, Kitab Iman, vol. i, hal. 93)

4.	 Anas menceritakan bahwa seorang pria datang kepada 
Nabi Suci dan berkata: “Utusanmu datang kepada kami, 
dan mengatakan bahwa engkau mengaku bahwa Allah 
telah mengutusmu.” Nabi Suci menjawab: “Ia berkata be-
nar.” Ia berkata: “Utusan itu menegaskan bahwa shalat lima 
waktu telah diwajibkan bagi kami.” Nabi Suci menjawab: 
“Ia berkata benar.” Pria itu berkata: “Apakah Allah meme-
rintahkanmu hal ini?” Nabi Suci bersabda “Ya.” [Pria itu 
kemudian menanyai Nabi Suci tentang zakat, puasa, dan 
Haji, dengan cara yang sama]. Pria itu kemudian berbalik 
untuk pergi, seraya berkata: “Demi Dia yang mengutusmu, 
aku tidak akan melakukan lebih atau kurang dari ini.” Nabi 
Suci bersabda: “Jika ia berkata benar, ia akan masuk surga.” 
(Sahih Muslim, vol. i, hal. 86-87)

5.	 Nabi Suci bersabda: “Barang siapa mengerjakan shalat 
sebagaimana yang kami lakukan, dan menghadap Kiblat 
kami, dan memakan daging sembelihan kami, ia adalah 
seorang Muslim, yang baginya adalah perjanjian Allah dan 



106

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

perjanjian utusan Allah, maka janganlah melanggar perjan-
jian Allah.” (Bukhari, Kitab Shalat; Buku 8, bab 28; vol. i, 
hal. 222)

6.	 Nabi Suci bersabda: “Barang siapa bersaksi bahwa tidak ada 
tuhan selain Allah, dan menghadap Kiblat kami, dan shalat 
sebagaimana kami shalat, dan memakan daging sembelihan 
kami, ia adalah seorang Muslim yang memiliki hak-hak se-
orang Muslim dan kewajiban-kewajiban seorang Muslim.” 
(Bukhari, Kitab Shalat; ibid.)

7.	 Tidak hanya dalam kitab-kitab Hadis yang diterima oleh 
Ahlus Sunnah, tetapi juga dalam koleksi-koleksi yang dite-
rima oleh Syiah, definisi yang sangat mirip tentang seorang 
Muslim diberikan. Ali, Khalifah keempat, mengumumkan 
selama masa pemerintahannya: “Barang siapa menghadap 
Kiblat kami, dan memakan daging sembelihan kami, dan 
beriman kepada Nabi kami, dan bersaksi dengan kesaksi-
an kami [yakni Kalimah Syahadat], dan masuk ke dalam 
agama kami, kami akan menerapkan kepadanya hukum 
Al-Qur’an dan batasan-batasan Islam, dan tidak ada orang 
seperti itu yang lebih unggul dari yang lain [dalam hal 
hak].” (Furu’ al-Kafi, vol. iii, Kitab Penolakan, hal. 166)

8.	 Seorang pria berbicara dengan sangat lancang kepada Nabi 
Suci. Kisah itu berlanjut: “Khalid bin Walid berkata: Wahai 
Rasulullah, bolehkah aku memenggal lehernya? Nabi Suci 
bersabda: Tidak, mungkin ia mengerjakan shalat [yak-
ni seorang Muslim]. Khalid berkata: Banyak orang yang 
mengerjakan shalat mengatakan dengan lisan mereka apa 
yang tidak ada dalam hati mereka. Nabi Suci bersabda: 



107

1. Siapakah Muslim Itu?

Aku tidak diperintahkan untuk membelah dada manusia 
dan membedah isi dada mereka [untuk melihat apa niat 
mereka].” (Bukhari, Kitab Ekspedisi; Buku 64, bab 63; vol. 
ii, hal. 657)

9.	 “Usamah menceritakan: Nabi Suci mengirim kami dalam 
sebuah ekspedisi melawan Huraqah. Kami menyerang 
mereka di pagi hari dan mengalahkan mereka. Aku dan 
seorang pria Ansar (dalam teks asli tertulis Kristen, namun 
dalam riwayat populer adalah pria Ansar, atau mungkin 
teks sumber menulis Kristen) menemukan salah seorang 
dari mereka. Ketika kami mengepungnya, ia berkata: 
Tidak ada tuhan selain Allah. Pria Ansar itu berhenti 
pada saat ini, tetapi aku menikam orang itu dengan tom-
bakku hingga aku membunuhnya. Ketika kami kembali 
dan berita ini sampai kepada Nabi Suci, beliau bersabda: 
Usamah, apakah engkau membunuhnya setelah ia meng-
ucapkan, ‘Tidak ada tuhan selain Allah’? Aku berkata: Ia 
berusaha menyelamatkan nyawanya. Tetapi Nabi Suci te-
rus mengulangi hal ini hingga aku mulai berharap bahwa 
aku belum menjadi seorang Muslim sebelum hari itu.”    
(Bukhari, Kitab Ekspedisi, bab Pengutusan 
Usamah ke Huraqah; Buku 64, bab 47)   
Hal ini menunjukkan bahwa pengucapan Kalimah sudah 
cukup bagi seseorang untuk dianggap sebagai seorang 
Muslim. Pengulangan Nabi Suci tentang teguran beliau, 
bahkan setelah penjelasan Usamah, menunjukkan bahwa 
meskipun ada alasan untuk mencurigai bahwa seseorang 



108

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

tidak tulus dalam pengakuan Kalimatnya, ia tetap harus 
dianggap sebagai seorang Muslim.

10.	 “Ibnu Abbas meriwayatkan bahwa seorang pria dari suku 
Bani Sulaim berpapasan dengan sekelompok Sahabat 
Nabi Suci [dalam sebuah ekspedisi], dan ia membawa 
kambing-kambingnya bersamanya. Ia mengucapkan sa-
lam [assalamu alaikum] kepada mereka... Mereka berkata, 
Ia mengucapkan salam untuk menyelamatkan dirinya 
sendiri. Maka mereka berhenti dan membunuhnya, serta 
mengambil kambing-kambingnya. Mereka membawa 
semua ini kepada Nabi Suci, maka Allah mewahyukan: 
‘Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu pergi 
[berperang] di jalan Allah, maka telitilah, dan janganlah 
kamu mengatakan kepada orang yang mengucapkan salam 
[assalamu alaikum] kepadamu: Kamu bukan seorang muk-
min’.” (Tirmidzi, terjemahan Urdu, vol. ii, hal. 416; lihat 
juga Bukhari, Kitab Tafsir Al-Qur’an; Buku 65, bab 18 di 
bawah Surah 4; vol. ii, hal. 764)

Dalam semua hadis ini, diajarkan bahwa tidak perlu menye-
lidiki secara mendalam keyakinan yang dipegang oleh seseorang 
untuk menentukan apakah ia seorang Muslim. Seseorang hanya 
perlu melihat pada beberapa aspek dari perilaku lahiriahnya. 
Jika ia terlihat shalat dengan tata cara shalat Muslim, Shalat 
menghadap ke arah orang Muslim shalat menghadap, atau jika 
ia terdengar menyerukan Kalimah, misalnya, maka ia adalah 
seorang Muslim.



109

1. Siapakah Muslim Itu?

5.5.	 Larangan Takfir
Takfir atau penghukuman seorang Muslim oleh Muslim la-

innya sebagai kafir dilarang keras dalam Al-Qur’an, Hadis, dan 
tulisan-tulisan banyak otoritas Muslim terkemuka.

I. Qur’an Suci
Menurut Al-Qur’an, jika seseorang mengucapkan assalamu 

alaikum kepada kita untuk menunjukkan bahwa ia adalah seo-
rang Muslim, kita tidak boleh mengatakan kepadanya “kamu 
bukan seorang mukmin.” (4:94)

Hal kedua yang kita pelajari dari ayat ini adalah bahwa jika, 
dari kalangan kaum non-Muslim, seseorang menyapa kita de-
ngan assalamu alaikum, itu adalah bukti yang cukup bahwa ia 
adalah seorang Muslim. Ketika peristiwa semacam itu terjadi 
pada masa hidup Nabi Suci, terkadang dicurigai oleh sebagian 
Muslim bahwa orang tersebut tidak tulus. Namun Nabi Suci 
akan bersabda kepada mereka: “Apakah engkau membelah da-
danya untuk melihat apa yang ada di dalamnya?”

Ketiga, ayat yang dikutip di atas berlanjut dengan menga-
takan: “Kamu juga seperti itu dahulunya.” Artinya, kamu juga 
memeluk Islam dengan cara ini, jadi apa yang cukup bagimu 
adalah cukup bagi mereka.

II. Hadis
1.	 “Ibnu Umar meriwayatkan bahwa Nabi Suci bersabda: 

Jika seorang Muslim menyebut orang lain kafir, maka jika 
ia benar kafir biarlah demikian; jika tidak, ia [penuduh] 



110

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sendiri adalah kafir.” (Abu Dawud, Kitab Sunnah, vol. iii, 
hal. 484)

2.	 “Abu Zarr melaporkan bahwa Nabi Suci bersabda: Tidaklah 
seseorang menuduh orang lain sebagai pendosa, atau seba-
gai kafir, melainkan tuduhan itu kembali kepadanya jika 
orang lain itu tidak seperti yang ia sebutkan.” (Bukhari, 
Kitab Adab; Buku 78, bab 44)Ajaran yang terkandung 
dalam hadis-hadis ini dimaksudkan untuk menghentikan 
umat Islam dari saling menjuluki sebagai pendosa dan kafir.

3.	 “Tahanlah [lisanmu dari orang-orang yang mengucapkan 
‘Tidak ada tuhan selain Allah’—jangan sebut mereka kafir. 
Barang siapa menyebut pengucap ‘Tidak ada tuhan selain 
Allah’ sebagai kafir, ia lebih dekat menjadi kafir dirinya 
sendiri.” (Thabrani, diriwayatkan dari Ibnu Umar)

4.	 “Janganlah menyebut Ahli Kiblat [yakni mereka yang sha-
lat menghadap Ka’bah di Makkah] sebagai kafir.”

5.	 “Tidak ada yang mengeluarkan seseorang dari iman kecuali 
pengingkaran terhadap apa yang dengannya ia masuk ke 
dalamnya [yakni Kalimah].” (Majma az-Zawa’id, vol. i, hal. 
43)

6.	 “Tiga hal adalah dasar iman. [Salah satunya adalah] mena-
han diri dari orang yang mengucapkan ‘Tidak ada tuhan 
selain Allah’—jangan sebut dia kafir karena dosa apa pun, 
dan jangan keluarkan dia dari Islam karena perbuatan bu-
ruk apa pun.” (Abu Dawud, 15:33)

7.	 Ada banyak hadis lain yang melarang “Ahli Kiblat” dijuluki 
sebagai kafir. Begitu besarnya dosa tersebut sehingga Nabi 
Suci mengeluarkan peringatan:



111

1. Siapakah Muslim Itu?

8.	 “Barang siapa menisbahkan kufr [kekafiran] kepada seorang 
mukmin, ia seperti pembunuhnya.” (Tirmidzi, Teks dan 
terjemahan Urdu diterbitkan di Karachi, vol. ii, hal. 213)

III. AHLI FIKIH ISLAM MASA KLASIK
Takfir terhadap sesama Muslim juga dilarang dalam 

karya-karya standar klasik hukum Islam (fikih) dan akidah 
(‘aqa’id) yang diterima oleh Ahlus Sunnah.
1.	 “Dan di antara doktrin-doktrin Ahlus Sunnah adalah bah-

wa tidak ada satu pun dari Ahli Kiblat yang boleh disebut 
kafir.” (Syarah ‘Aqa’id Nasfi, hal. 121)

2.	 Mengenai Imam Abu Hanifah, pendiri mazhab hukum 
Islam Hanafi, yang memiliki pengikut lebih banyak dari-
pada mazhab lain mana pun dalam Islam, tertulis:
i.	 ”Beliau tidak menyebut kafir siapa pun dari kalangan 

Ahli Kiblat.” (Syarah Mawaqif, bagian kelima)
ii.	 Beliau berkata: “Tidak ada yang mengeluarkan se-

seorang dari iman kecuali pengingkaran terhadap 
apa yang membuatnya masuk ke dalamnya.” (Radd 
al-Muhtar, vol. iii, hal. 310)

3.	 “Sangatlah serius untuk mengeluarkan seorang Muslim 
dari iman.” (Syarah Syifa, vol. ii, hal. 500)

4.	 Hukum takfir terhadap seorang Muslim tidak boleh dibe-
rikan jika dimungkinkan untuk menafsirkan kata-katanya 
dengan cara yang baik.” (Radd al-Muhtar, Kitab Jihad, bab 
tentang Murtad)



112

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

5.	 “Adapun pernyataan-pernyataan takfir yang ditemukan da-
lam buku-buku fatwa, ini bukanlah bukti jika penulisnya 
tidak diketahui dan argumen-argumennya hilang, karena 
dalam masalah iman, keyakinan bergantung pada bukti 
yang meyakinkan, dan takfir terhadap seorang Muslim di-
sertai dengan segala macam masalah.” (Syarah Fiqh Akbar, 
oleh Mulla Ali Qari)

6.	 Allamah Sayyid Jalaluddin menulis: “Takfir terhadap Ahli 
Kiblat itu sendiri merupakan tindakan kekafiran.” (Dala’il 
al-Masa’il)

7.	 Ibnu Abu Hamra, seorang wali, menulis:”Telah dinyatakan 
sebelumnya bahwa aturan Ahlus Sunnah adalah bahwa me-
reka tidak menyebut kafir, atau menganggap akan masuk 
neraka selamanya, siapa pun yang termasuk Ahli Kiblat.”

8.	 “Para Imam telah menjelaskan bahwa jika ada alasan untuk 
tidak mengeluarkan takfir, keputusan takfir tidak boleh di-
buat, meskipun alasan itu lemah.” (Raf al-ishtiba ‘an ‘ibarat 
al-ishtiba, hal. 4, diterbitkan di Mesir)

9.	 “Beberapa orang yang berprasangka dari kalangan 
Asy’ariyah menyebut Hanbaliyah sebagai kafir, dan bebe-
rapa Hanbaliyah menyebut Asy’ariyah sebagai kafir. Tetapi 
tindakan mereka saling mengafirkan itu tidak benar karena 
keyakinan para Imam terpercaya dari Hanafiyah, Syafi’iyah, 
Hanbaliyah, dan Asy’ariyah, adalah bahwa tidak ada satu 
pun dari Ahli Kiblat yang boleh disebut kafir.” (Miftah Dar 
as-Sa’ada wa Misbak as-Sayyida, vol i, hal. 46)



113

1. Siapakah Muslim Itu?

10.	 “Mayoritas teolog dan ahli fikih sepakat bahwa tidak ada 
satu pun dari Ahli Kiblat yang boleh disebut kafir.” (Al-
Mawaqif, dicetak di Kairo, hal. 600)

11.	 Wali terkenal abad kedelapan belas dari Delhi, Khawaja 
Mir Dard (w. 1785 M), menulis: “Kami tidak menyebut 
kafir siapa pun dari Ahli Kiblat, meskipun ia mungkin 
mengikuti kebatilan atau keyakinan-keyakinan baru dalam 
sebagian besar masalah, karena penerimaan terhadap kee-
saan Allah, dan penegasan terhadap kenabian Muhammad, 
dan menghadap ke Kiblat, tidak mengeluarkan mereka dari 
iman itu sendiri. Jadi ia termasuk orang-orang yang meng-
ikuti hal-hal baru dan kebatilan di antara kaum Muslim. 
Nabi Suci bersabda: ‘Tahanlah diri dalam masalah Ahli 
Kiblat, janganlah kamu menyebut mereka kafir’.” (‘Ilm al-
Kitab, hal. 75)

IV. BAHKAN SATU PERSEN KEYAKINAN YANG BENAR 
MENCEGAH TAKFIR
1. Mulla Ali Qari dalam Syarah Fiqh Akbar

“Mereka mengatakan mengenai masalah kufr bahwa 
jika ada sembilan puluh sembilan alasan untuk meng-
anggap seseorang sebagai kafir, dan hanya satu alasan 
yang menentangnya, mufti dan hakim wajib bertindak 
sesuai dengan satu alasan tersebut untuk meniadakan 
kufr.” (hal. 146)



114

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Sayyid Muhammad Abidin
“Jika ada banyak alasan dalam masalah apa pun un-

tuk penerapan kufr [menganggap seseorang sebagai 
kafir], dan satu alasan untuk penafiannya, hakim harus 
condong pada alasan yang menafikan takfir, dengan 
memberikan keuntungan dari keraguan (benefit of the 
doubt) kepada Muslim tersebut.” (Sil al-Hisan al-Hin-
di, hal. 45)

3. Husain Ahmad Madani
Teolog Deobandi terkenal abad ini telah menulis dalam 

otobiografinya Naqsh-i Hayat:

“Semua ulama besar sepakat berpendapat bahwa jika, 
dari seratus unsur keyakinan seorang Muslim, sembilan 
puluh sembilan adalah unsur kekafiran, dan hanya satu 
yang merupakan iman Islam yang benar, tidak diper-
bolehkan menyebutnya kafir, dan nyawa atau hartanya 
tidak boleh dilanggar. Faktanya, Hazrat Gangohi [seo-
rang pendiri sekolah agama Deoband] menyatakan de-
ngan jelas dalam Anwar al-Qulub-nya bahwa perkataan 
para ahli fikih tentang sembilan puluh sembilan alasan 
itu tidak menetapkan batas, dan bahwa jika 999 dari 
seribu poin dalam keyakinan seorang Muslim adalah 
kekafiran (kufr) dan hanya satu yang merupakan keya-
kinan yang benar, bahkan dalam keadaan itu ia tidak 
dapat disebut kafir.” (Naqsh-i Hayat, vol. i. hal. 126)



115

1. Siapakah Muslim Itu?

Yang dimaksud dengan “satu alasan” dari seratus, atau seri-
bu, adalah pengakuan Kalimah oleh orang yang bersangkutan, 
sementara sebagian besar keyakinannya mungkin setara dengan 
kufr.

4. Sayyid Abul A’la Maududi
Ia menulis dalam jurnalnya yang terkenal Tarjuman 

al-Quran:

“Tujuan dari perintah-perintah ini adalah agar ada 
kehati-hatian dalam menyebut seorang Muslim kafir 
sama seperti dalam menjatuhkan hukuman mati ter-
hadap seseorang. Faktanya, masalah ini bahkan lebih 
serius karena dengan membunuh seseorang tidak ada 
risiko seseorang menjadi kafir, tetapi risiko ini ada jika 
seseorang menyebut seorang Muslim kafir jika orang 
itu sebenarnya bukan kafir. Jika ada sezarah saja keya-
kinan Islam di hati orang itu, fitnah kufr akan kembali 
kepada penuduhnya. Oleh karena itu, ia yang memi-
liki rasa takut kepada Tuhan di hatinya, dan memiliki 
kesadaran akan bahaya besar terlibat dalam kufr, tidak 
akan pernah berani menyebut seorang Muslim kafir 
sampai ia telah melakukan penyelidikan menyeluruh 
dan memastikan sepenuhnya bahwa orang tersebut 
adalah kafir. Ada begitu banyak kehati-hatian dalam 
hal ini sehingga jika ada seseorang yang perilakunya je-
las menunjukkan ketidaktulusan, dan yang kondisinya 
secara terbuka menunjukkan bahwa ia bukan seorang 



116

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Muslim di dalam hati, jika ia mengucapkan Kalimah 
dengan lisannya, tidak diperbolehkan menyebutnya 
kafir dan memperlakukannya sebagai kafir.” (Tarjuman 
al-Quran, edisi bulan Jumadil Awal, 1355 H, sekitar 
tahun 1936, vol. viii, hal. 5)

5.6.	 Seorang Mu'awwil tidak dapat disebut Kafir
(Seorang mu’awwil adalah orang yang memberikan penaf-

siran pada beberapa kata dalam Al-Qur’an, atau pada perintah 
agama, yang berbeda dari penafsiran yang umum diterima).

1. Imam Razi
Komentator klasik besar Al-Qur’an ini menulis dalam tafsir-

nya yang terkenal:

“Mereka yang menafsirkan secara berbeda tidak dapat 
disebut kafir.” (Tafsir Kabir, Bagian I, hal. 172)

2. Imam Syafi’i
Salah satu dari empat pendiri besar yurisprudensi Islam, ia 

berkata:

“Aku tidak menyebut kafir mereka yang, karena ke-
keliruan, menafsirkan berbeda dari makna yang jelas.” 
(Syawahid al-Haq oleh Syaikh Yusuf bin Ismail, hal. 
125)



117

1. Siapakah Muslim Itu?

3. Imam Syaukani
“Para ulama sepakat bahwa barang siapa mengingkari 

makna biasa, dan beralih pada penafsiran (takwil), ti-
dak dapat disebut kafir, atau pendosa.”

4. Allamah Ibnu Hajar
Mengomentari perang saudara antara dua kelompok 

Sahabat Nabi Suci pada masa pemerintahan Khalifah keempat, 
ia berkata:

“Para Sahabat tidak dapat dikeluarkan dari Islam ka-
rena pertempuran ini. Kedua kelompok setara dalam 
hal ini. Tidak ada dosa atau cacat pada salah satu dari 
mereka karena kami telah menunjukkan bahwa ma-
sing-masing dari keduanya melakukan penafsiran [ter-
hadap perintah Al-Qur’an] sedemikian rupa sehingga 
tidak ada satu pun penafsiran yang secara pasti dapat 
disebut salah.” (Al-Asaleeb al-Badia oleh Syaikh Yusuf 
bin Ismail, hal. 68)

5. Abdul Wahhab Sya’rani
Ia menulis sebagai berikut:

i.	 “Beberapa ulama berani menyebut mu’awwil sebagai kafir, 
tetapi mayoritas menentang keputusan ini.” (Al-Yawaqit 
wal-Jawahir, Bagian II, hal. 111)

ii.	 “Argumen mereka yang mengatakan bahwa para mu’awwil 
tidak dapat disebut kafir adalah bahwa karena mereka telah 
mengucapkan Kalimah, ‘Tidak ada tuhan selain Allah, dan 



118

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Muhammad adalah utusan Allah’, kehormatan, nyawa, 
dan harta benda mereka dilindungi, dan kami tidak mene-
mukan bukti apa pun bahwa kekeliruan penafsiran setara 
dengan kufr.” (ibid.)

iii.	 “Abul Mahasin ar-Rawayani dan ulama Baghdad lainnya 
mengatakan bahwa tidak seorang pun yang termasuk da-
lam agama Islam dapat disebut kafir karena Nabi Suci telah 
bersabda bahwa barang siapa mengerjakan shalat sebagai-
mana yang kami lakukan, dan menghadap Kiblat kami, 
dan memakan daging sembelihan kami, ia memiliki hak 
dan kewajiban yang sama seperti kami.” (ibid., hal. 112)



119

2. KEYAKINAN H. 
MIRZA GHULAM 

AHMAD DAN PARA 
PENGIKUTNYA

Catatan Penyusun. Bagian ini memberikan kutipan rinci 
dari tulisan-tulisan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, di mana be-
liau dengan tegas menyatakan diri sebagai seorang Muslim, de-
ngan jelas menyatakan bahwa beliau mempercayai semua rukun 
iman dan rukun Islam sebagaimana diakui oleh Ahlus Sunnah, 
dan mendesak para pengikutnya untuk mematuhi agama Islam 
dengan kemampuan terbaik mereka.

1.	 “Inti sari agama kami adalah: Tidak ada tuhan selain Allah 
dan Muhammad adalah Utusan Allah.” (Izala Auham, hal. 
137)

2.	 “Kalimah kami adalah: Tidak ada tuhan selain Allah, 
dan Muhammad adalah Utusan Allah. Saya beriman ke-
pada Allah, para malaikat, para rasul, Kitab-kitab yang 
diwahyukan, surga dan neraka, serta Hari Kebangkitan. 



120

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Saya menerima Al-Qur’an Suci sebagai Kitab Allah, dan 
Muhammad (semoga damai dan berkah Allah tercurah atas-
nya) sebagai Nabi yang benar. Saya tidak mengajukan klaim 
kenabian. Dan saya tidak menyatakan (Na’udzubillahi min 
dzalik) bahwa ada penambahan atau pengurangan terhadap 
Al-Qur’an Suci sebagaimana diberikan kepada kita oleh 
Nabi Suci Muhammad (semoga damai dan berkah Allah 
tercurah atasnya). Dan saya bersaksi bahwa beliau adalah 
penutup para Nabi dan yang terbesar dari semua nabi, dan 
pemberi syafaat bagi para pendosa.” (Anwar al-Islam, hal. 
34)

3.	 “Betapapun para ulama lawan kami menciptakan kebenci-
an terhadap kami di kalangan masyarakat dan menyatakan 
kami kafir dan tidak beriman, serta mencoba membuat 
umat Islam percaya bahwa saya, beserta seluruh pengikut 
saya, telah menyimpang dari keyakinan Islam dan da-
sar-dasar iman, ini semua adalah fitnah para Maulvi yang 
dengki itu. Tidak seorang pun yang memiliki bahkan 
sebutir rasa takut kepada Tuhan di hatinya dapat berani 
melakukan hal-hal seperti itu. Kelima rukun Islam adalah 
iman kami juga. Kami berpegang teguh pada Kitab Allah 
yang mana seseorang diperintahkan untuk berpegang te-
guh padanya. Kami percaya bahwa tidak ada yang patut 
disembah selain Allah dan bahwa pemimpin kami Hazrat 
Muhammad Mustafa SAW adalah Utusan-Nya dan pe-
nutup para nabi dan kami percaya bahwa para malaikat, 
kebangkitan orang mati, Hari Kiamat, surga dan neraka, 
semuanya adalah kebenaran. Kami beriman bahwa apa pun 



121

2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

yang difirmankan Allah Ta’ala dalam Al-Qur’an Suci, dan 
apa pun yang disabdakan oleh Nabi kita SAW, semuanya 
adalah benar sebagaimana disebutkan di atas. Kami beri-
man bahwa barang siapa yang mengurangi atau menambah 
syariat Islam walau sebesar dzarrah atau meninggalkan apa 
yang wajib dan menghalalkan apa yang haram, ia tidak 
beriman, dan telah menyimpang dari Islam. Saya mena-
sihati pengikut saya agar mereka beriman kepada Kalimah 
suci dari lubuk hati mereka, yakni, bahwa tidak ada tuhan 
selain Allah dan Muhammad adalah Utusan Allah, bah-
kan sampai mereka mati, bahwa mereka beriman kepada 
semua nabi dan semua kitab yang diwahyukan yang keas-
liannya ditetapkan oleh Qur’an Suci, dan bahwa mereka 
menerima sebagai kewajiban puasa, shalat, zakat, dan haji 
dan semua yang telah ditetapkan sebagai kewajiban oleh 
Allah Ta’ala dan Utusan-Nya, dan bahwa mereka menerima 
sebagai haram semua yang telah diharamkan dan dengan 
demikian mengikuti Islam dalam arti yang sebenarnya.     
“Sebagai kesimpulan, wajib untuk mengimani semua hal 
yang telah disepakati dalam keyakinan dan amalan orang-
orang saleh pada masa awal Islam, dan yang dianggap seba-
gai Islam oleh kesepakatan Ahlus Sunnah. Saya memanggil 
langit dan bumi untuk bersaksi bahwa inilah iman saya, 
dan barang siapa menisbahkan kepada saya apa pun yang 
bertentangan dengan agama ini, ia, dengan meninggalkan 
rasa takut kepada Tuhan dan kejujuran, sedang melakukan 
fitnah terhadap saya; dan pada Hari Penghakiman saya 
akan mengajukan tuntutan terhadapnya tentang kapan ia 



122

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

membelah dada saya dan melihat bahwa alih-alih pengaku-
an saya di atas, saya sebenarnya di dalam hati menentang 
pernyataan-pernyataan ini. Waspadalah, sesungguhnya 
laknat Allah menimpa para pendusta dan pembuat fitnah.” 
(Ayyam as-Sulh, hal. 86-87)

4.	 “Dan saudara-saudara, kalian tahu bahwa pernyataan ke-
kafiran [terhadap saya] tidak didasarkan pada penyelidikan 
yang tepat dan tidak mengandung sedikit pun kebenaran. 
Sebaliknya semua pernyataan itu adalah fitnah belaka yang 
didasarkan pada tipu daya, ketidakadilan, dan kebohong-
an, karena kedengkian pribadi. Orang-orang ini tahu betul 
bahwa saya adalah seorang mukmin dan mereka telah me-
lihat dengan mata kepala sendiri bahwa saya adalah seorang 
Muslim, bahwa saya beriman kepada Tuhan Yang Maha 
Esa yang tidak ada sekutu bagi-Nya, bahwa saya mengakui 
Kalimah: Tidak ada tuhan selain Allah, bahwa saya meneri-
ma Kitab Allah, Al-Qur’an, dan Utusan-Nya Muhammad 
SAW  sebagai penutup para Nabi, dan saya beriman kepada 
para malaikat, Hari Kiamat, surga dan neraka, bahwa saya 
mendirikan shalat dan berpuasa, bahwa saya termasuk Ahli 
Kiblat [mereka yang menghadap ke arah shalat umat Islam], 
bahwa saya menganggap haram semua yang telah dinya-
takan haram oleh Nabi Suci dan halal semua yang telah 
dinyatakan halal oleh beliau, bahwa saya tidak menambah, 
maupun mengurangi apa pun dari Syariat, bahkan tidak 
sebesar dzarrah pun, dan bahwa saya menerima semua yang 
telah sampai kepada kita dari Utusan Allah, baik saya me-
mahami rahasianya atau tidak, dan bahwa dengan karunia 



123

2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

Allah, saya adalah seorang mukmin dan ahli tauhid.” (Nur 
al-Haq, vol. i, hal. 5)

5.	 “Segala upaya dilakukan dengan segala cara untuk meng-
hancurkan dan melenyapkan saya. Berbagai macam doku-
men kekafiran (kufr) disiapkan untuk melawan kami. Kami 
dianggap lebih buruk bahkan dari orang-orang Kristen dan 
Yahudi, meskipun kami beriman, dengan jiwa dan raga 
kami, pada Kalimah Tayyibah: Tidak ada tuhan selain Allah 
dan Muhammad adalah Utusan Allah. Kami mengang-
gap Al-Qur’an Suci sebagai kitab Tuhan yang benar dan 
sempurna, dan menerimanya dengan segenap ketulusan 
hati sebagai penutup Kitab-kitab, dan dengan segenap 
ketulusan hati kami meyakini Nabi Suci (semoga damai 
dan berkah Allah tercurah atasnya) sebagai penutup para 
nabi. Kami menunaikan shalat yang sama, menghadap ke 
Kiblat yang sama, berpuasa di bulan Ramadan dengan cara 
yang sama. Tidak ada perbedaan dalam Haji dan Zakat 
kami. Maka, tidak dimengerti, apa alasan kami dinyatakan 
lebih buruk bahkan dari orang-orang Yahudi dan Kristen. 
Mencaci maki kami siang dan malam dianggap menda-
tangkan pahala surgawi. Bagaimanapun, ada hal yang di-
sebut kemuliaan akhlak. Jalan para pencela kami itu hanya 
diikuti oleh mereka yang imannya telah terampas dan yang 
hatinya telah menjadi hitam.” (Tafsir Surah Al-Fatihah, hal. 
297-298)

6.	 “Siapa yang tidak tahu bahwa sangatlah pelik untuk me-
nyatakan kafir seseorang yang merupakan Muslim ahli 
tauhid dan Ahli Kiblat, terutama ketika Muslim tersebut 



124

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

menyatakan berulang kali melalui tulisan dan ceramahnya 
bahwa ia adalah seorang Muslim, dan bahwa ia beriman 
kepada Allah dan Utusan-Nya serta kepada para malaikat 
dan kitab-kitab dan rasul-rasul Allah Ta’ala, dan kepada 
kehidupan setelah mati sebagaimana telah dijelaskan oleh 
Allah Ta’ala dan Utusan-Nya SAW dalam ajaran mereka; 
dan sebagai tambahan ia terikat oleh semua perintah yang 
berkaitan dengan puasa dan shalat sebagaimana dijelaskan 
oleh Allah dan Utusan-Nya, SAW. Untuk menyatakan 
Muslim seperti itu sebagai kafir, bahkan dengan kekafiran 
yang besar dan Dajjal, adalah perbuatan orang-orang yang 
tidak menjaga diri dari kejahatan dan tidak takut kepada 
Tuhan, dan yang tidak memiliki kebiasaan untuk berpra-
sangka baik terhadap orang lain.” (Ainah Kamalat Islam, 
hal. 33)

7.	 “Orang-orang ini menipu massa dan menyesatkan mereka 
ke dalam kesalahan berpikir bahwa kami telah mencipta-
kan Kalimah baru atau shalat baru. Jawaban apa yang dapat 
saya berikan terhadap fitnah semacam itu? Dengan reka-
yasa serupa mereka menempatkan seorang manusia yang 
rendah dalam Trinitas. Lihatlah, kami adalah Muslim dan 
termasuk Umat [pengikut] Muhammad. Bagi kami, mere-
kayasa bentuk shalat baru atau berpaling dari Kiblat adalah 
tindakan kekafiran (kufr). Kami menerima semua perintah 
Nabi Suci dan percaya bahwa mengabaikan perintah kecil 
sekalipun berarti kerusakan. Pengakuan saya tunduk pada 
Firman Allah dan sabda Nabi Suci. Kami tidak memperke-
nalkan Kalimah baru, bentuk shalat baru, Haji baru, atau 



125

2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

masjid kami sendiri yang terpisah dengan mengabaikan 
ketaatan kepada Nabi Suci. Misi kami adalah pengabdian 
pada agama ini [Islam], menjadikannya unggul atas semua 
agama lain, dan mengikuti Qur’an Suci dan tradisi-tradisi 
yang terbukti berasal dari Nabi Allah. Kami menganggap 
perlu untuk mengikuti bahkan Hadis yang lemah jika ti-
dak bertentangan dengan Qur’an Suci. Kami menganggap 
Bukhari dan Muslim [dua kompilasi Hadis] sebagai kitab 
yang paling dapat dipercaya setelah Kitab Allah [Al-Qur’an 
Suci].” (Ruhani Khaza’in No. 2, kumpulan ceramah dan 
pidato Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, vol. vii, hal. 138)

8.	 “Agama kami adalah Islam yang sama. Ia tidak baru. Ada 
shalat yang sama, puasa yang sama, haji yang sama, dan 
zakat yang sama. Namun ada perbedaan ini bahwa kewa-
jiban-kewajiban tersebut [kini] hanya mengambil bentuk 
lahiriah saja, tanpa semangat yang benar di dalamnya; kami 
ingin meniupkan ke dalamnya semangat keikhlasan. Kami 
ingin agar kewajiban-kewajiban ini dilaksanakan dengan 
cara yang membuahkan hasil yang saat ini hilang.” (Ruhani 
Khaza’in No. 2, vol. ix, hal. 312)

9.	 “Kalian, yang telah mengambil baiat di tangan saya, harus 
mengerti bahwa kalian telah berjanji untuk mengutamakan 
agama di atas kehidupan duniawi. Jadi ingatlah bahwa baiat 
kalian ini adalah dengan Allah. Sejauh mungkin teguhlah 
pada baiat ini, berpeganglah pada shalat, puasa, haji, zakat, 
perintah-perintah Syariat, dan hindari setiap kejahatan dan 
bayang-bayang dosa. Jemaat kami harus menjadi teladan 
yang murni bagi orang lain. Pengakuan di bibir tidak ada 



126

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

artinya jika tidak disertai dengan perbuatan yang sesuai.” 
(Ruhani Khaza’in No. 2, vol. v, hal. 453)

10.	 “Para nabi datang dengan tujuan mengubah agama, meng-
ubah kiblat [arah orang shalat], membatalkan beberapa sya-
riat [yang ada] dan memperkenalkan beberapa syariat baru. 
Tetapi dalam kasus saya, tidak ada dakwahan revolusi sema-
cam itu. Islam yang ada adalah Islam yang sama seperti sebe-
lumnya, shalat yang sama seperti sebelumnya, Nabi Pilihan 
yang sama seperti sebelumnya, dan Kitab Suci yang sama 
seperti sebelumnya. Seseorang tidak perlu menghilangkan 
hal semacam itu dari iman yang asli sehingga menimbulkan 
begitu banyak kebingungan. Pengakuan sebagai Al-Masih 
yang Dijanjikan akan berbahaya, dan patut diperlakukan 
dengan hati-hati, jika, seiring dengan pengakuan ini, ada 
perubahan—na’udzubillahi min dzalik—dalam ketentuan 
syariat, sehingga beberapa praktik syariat kami agak berbe-
da dari praktik Muslim lainnya. Ketika tidak ada satu pun 
dari hal ini, dan satu-satunya masalah yang diperdebatkan 
adalah hidup atau matinya Yesus, pengakuan sebagai Al-
Masih yang Dijanjikan hanyalah cabang dari masalah ini, 
dan pengakuan ini tidak berarti perubahan dalam praktik 
iman, juga tidak berdampak buruk pada prinsip-prinsip 
Islam, lalu adakah perlunya mukjizat atau tanda besar un-
tuk ditunjukkan agar pengakuan ini diterima, yang mana 
tuntutan akan hal itu adalah kebiasaan lama orang-orang 
dalam hal pengakuan kenabian? Apakah sulit bagi orang 
yang berpikiran adil dan takut akan Tuhan untuk meneri-
ma seorang Muslim yang diutus Tuhan untuk mendukung 



127

2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

Islam dan yang tujuannya adalah agar ia memperjelas kepa-
da orang-orang keindahan Islam, dan membuktikan bahwa 
Islam bebas dari keberatan filsafat modern, dan membuat 
umat Islam condong pada cinta kepada Allah dan Rasul?   
“Jika dakwahan sebagai Al-Masih yang dijanjikan itu me-
ngandung tuntutan-tuntutan yang berdampak buruk ter-
hadap ketentuan-ketentuan syariat dan pokok-pokok aki-
dah, maka hal itu benar-benar akan menjadi sesuatu yang 
mengerikan. Apa yang harus dicermati adalah kebenaran 
Islam apa yang telah saya ubah dengan pengakuan saya?, 
dan manakah perintah-perintah Islam yang di dalamnya 
telah saya buat penambahan atau pengurangan bahkan satu 
titik pun? Benar, saya telah menafsirkan sebuah nubuat de-
ngan cara yang diwahyukan kepada saya oleh Allah Ta’ala 
di zaman ini. Al-Qur’an Suci adalah saksi atas kebenaran 
penafsiran ini, demikian pula tradisi-tradisi yang dapat 
dipercaya dari Nabi Suci. Lalu mengapa ada begitu ba-
nyak keributan dan kegemparan?” (Ainah Kamalat Islam, 
hal. 339)

11.	 “Sungguh tidak masuk akal untuk membayangkan bahwa 
dalam menerima dakwahan saya, terdapat kekhawatiran 
akan merusak akidah. Saya gagal memahami apa yang 
dapat menyebabkan kerusakan itu? Kerusakan hanya akan 
terjadi jika orang yang rendah ini memaksa orang-orang 
untuk mengikuti ajaran baru, yang bertentangan dengan 
ajaran Islam, misalnya jika saya menyatakan sesuatu yang 
halal menjadi haram atau sebaliknya, atau telah memper-
kenalkan perubahan apa pun dalam keyakinan akidah yang 



128

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

esensial bagi keselamatan, atau telah memperkenalkan pe-
nambahan atau pengurangan dalam masalah puasa, shalat, 
haji, zakat, dll. yang merupakan kewajiban yang ditetapkan 
oleh Syariat. Misalnya, jika saya menetapkan sepuluh atau 
dua shalat sebagai pengganti lima shalat sehari, atau me-
netapkan puasa dua bulan sebagai pengganti satu bulan, 
atau puasa kurang dari satu bulan, maka seharusnya ada 
kerugian rohani total, bahkan kekafiran dan kehancuran. 
Tetapi ketika situasinya adalah bahwa orang yang rendah 
ini berulang kali hanya mengatakan ini: “Wahai saudaraku, 
saya tidak membawa agama baru atau ajaran baru, tetapi 
saya adalah salah seorang dari kalian, dan seorang Muslim 
seperti kalian, dan bagi kita umat Islam tidak ada kitab lain 
untuk diikuti selain Al-Qur’an Suci, juga tidak ada kitab 
wahyu lain yang mana kami mengajak orang lain untuk 
mengikutinya, dan ketika saya menegaskan bahwa selain 
Ahmad dari Arab, penutup para Nabi SAW, tidak ada 
satu pun yang dapat membimbing kita dan tidak ada satu 
pun yang harus diikuti oleh kita, dan tidak ada satu pun 
yang kami ingin orang lain untuk mengikutinya, lalu di 
manakah letak risiko bagi seorang Muslim yang taat untuk 
menerima dakwahan saya yang didasarkan pada wahyu dari 
Allah?” (Izala Auham, hal. 181-182)

12.	 “Adalah fitnah belaka dari Muhammad Husain yang ia 
nisbahkan kepada saya bahwa saya mengingkari mukjizat 
para nabi as, atau bahwa saya sendiri mendakwah kena-
bian, atau bahwa, na’udzubillahi mindzalik, saya tidak 
menganggap Hazrat Muhammad Mustafa, semoga damai 



129

2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

dan berkah Allah tercurah atasnya, sebagai penutup para 
nabi, atau bahwa saya tidak beriman kepada para malaikat 
atau kepada akidah Islam seperti kebangkitan, dll. atau 
bahwa saya meremehkan dasar-dasar Islam seperti puasa 
dan shalat atau menganggapnya tidak perlu. Tidak, Allah 
Yang Mahaperkasa adalah saksi bahwa saya beriman kepada 
semua ini, dan menganggap seseorang yang tidak beriman 
pada prinsip-prinsip dan amalan-amalan ini sebagai orang 
yang terkutuk dan merugi di dunia ini dan di Akhirat.” 
(Anjam Atham, hal. 45)

13.	 “Harus dipahami mengapa seorang Muslim disebut 
Muslim? Seorang Muslim adalah orang yang mengatakan 
bahwa Islam itu benar, Hazrat Muhammad SAW adalah 
Nabi, dan Al-Qur’an adalah Kitab samawi. Tersirat bahwa 
ia menerima bahwa ia tidak akan meninggalkan akidah ini 
baik dalam keyakinan, maupun dalam ibadah, maupun 
dalam perbuatan, dan bahwa semua ucapan dan perbuat-
annya akan dibatasi di dalamnya.” (Ruhani Khaza’in No. 2, 
vol. v, hal. 163)

14.	 “Segala sesuatu yang jejak dan tandanya tidak ditemukan 
dalam Al-Qur’an Suci dan Hadis, malahan bertentangan 
dengan keduanya, menurut pendapat saya adalah pelang-
garan dan kekafiran. Namun hanya sedikit yang sampai ke 
dasar Firman Suci dan memahami rahasia-rahasia tersirat 
dari nubuat-nubuat Ilahi. Saya tidak menambah, maupun 
mengurangi apa pun dari, agama [Islam]. Saudara-saudara, 
agama saya sama dengan agama kalian, Nabi mulia yang 
sama adalah pemimpin saya sebagaimana ia juga pemimpin 



130

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kalian, dan Al-Qur’an Suci yang sama adalah Penuntun 
saya, kekasih saya, dan wasiat saya, yang mana iman kepa-
danya adalah wajib bagi kalian juga.” (Majmu’a Ishtiharat, 
vol. i, hal. 232)

15.	 “Ingatlah bahwa jalan kami persis sama dengan jalan Nabi 
Suci SAW dan para sahabatnya yang mulia.” (Ruhani 
Khaza’in No. 2, vol. x, hal. 107)

16.	 “Dengan memutarbalikkan dan mengubah makna buku-
buku saya, seperti orang-orang Yahudi, dan dengan mema-
sukkan banyak hal asing, ratusan keberatan telah diajukan 
terhadap saya, seolah-olah saya mendakwahkan kenabian 
hakiki, seolah-olah saya meninggalkan Al-Qur’an Suci, seo-
lah-olah saya mencaci para nabi Allah dan menghina mere-
ka, dan seolah-olah saya mengingkari mukjizat. Maka saya 
menyerahkan seluruh kasus saya ke hadapan Allah Ta’ala 
dan saya tahu dengan pasti bahwa dengan Karunia-Nya, 
Dia akan memutuskan demi kebaikan saya karena sayalah 
pihak yang dizalimi.” (Chashma-i Ma’rifat, hal. 319)

17.	 “Orang-orang tidak memahami perkataan saya dan menga-
takan bahwa orang ini mengaku kenabian. Tetapi Tuhan 
tahu bahwa perkataan mereka ini adalah kebohongan yang 
nyata. Tidak ada sebutir pun kebenaran di dalamnya, juga 
tidak ada dasar apa pun untuk itu. Mereka telah merekayasa 
fitnah ini untuk menghasut orang-orang agar menyatakan 
saya kafir, mencaci saya, mengutuk saya dan menunjukkan 
permusuhan terhadap saya, dan menciptakan perpecahan 
di antara orang-orang beriman. Demi Allah, saya beriman 
kepada Allah dan Utusan-Nya, dan saya beriman bahwa 



131

2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

beliau adalah penutup para Nabi.” (Hamamat al-Bushra, 
hal. 81; edisi baru hal. 289)

18.	 “Jika semua Kitab Allah Ta’ala diteliti dengan cermat, akan 
ditemukan bahwa semua nabi telah mengajarkan hal ini: 
‘Berimanlah kepada Allah Ta’ala Yang Esa, tanpa sekutu, 
dan berimanlah juga kepada kerasulan kami’. Itulah sebab-
nya seluruh Umat diajarkan inti ajaran Islam dalam dua 
kalimat ini: Tidak ada Tuhan selain Allah, dan Muhammad 
adalah Utusan Allah.” (Haqiqat al-Wahy, hal. 111)

19.	 “Seorang pria dari Provinsi Perbatasan Barat Laut meng-
ajukan pertanyaan: ‘Kekurangan apa yang masih tersisa 
dalam agama [Islam] yang Anda datang untuk mem-
perbaikinya?’ Hazrat Mirza Ghulam Ahmad menjawab:   
‘Tidak ada kekurangan dalam perintah-perintah tersebut. 
Shalat, puasa, haji, Kiblat, Zakat, dan Kalimah kami adalah 
sama. Setelah berlalunya beberapa waktu, kelesuan mera-
yap ke dalam pemenuhan perintah-perintah ini. Banyak 
orang menjadi lalai terhadap Keesaan Allah yang sempurna. 
Maka Dia membangkitkan seorang hamba yang membuat 
orang-orang berpegang teguh pada Syariat secara baru. 
Kelesuan muncul setelah seratus tahun. Sekitar seratus ribu 
Muslim telah menjadi murtad, dan Anda berpikir tidak ada 
seorang pun [yaitu seorang Pembaharu] yang dibutuhkan? 
Orang-orang meninggalkan Qur’an Suci. Mereka tidak ada 
hubungannya dengan Sunnah Nabi. Mereka menganggap 
adat istiadat mereka sebagai agama mereka. Namun Anda 
berpikir, tidak ada seorang pembaharu pun yang dibu-
tuhkan’.” (Ruhani Khaza’in No. 2, vol. x, halaman 451)   



132

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Peristiwa ini terjadi di Lahore pada 25 Mei 1908, satu hari 
sebelum kewafatan Hazrat Mirza.

20.	 “Pada akhirnya, saya sekali lagi menyatakan di hadapan 
masyarakat umum, bahwa saya bersumpah demi Allah Yang 
Mahakuasa bahwa saya bukan seorang kafir. Keyakinan saya 
adalah: Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad ada-
lah Utusan Allah. Dan mengenai Nabi Suci, saya meyakini 
[ayat Al-Qur’an]: Beliau adalah Utusan Allah dan Khatam 
an-nabiyyin. Saya bersumpah atas kebenaran pernyataan 
saya ini sebanyak nama-nama suci Tuhan, dan sebanyak 
huruf dalam Al-Qur’an Suci, dan sebanyak keutamaan 
Nabi Suci dalam pandangan Tuhan. Tidak ada satu pun ke-
yakinan saya yang bertentangan dengan perintah-perintah 
Allah dan Nabi Suci. Barang siapa berpikir sebaliknya, ia 
sendiri berada dalam kesalahpahaman. Barang siapa meng-
anggap saya kafir bahkan sekarang dan tidak berhenti dari 
takfir [menyebut seorang Muslim kafir], biarlah ia mengi-
ngat dengan pasti bahwa ia akan ditanyai setelah mati. Saya 
bersumpah demi Allah Ta’ala bahwa saya memiliki iman 
kepada Allah dan Nabi Suci sedemikian rupa sehingga jika 
semua keyakinan zaman ini diletakkan dalam timbang-
an melawan keyakinan saya, maka dengan karunia Yang 
Mahatinggi, keyakinan saya akan lebih berat.” (Karamat 
as-Sadiqeen, hal. 25)



133

3. MASALAH KHATAM 
AN-NABIYYIN

Catatan Penyusun. Bukti yang diberikan dalam dua Bagian 
pertama sudah cukup untuk membuktikan kasus kami bahwa 
kami adalah Muslim. Meskipun demikian, kami tidak puas 
hanya dengan itu, tetapi melanjutkan untuk membahas secara 
rinci berbagai alasan yang dikutip oleh para tergugat mengenai 
mengapa mereka menganggap kami kafir. Sebagian besar bukti 
lainnya bersifat demikian.

Tuduhan utama terhadap Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 
adalah bahwa beliau mengingkari bahwa Nabi Suci Muhammad 
adalah Penutup para Nabi, dan bahwa beliau sendiri mengaku 
sebagai seorang nabi. Poin pertama yang perlu dicatat adalah 
bahwa istilah yang digunakan untuk Nabi Suci dalam hubungan 
ini dalam Qur’an Suci adalah Khatam an-nabiyyin. Di seluruh 
tulisannya, Hazrat Mirza menegaskan dengan kata-kata yang 
jelas bahwa beliau meyakini Nabi Suci Muhammad sebagai 
Khatam an-nabiyyin. Tidak satu kalimat pun dapat ditemukan 
yang menyatakan sebaliknya. Oleh karena itu, apa pun yang 
mungkin dikatakan mengenai penafsiran istilah ini, Hazrat 



134

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Mirza tidak dapat dituduh mengingkari bahwa Nabi Suci adalah 
Khatam an-nabiyyin. Karena itu, beliau tidak dapat disebut kafir 
atas dasar ini karena apa yang disyaratkan bagi seseorang untuk 
disebut Muslim adalah iman kepada Al-Qur’an sebagaimana 
diwahyukan dalam bahasa Arab, bukan iman kepada penafsiran 
Al-Qur’an.

Maka dari itu, Bagian 3.1 memberikan kutipan-kutipan 
dari tulisan-tulisan Hazrat Mirza untuk menunjukkan bahwa, 
dengan menggunakan istilah Al-Qur’an Khatam an-nabiyyin, 
beliau menyatakan keyakinan penuh beliau bahwa Nabi Suci 
Muhammad adalah demikian. Bagian 3.2 menunjukkan makna 
dan penafsiran apa yang beliau berikan untuk istilah ini. Beliau 
dengan jelas menulis berkali-kali bahwa makna Nabi Suci se-
bagai Khatam an-nabiyyin adalah bahwa setelah beliau tidak 
ada nabi yang dapat datang, baik nabi baru maupun nabi dari 
masa lalu. Dengan memegang keyakinan ini, beliau jelas tidak 
mungkin mengaku sebagai nabi sendiri, dan dalam Bagian 3.3 
dikumpulkan beberapa pernyataan beliau di mana beliau mem-
bantah tuduhan palsu yang dilontarkan terhadap beliau bahwa 
beliau mengaku sebagai seorang nabi.

7.1.	 Keyakinan pada Khatam an-nabiyyin
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad dan anggota Jemaat 

Ahmadiyah Lahore meyakini bahwa Nabi Suci SAW tercurah 
atasnya, adalah Khatam an-nabiyyin. Hazrat Mirza menulis se-
bagai berikut:



135

3. Masalah Khatam an-nabiyyin

1.	 “Saya meyakini bahwa Nabi Suci Muhammad, SAW, ada-
lah Khatam (Penutup) para Nabi.” (Ainah Kamalat Islam, 
hal. 21)

2.	 “Saya beriman bahwa Nabi Suci Muhammad, SAW, adalah 
Khatam an-nabiyyin, dan saya mengetahui dengan kepas-
tian yang sempurna dan saya sangat meyakini bahwa Nabi 
Suci kita adalah Khatam al-anbiya.” (Nishan Asmani, hal. 
28)

3.	 “Saya berpendapat bahwa Utusan kita Muhammad 
Mustafa, damai atasnya, adalah rasul yang paling utama 
dan Khatam an-nabiyyin.” (Hamamat al-Bushra, hal. 8; 
edisi baru hal. 36)

4.	 “Saya beriman kepada Tuhan dan Utusan-Nya, dan saya 
juga beriman bahwa Nabi Suci, damai atasnya, adalah 
Khatam an-nabiyyin.” (ibid., hal. 81; edisi baru hal. 290)

5.	 “Keyakinan saya adalah bahwa Pemimpin dan Tuan kita 
Hazrat Muhammad, damai atasnya, adalah Khatam 
al-anbiya.” (Kitab al-Barriyya, hal. 182, catatan kaki)

6.	 “Kami beriman bahwa tidak ada yang patut disembah sela-
in Allah Yang Mahakuasa, dan Pemimpin kita Muhammad 
Mustafa, damai atasnya, adalah Utusan-Nya dan Khatam 
al-anbiya.” (Ayyam as-Sulh, hal. 86-87)

7.	 “Mengenai keyakinan, apa yang Tuhan inginkan darimu 
adalah bahwa Tuhan itu Esa, dan Muhammad, damai 
atasnya, adalah Nabi-Nya dan Khatam al-anbiya, dan yang 
terbesar.” (Kishti-i Nuh, hal. 15)



136

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

8.	 “Khatamnya kenabian pada Nabi Suci bukan hanya karena 
beliau adalah yang terakhir dalam urutan waktu, tetapi juga 
karena semua pencapaian kenabian telah disempurnakan 
bersamanya.” (Lecture on Islam di Sialkot, hal. 6)

9.	 “Zaman kenabian Nabi Suci, damai atasnya, membentang 
hingga Hari Kiamat, dan beliau adalah Khatam al-anbiya.” 
(Chashma-i Ma’rifat, hal. 82)

10.	 “Saya telah menulis berulang kali bahwa adalah fakta yang 
nyata dan sebenarnya bahwa Pemimpin dan Tuan kita, 
damai atasnya, adalah Khatam al-anbiya.” (ibid., hal. 324, 
catatan kaki)

11.	 “Saya bersumpah demi Tuhan Yang Mahakuasa bahwa 
saya bukan seorang kafir. Keyakinan saya adalah: Tidak ada 
tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah Utusan Allah. 
Dan mengenai Nabi Suci, saya meyakini [ayat Al-Qur’an]: 
Beliau adalah Utusan Allah dan Khatam an-nabiyyin. Saya 
bersumpah atas kebenaran pernyataan saya ini sebanyak 
nama-nama suci Tuhan, dan sebanyak huruf dalam Qur’an 
Suci, dan sebanyak keutamaan Nabi Suci dalam pandangan 
Tuhan. Tidak ada satu pun keyakinan saya yang bertentang-
an dengan perintah-perintah Tuhan dan Rasul.” (Karamat 
as-Sadiqeen, hal. 25)

7.2.	 Makna Khatam an-nabiyyin
Dalam tulisan-tulisannya, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad te-

lah menjelaskan makna istilah Khatam an-nabiyyin (atau istilah 
yang sinonim Khatam al-anbiya) sebagai berikut:



137

3. Masalah Khatam an-nabiyyin

1.	 Setelah mengutip ayat Khatam an-nabiyyin dalam bahasa 
Arab, beliau kemudian menerjemahkan dan menjelas-
kannya dalam bahasa Urdu sebagai berikut: “Artinya: 
Muhammad bukanlah bapak dari seorang laki-laki di an-
tara kamu, tetapi ia adalah Utusan Tuhan dan orang yang 
mengakhiri para nabi. Ayat ini juga dengan jelas menya-
takan bahwa setelah Nabi kita, damai atasnya, tidak akan 
ada utusan (rasul) yang datang ke dunia.” (Izala Auham, 
hal. 614)Perlu dicatat bahwa Hazrat Mirza di sini telah 
menerjemahkan istilah Arab Khatam an-nabiyyin ke dalam 
bahasa Urdu sebagai orang yang mengakhiri para nabi.

2.	 “Qur’an Suci tidak mengizinkan kedatangan utusan (rasul) 
mana pun setelah Khatam an-nabiyyin, baik yang baru ma-
upun yang lama.” (ibid., hal. 761)

3.	 “Keadaan Nabi Suci kita sebagai Khatam an-nabiyyin ada-
lah penghalang bagi kedatangan nabi lainnya.” (ibid., hal. 
575)

4.	 “’Muhammad bukanlah bapak dari seorang laki-laki di 
antara kamu, tetapi ia adalah Utusan Tuhan dan Khatam 
an-nabiyyin.’ Tidakkah kamu tahu bahwa Tuhan Yang 
Maha Penyayang telah menyatakan Nabi Suci kita secara 
mutlak sebagai Khatam al-anbiya, dan dalam penjelasan 
ayat ini, Nabi kita telah bersabda: ‘Tidak akan ada nabi 
setelahku’.” (Hamamat al-Bushra, hal. 20; edisi baru hal. 
81-82)

5.	 “Nabi Suci telah berulang kali bersabda bahwa tidak akan 
ada nabi yang datang setelah beliau, dan hadis ‘Tidak akan 
ada nabi setelahku’ begitu terkenal sehingga tidak ada 



138

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

seorang pun yang meragukan keasliannya. Dan Qur’an 
Suci, yang setiap katanya adalah mutlak, dalam ayatnya ‘ia 
adalah utusan Tuhan dan Khatam an-nabiyyin’, menegas-
kan bahwa kenabian, pada kenyataannya, telah berakhir 
dengan Nabi Suci kita.” (Kitab al-Barriyya, hal. 184, catat-
an kaki)

6.	 “Dengan cara yang sama, dengan bersabda ‘Tidak akan ada 
nabi setelahku’, beliau [Nabi Suci] menutup pintu secara 
mutlak bagi nabi baru atau nabi yang kembali.” (Ayyam 
as-Sulh, hal. 152)

7.	 “Setelah khatamnya kenabian, tidak ada nabi lebih lanjut 
yang dapat datang dalam Islam.” (Raz Haqiqat, hal. 16)

8.	 “Saya sangat meyakini bahwa Nabi Suci kita Muhammad, 
damai atasnya, adalah Khatam al-anbiya, dan setelah beliau 
tidak akan ada nabi yang datang bagi umat ini, tidak yang 
baru maupun yang lama.” (Nishan Asmani, hal. 28)

9.	 “Fakta sebenarnya, yang saya saksikan dengan kesaksian 
tertinggi, adalah bahwa Nabi kita, damai atasnya, adalah 
Khatam al-anbiya, dan setelah beliau tidak akan datang 
nabi mana pun, tidak yang lama ataupun yang baru.” 
(Anjam Atham, hal. 27, catatan kaki)

10.	 “Kabar ini diberikan hanya oleh Tuhan Yang mengutus 
Nabi Suci kita, damai atasnya, setelah semua nabi, un-
tuk mengumpulkan semua bangsa di bawah panjinya.” 
(Haqiqat al-Wahy, Lampiran, hal. 44)



139

3. Masalah Khatam an-nabiyyin

7.3.	 Bantahan terhadap pengakuan kenabian
Hingga akhir hayatnya, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 

terus-menerus membantah tuduhan bahwa beliau mengaku 
sebagai seorang nabi, sebagaimana ditunjukkan di bawah ini.

1.	 “Adalah fitnah total oleh [Maulavi] Muhammad Husain 
[Batalvi] untuk menisbahkan kepada saya bahwa saya 
mengingkari mukjizat dan bahwa saya mendakwahkan 
kenabian, dan bahwa saya tidak menganggap Nabi Suci 
sebagai Khatam al-anbiya, na’udzubillahi min dzalik... 
Tidak, sebaliknya, Tuhan adalah Saksi bahwa saya mengi-
mani semua hal ini, dan adapun mereka yang menolak ke-
yakinan dan amalan [Islam] ini, saya menganggap mereka 
terkutuk dan merugi di dunia ini dan di akhirat.” (Majmu’a 
Ishtiharat, vol. ii, hal. 257)

2.	 “Orang-orang itu telah merekayasa kebohongan terhadap 
saya yang mengatakan bahwa orang ini mendakwahkan 
sebagai seorang nabi.” (Hamamat al-Bushra, hal. 8; edisi 
baru hal. 36)

3.	 “Orang-orang tidak memahami perkataan saya dan menga-
takan bahwa orang ini mendakwahkan kenabian. Tetapi 
Tuhan tahu bahwa perkataan mereka ini adalah kebohong-
an yang nyata. Tidak ada sebutir pun kebenaran di dalam-
nya, juga tidak ada dasar apa pun untuk itu.” (ibid., hal. 81; 
edisi baru hal. 289)

4.	 “Sebagai bentuk rekayasa, mereka memfitnah saya dengan 
mengatakan bahwa saya telah membuat dakwahan kenabi-
an. Tetapi harus diingat bahwa semua ini adalah rekayasa. 



140

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Keyakinan kami adalah bahwa pemimpin dan tuan kami, 
Muhammad Mustafa, damai atasnya, adalah Khatam 
al-anbiya.” (Kitab al-Barriyya, hal. 182, catatan kaki)

5.	 “Saya tidak membuat dakwahan kenabian. Ini adalah ke-
keliruan Anda, atau Anda memiliki motif tertentu dalam 
pikiran. Apakah suatu keharusan bahwa orang yang meng-
aku mendapat wahyu juga harus menjadi seorang nabi?” 
(Jang Muqaddas, hal. 67)

6.	 “Para penentang yang jahil menuduh saya bahwa orang 
ini mendakwah sebagai seorang nabi atau rasul. Saya tidak 
membuat dakwahan semacam itu.” (Pamflet Ayk Ghalati 
Ka Izala)

7.	 “Dapatkah seorang penipu celaka yang mendakwah ke-
rasulan dan kenabian bagi dirinya sendiri memiliki iman 
kepada Qur’an Suci? Dan dapatkah seorang pria yang ber-
iman kepada Qur’an Suci, dan meyakini ayat ‘Dia adalah 
Utusan Tuhan dan Khatam an-nabiyyin’ sebagai firman 
Tuhan, mengatakan bahwa dia adalah seorang utusan 
dan seorang nabi setelah Nabi Suci Muhammad?” (Anjam 
Atham, hal. 27, catatan kaki)

8.	 “Kebodohan lainnya adalah bahwa, untuk memprovokasi 
orang-orang yang jahil, mereka mengatakan bahwa orang 
ini telah mengaku kenabian. Ini adalah fitnah sepenuhnya 
di pihak mereka.” (Haqiqat al-Wahy, hal. 390)

9.	 “Betapa jahil, bodoh, dan menyimpang dari kebenaran, 
untuk mengatakan bahwa kenabian telah didakwahkan.” 
(ibid., Lampiran, hal. 68)



141

3. Masalah Khatam an-nabiyyin

10.	 “Dalam menghadapi Ulama saat ini, hamba yang rendah 
ini telah bersumpah berkali-kali demi Tuhan bahwa saya ti-
dak mendakwahkan kenabian apa pun. Tetapi orang-orang 
ini tetap tidak berhenti menyatakan saya sebagai orang 
kafir.” (Surat kepada Maulavi Ahmad-ullah dari Amritsar, 
27 Januari 1904)



142

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



143

4. Wahyu dalam Islam

4. WAHYU DALAM 
ISLAM

Catatan Penyusun. Bagian ini dan beberapa Bagian ber-
ikutnya membahas masalah-masalah tertentu dalam Islam, 
yang kegagalan untuk memahaminya dengan benar, telah 
menimbulkan kesalahpahaman bahwa Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad mengaku sebagai nabi. (Atau dapat dikatakan bahwa 
pihak-pihak tertentu telah menyalahartikan masalah-masalah 
ini untuk menciptakan kesan bahwa Hazrat Mirza mengaku 
sebagai nabi.)

Masalah pertama dan terpenting adalah konsep wahyu Ilahi 
(atau Tuhan berbicara kepada manusia) sebagaimana diajarkan 
oleh Islam. Dengan berakhirnya kenabian setelah Nabi Suci 
Muhammad, bentuk wahyu Ilahi tertinggi, yang khusus bagi 
para nabi, juga telah berakhir. Namun bentuk wahyu yang lebih 
rendah, yang selalu diterima baik oleh para nabi maupun orang-
orang suci yang bukan nabi, masih terus berlanjut. Bagian ini 
menetapkan dari Qur’an Suci dan Hadis bahwa wahyu terus 
berlanjut di kalangan umat Islam, dan menjelaskan tujuannya. 
Bagian ini memberikan contoh-contoh wahyu yang datang 



144

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kepada bukan nabi, termasuk contoh-contoh wahyu kepada 
para Sahabat Nabi Suci selama masa hidup beliau. Kemudian 
mengutip secara luas dari tulisan-tulisan otoritas keagamaan 
dan ulama Muslim yang diakui, dari masa awal Islam hingga 
hari ini, untuk menunjukkan bahwa wahyu terus berlanjut dan 
memberikan contoh-contoh nyata wahyu yang datang kepada 
berbagai wali.

8.1.	 Al-Qur'an dan Hadis tentang keberlanjutan 
wahyu

Menurut Qur’an Suci, karakteristik khusus dari agama yang 
benar adalah bahwa agama itu mengajak kepada Tuhan yang 
hidup, Yang mendengarkan doa orang-orang yang menderita, 
menghilangkan kesulitan mereka, dan berbicara kepada hamba-
hamba-Nya. Ayat-ayat berikut mengilustrasikan poin ini:
1.	 Ibrahim berkata kepada ayahnya yang penyembah berhala: 

“Mengapa kamu menyembah sesuatu yang tidak mende-
ngar, tidak melihat, dan tidak dapat menolongmu sedikit 
pun?” (19:42).

2.	 Tuhan mengecam para penyembah anak lembu emas de-
ngan berfirman: “Tidakkah mereka memperhatikan bahwa 
patung anak lembu itu tidak dapat berbicara kepada mere-
ka dan tidak dapat menunjukkan jalan yang lurus kepada 
mereka?” (7:148).dan di tempat lain: “Maka tidakkah me-
reka memperhatikan bahwa patung anak lembu itu tidak 
dapat memberi jawaban kepada mereka, dan tidak kuasa 
menolak mudarat ataupun mendatangkan manfaat kepada 
mereka?” (20:89).



145

4. Wahyu dalam Islam

3.	 Merujuk pada semua penyembah tuhan-tuhan palsu, di-
katakan: Adapun mereka yang mereka mintai selain Allah, 
tak dapat mengabulkan mereka sedikit pun “ (13:14).

Oleh karena itu, agama yang benar di setiap zaman meng-
ajak kepada Tuhan yang hidup, Yang berbicara kepada manu-
sia. Setiap pengikut agama dapat membuat klaim lisan bahwa 
Islam membawa manusia kepada Tuhan, tetapi untuk mengajak 
orang-orang kepada Tuhan berdasarkan pengalaman dan pen-
capaian pribadi seseorang, adalah pekerjaan yang hanya dapat 
dilakukan oleh mereka yang disucikan oleh Tuhan sendiri, dan 
merupakan pengikut sempurna Nabi Suci Muhammad.

Wahyu kepada bukan nabi
Dengan berakhirnya kenabian pada Nabi Suci Muhammad, 

petunjuk yang akan diterima umat manusia telah mencapai 
kesempurnaannya. Namun apakah dengan sempurnanya pe-
tunjuk itu, hubungan antara Pencipta dan makhluk-Nya telah 
terjalin secara permanen, dan semua manusia di masa depan 
akan sampai kepada Tuhan sejak lahir? Atau, akankah orang-
orang masih hanyut menjauh dari Tuhan dan kehilangan jalan 
yang lurus, bahkan setelah berakhirnya kenabian? Siapa yang 
akan menggantikan tempat para nabi untuk menjalin hubungan 
antara Tuhan dan orang-orang yang tersesat, ketika orang-orang 
bisa tersesat meskipun ajaran yang sempurna itu ada? Dalam hal 
ini, Qur’an Suci memerintahkan Nabi Suci Muhammad untuk 
menyatakan:



146

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Katakanlah: Inilah jalan (agama)-ku, aku dan orang-
orang yang mengikutiku mengajak (kamu) kepada 
Allah dengan hujjah yang nyata (pengetahuan yang 
pasti).” (12:108)

Oleh karena itu, sebagaimana Nabi Suci mengajak orang-
orang kepada Tuhan melalui cahaya yang diberikan kepadanya 
melalui wahyu (“pengetahuan yang pasti”), demikian pula para 
pengikutnya yang menerima cahaya wahyu akan menjalin 
hubungan antara Tuhan dan makhluk-Nya berdasarkan “pe-
ngetahuan yang pasti”. Orang-orang seperti itu disebut auliya 
(bentuk tunggal: wali), atau kekasih-kekasih Allah. Wahyu yang 
mereka terima bukanlah wahyu nubuwwah (wahyu kenabian), 
melainkan wahyu wilayah (wahyu kewalian), karena yang per-
tama telah berakhir dengan Nabi Suci. Al-Qur’an berfirman 
tentang auliya:

“Ingatlah, sesungguhnya wali-wali Allah itu, tidak ada 
kekhawatiran terhadap mereka dan tidak (pula) mereka 
bersedih hati. (Yaitu) orang-orang yang beriman dan 
mereka selalu bertakwa. Bagi mereka berita gembira 
(busyra) di dalam kehidupan di dunia dan (dalam kehi-
dupan) di akhirat.” (10:62-64)

Mereka yang mengajak kepada Tuhan, pertama-tama harus 
memiliki hubungan yang kuat dengan Tuhan. Cara untuk men-
jalin hubungan ini adalah melalui kewalian (wilayah) dan apa 
yang disebut “berita gembira” atau busyra di atas.



147

4. Wahyu dalam Islam

Mengenai apa arti busyra, Nabi Suci menjelaskan ayat di 
atas kepada para pengikutnya sebagai berikut:

“Beliau bersabda: Tidak ada yang tersisa dari kena-
bian kecuali mubasyirat [sama dengan busyra]. Orang-
orang bertanya: Apakah mubasyirat itu? Beliau bersab-
da: Mimpi-mimpi yang benar.” (Bukhari, Kitab Tafsir 
Mimpi, bab Mubasyirat, 91:5)

“Mimpi-mimpi yang benar” ini berkaitan dengan 
kenabian, sebagaimana Nabi Suci diriwayatkan telah 
bersabda:

“Mimpi yang baik dari seorang mukmin yang saleh 
adalah satu dari empat puluh enam bagian kenabian.” 
(Bukhari, op. cit.)

Dan merujuk pada wahyu Nabi Suci sebelum beliau menja-
di nabi, Bukhari mencatat dari Aisyah, istri Nabi:

“Wahyu kepada Nabi Suci bermula pertama kali de-
ngan mimpi-mimpi yang benar.” (Bukhari, Buku 1)

Oleh karena itu wahyu atau wahyu mencakup mimpi-mim-
pi yang benar.

Cara-cara wahyu diturunkan
Qur’an Suci mengatakan:



148

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Dan tidak mungkin bagi seorang manusia bahwa 
Allah berkata-kata dengan dia kecuali dengan peran-
taraan wahyu (wahyu), atau di belakang tabir, atau 
dengan mengutus seorang utusan.” (42:51)

Oleh karena itu, ada tiga cara komunikasi Ilahi dengan 
manusia:
1.	 Penanaman suatu gagasan ke dalam pikiran, yang disebut 

wahyu dalam ayat ini. Nabi Suci telah menggambarkan 
cara ini dalam kata-kata: “Roh Kudus telah memasukkan 
ini ke dalam hatiku.”

2.	 “Di belakang tabir” — ini mencakup mimpi, vision (ka-
syaf), mendengar kata-kata inspirasi.

3.	 “Dengan mengutus seorang utusan” — ini merujuk pada 
pengutusan malaikat Jibril, yang terlihat dan kata-katanya 
didengar oleh orang yang menerima wahyu tersebut.

Dua cara wahyu yang pertama adalah umum bagi para wali 
(auliya) dan para nabi. Yang ketiga adalah khusus bagi para 
nabi, dan setelah Nabi Suci Muhammad, cara ini telah berakhir. 
Jibril sekarang tidak dapat membawa wahyu semacam ini, yang 
dikenal sebagai wahyu nubuwwah — wahyu kenabian. Namun, 
dua cara pertama berlaku juga bagi orang-orang yang bukan 
nabi, seperti dalam kasus ibu Musa, murid-murid Isa, dan para 
wali di kalangan umat Islam. Nabi Suci telah menyebut wahyu 
seperti itu sebagai bagian dari kenabian, dan sebuah hadis yang 
diakui menunjukkan bahwa akan ada orang-orang di antara 
umat Islam yang kepadanya Tuhan akan berbicara:



149

4. Wahyu dalam Islam

“Nabi Suci bersabda: Di antara orang-orang Israel 
sebelum kalian, ada orang-orang yang diajak bicara 
oleh Tuhan meskipun mereka bukan nabi. Jika ada 
seorang seperti itu di antara umatku, dia adalah Umar.” 
(Bukhari, Kitab Keutamaan Sahabat, bab Umar; Buku 
62, bab 6)

Yang dimaksud dalam hadis ini adalah bahwa sebagaimana 
dahulu ada komunikasi Ilahi dengan orang-orang yang bukan 
nabi pada bangsa-bangsa sebelum umat Islam, demikian pula 
halnya dengan bangsa Muslim. Semua komentator sepakat bah-
wa Umar disebutkan sebagai contoh utama atau luar biasa dari 
penerima wahyu.

Oleh karena itu Al-Qur’an dan Hadis sepakat bahwa wahyu 
nubuwwah, jenis wahyu yang khusus bagi para nabi, telah ber-
akhir, tetapi komunikasi Ilahi (yang dianggap sebagai sebagian 
kenabian) terus berlanjut di kalangan umat Islam. Individu-
individu yang dikaruniai wahyu ini disebut auliya (tunggal 
wali) dalam Al-Qur’an. Mereka juga basyir (pemberi kabar 
gembira) dan nazir (pemberi peringatan), sebagaimana ditulis 
oleh Muhyiddin Ibnu Arabi:

“Wali itu sesungguhnya adalah basyir dan nazir, te-
tapi dia bukan pembawa syariat.” (Futuhat Makkiyya, 
Bagian II, hal. 376)



150

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Teolog dan pemimpin Muslim India awal abad kesembi-
lan belas, Sayyid Ismail Syahid, mengomentari ayat Al-Qur’an 
“Tidak ada satu umat pun yang tidak didatangi seorang pemberi 
peringatan,” menulis:

“Telah dikatakan bahwa kata nazir [pemberi peri-
ngatan] mencakup para nabi dan para wali.” (Abqaat, 
hal. 401-402)

Wahyu kepada bukan nabi yang disebutkan dalam Al-Qur’an
Para wali (auliya) tidak hanya menerima pengetahuan 

tentang yang gaib, dan wahyu yang berisi kabar gembira serta 
peringatan (terhadap orang-orang yang berbuat salah), tetapi 
juga perintah dan larangan bagi penerimanya (meskipun bukan 
syariat). Al-Qur’an memberikan contoh-contoh berikut:
1.	 “Kami wahyukan kepada ibu Musa: ‘Susuilah dia. 

Kemudian apabila kamu khawatir terhadapnya, jatuh-
kanlah dia ke sungai (Nil), dan janganlah kamu khawa-
tir dan janganlah (pula) bersedih hati. Sesungguhnya 
Kami akan mengembalikannya kepadamu, dan men-
jadikannya salah seorang dari rasul-rasul.” (28:7)   
Dalam wahyu kepada ibu Musa, kata-kata “susuilah dia” 
dan “hanyutkanlah dia” adalah perintah, sedangkan “ja-
nganlah takut dan janganlah bersedih hati” adalah larangan. 
Bukankah wahyu ini pasti dan meyakinkan, sama seperti 
wahyu kepada para nabi? Dengan bertindak berdasarkan 
wahyunya dan menghanyutkan bayinya ke sungai, bukan-
kah ibu Musa menunjukkan bahwa ia memiliki keyakinan 



151

4. Wahyu dalam Islam

yang sama besarnya terhadap wahyunya sebagaimana para 
nabi terhadap wahyu mereka? Seandainya wahyu ini bukan 
dari Tuhan, nubuat-nubuat di dalamnya tidak mungkin 
terpenuhi.

2.	 Kepada Maryam, ibu Yesus, datang wahyu: “Goyanglah 
pangkal pohon kurma itu ke arahmu, niscaya pohon itu 
akan menggugurkan buah kurma yang masak kepada-
mu. Maka makan, minum dan bersenang hatilah kamu.” 
(19:25-26) “Goyanglah”, “makan”, “minum”, dan “berse-
nang hatilah” adalah perintah.

3.	 Murid-murid Yesus (hawariyyun), yang bukan nabi, mene-
rima wahyu: “Dan (ingatlah), ketika Aku wahyukan kepada 
pengikut Isa yang setia: ‘Berimanlah kamu kepada-Ku dan 
kepada rasul-Ku.’ Mereka menjawab: ‘Kami telah beriman 
dan saksikanlah bahwa sesungguhnya kami adalah orang-
orang yang berserah diri.” (5:111)

Oleh karena itu jelaslah bahwa wahyu kepada bukan nabi 
adalah pasti dan meyakinkan, tidak dirusak oleh setan. Hal 
ini agar para wali dapat bertindak sebagai teladan yang benar 
bagi manusia, sebagaimana para nabi dahulu menjadi teladan 
bagi kaum mereka. Namun karena rantai kenabian terputus 
dengan Nabi Suci, dalam umat Islam para pengikutnya telah 
dipilih untuk mengajak kepada Tuhan. Al-Qur’an menyatakan: 
“Aku [Nabi Suci] dan orang-orang yang mengikutiku mengajak 
(kamu) kepada Allah dengan hujjah yang nyata (pengetahuan 
yang pasti)” (12:108).

Para wali ini juga disebut khalifah dalam Al-Qur’an:



152

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Dan Allah telah berjanji kepada orang-orang yang 
beriman di antara kamu dan mengerjakan amal-amal 
yang saleh bahwa Dia sungguh-sungguh akan menja-
dikan mereka berkuasa dimuka bumi (khalifah), seba-
gaimana Dia telah menjadikan orang-orang sebelum 
mereka berkuasa [yakni, Bani Israil].” (24:55)

Nabi Suci telah menjelaskan ayat ini sebagai berikut:

“Bani Israil dahulu dipimpin oleh para nabi. Setiap 
kali seorang nabi wafat, ia digantikan oleh nabi lain. 
Tetapi tidak akan ada nabi setelahku. Namun, akan 
ada para khalifah, dan jumlah mereka akan banyak.” 
(Bukhari, Kitab Para Nabi, 60:50)

Tidak hanya para khalifah itu akan menjadi semisal para 
nabi—yang diindikasikan dalam kata-kata “sebagaimana Dia 
telah menjadikan orang-orang sebelum mereka berkuasa” dari 
ayat di atas—tetapi kriteria kebenaran mereka juga akan sama. 
Nabi Suci bersabda:

“Kekhalifahan itu akan mengikuti pola kenabian.” 
(Mishkat, Kitab Fitnah, bag. 3)

8.2.	 Wahyu kepada Para Sahabat Nabi Suci
Di bawah ini diberikan beberapa contoh tercatat mengenai 

wahyu kepada para Sahabat Nabi Suci, baik selama masa hidup 
beliau maupun setelahnya.



153

4. Wahyu dalam Islam

1.	 “Aisyah menceritakan bahwa ketika para Sahabat memu-
tuskan untuk memandikan jenazah Nabi Suci [sebelum 
pemakaman beliau], mereka berkata: Demi Allah, kami 
tidak tahu apakah harus melepas pakaian beliau, seba-
gaimana yang kami lakukan untuk orang wafat1¹¹¹, atau 
memandikan beliau dengan pakaian yang masih melekat. 
Maka ketika mereka berbeda pendapat mengenai hal ini, 
Tuhan membuat mereka tertidur, hingga tidak ada seorang 
pun dari mereka yang dagunya tidak menempel di dada-
nya. Kemudian seorang pembicara berbicara dari salah 
satu sisi rumah, mereka tidak tahu siapa itu, mengatakan: 
Mandikanlah Nabi Suci dengan pakaian beliau yang masih 
melekat.” (Mishkat, bab ‘Mukjizat’)

2.	 “Seorang budak perempuan Abu Bakar sedang hamil. Ia 
berkata: Diwahyukan kepadaku bahwa itu akan menjadi 
seorang anak perempuan. Dan budak itu melahirkan se-
orang anak perempuan.” (Kitab al-Lama’, oleh Abu Nasr 
Abdullah al-Qausani, bab Abu Bakar)

3.	 “Dalam perintah tertulis yang dikirim Umar [Khalifah 
kedua] kepada [komandan pasukannya] Sa’ad bin Abi 
Waqqas selama kampanye Persia, dinyatakan bahwa telah 
diwahyukan kepadanya bahwa musuh akan dikalah-
kan.” (Al-Wasa’iq as-Sab’asiyya, hal. 302, disusun oleh Dr 
Hamidullah dari Hyderabad)

4.	 “Ali dan al-Fazl sedang memandikan jenazah Nabi Suci 
ketika Ali mendengar suara yang mengatakan: Angkat ma-
tamu ke langit.” (Al-Khasa’is al-Kubra, oleh Suyuti, vol. ii, 
hal. 276)



154

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

5.	 “Anas menceritakan bahwa Ubay bin Ka’ab berkata: Aku 
akan masuk masjid dan shalat, serta memuji Tuhan sede-
mikian rupa sehingga tidak ada orang yang memuji-Nya 
seperti itu. Maka ketika ia shalat, dan duduk untuk me-
muji Tuhan, ia mendengar suara dari belakangnya yang 
mengatakan: Ya Allah, segala puji bagi-Mu, segala kebaik-
an ada di tangan-Mu, segala urusan kembali kepada-Mu, 
terang-terangan atau tersembunyi, segala puji bagi-Mu, 
Engkau berkuasa atas segala sesuatu, ampunilah dosa-dosa-
ku yang lalu dan jagalah aku tetap suci selama sisa hidupku, 
berilah aku kemampuan untuk melakukan amal saleh yang 
membuat-Mu ridha kepadaku, dan berpalinglah kepadaku 
dengan belas kasih. Kemudian Ubay bin Ka’ab mendatangi 
Nabi Suci dan menceritakan hal ini kepada beliau. Nabi 
Suci bersabda: Itu adalah Jibril.” (Ruh al-Ma’ani, vol. vii, 
hal. 64, di bawah ayat 33:40)

6.	 “Abdullah bin Zaid bin Abd Rabbih menceritakan: Ketika 
Nabi Suci memerintahkan pembuatan terompet untuk di-
gunakan memanggil orang-orang shalat, aku melihat dalam 
mimpi seorang pria membawa terompet di tangannya. Aku 
bertanya kepadanya: Apakah engkau menjual terompet itu? 
Ia berkata: Apa yang akan kau lakukan dengannya? Aku 
berkata: Memanggil orang-orang untuk shalat. Ia berkata: 
Maukah aku tunjukkan sesuatu yang lebih baik dari itu? 
Aku berkata: Ya. Ia berkata: Ucapkanlah, Allahu Akbar 
(sampai akhir lafaz Azan). Di pagi hari aku pergi mene-
mui Nabi Suci dan menceritakan mimpiku kepada beliau. 
Beliau bersabda: ‘Mimpimu pasti benar, insya Allah. Pergi 



155

4. Wahyu dalam Islam

dan berdirilah bersama Bilal dan sampaikan mimpimu 
kepadanya. Biarkan dia yang mengumandangkan azan, 
karena suaranya lebih lantang darimu.’ Maka aku berdiri 
bersama Bilal dan memberitahunya lafaz-lafaz itu, dan ia 
mengumandangkan azan.” (Mishkat, bab ‘Azan’, bag. 3)

Sebagai ringkasan, wahyu nubuwwah telah berakhir, tetapi 
mubasyirat terus berlanjut, dan ini mencakup mimpi-mimpi 
yang benar yang merupakan bagian dari kenabian. Wahyu 
kepada para wali di antara umat Islam juga mencakup ilham 
dan mendengar kata-kata, sebagaimana ditunjukkan oleh con-
toh-contoh yang dikutip di atas dari para Sahabat Nabi Suci.

8.3.	 Pandangan teolog dan otoritas keagamaan 
Muslim

1. Raghib dalam ‘Mufradat’
Dalam kamus klasik Al-Qur’an karyanya, Imam Raghib 

mendefinisikan wahyu sebagai berikut:
Al-kalimatu-llati tulqa ila anbiya’i-hi wa auliya’i-hi wahy-un.

“Firman Tuhan yang disampaikan kepada nabi-nabi-
Nya dan wali-wali-Nya disebut wahyu.” (Mufradat 
karya Raghib, di bawah kata wahyu)

2. Imam Ja’far Shadiq (w. 765 M)
Hal berikut ini tercatat dari Imam awal dari keturunan Ali 

ini:



156

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iv.	 Beliau berkata: “Wahyu adalah salah satu karakteristik 
orang-orang pilihan Tuhan. Memberikan argumen tanpa 
wahyu adalah tanda ditolak dari Hadirat Ilahi.” (Tazkirat 
al-Auliya, bab 1, hal. 23)

v.	 “Imam Ja’far berkata: Aku membaca Al-Qur’an dengan se-
mangat dan antusiasme sedemikian rupa sehingga ayat itu 
diwahyukan kepadaku melalui wahyu.” (Futuhat Makkiyya 
oleh Ibnu Arabi)

vi.	 “Beberapa dari mereka yang memiliki pengalaman Ilahi te-
lah mengatakan tentang diri mereka sendiri bahwa mereka 
mendengar firman Tuhan, dan bahwa Dia berkomunikasi 
dengan mereka, sebagaimana tercatat tentang Imam Ja’far 
Shadiq bahwa beliau berkata: Aku membaca satu ayat 
Al-Qur’an begitu sering sehingga aku mendengarnya dari 
Tuhan, Yang Memberikan wahyu ayat tersebut.” (Maktubat 
Mujaddid Alif Tsani, vol. iii, hal. 166)

3. Imam Ahmad bin Hanbal (w. 855 M)
Mengenai Imam Hanbal, pendiri salah satu dari empat 

mahzab dalam Islam, tertulis:

“Beliau berkata: Suatu hari aku berada di pemandi-
an umum, dan ada sekelompok orang yang masuk ke 
dalam air tanpa pakaian. Aku mengingat hadis: Barang 
siapa beriman kepada Tuhan dan Hari Akhir tidak bo-
leh memasuki pemandian umum tanpa kain penutup 
pinggang. Jadi aku tidak melepas semua pakaianku. 
Malam itu aku melihat dalam mimpi seseorang berkata 



157

4. Wahyu dalam Islam

kepadaku: ‘Wahai Ahmad, terimalah kabar gembira 
bahwa Tuhan telah mengampunimu karena engkau 
mengikuti hadis, dan menjadikanmu seorang pemim-
pin yang akan diikuti.’ Aku bertanya: Siapakah engkau? 
Ia menjawab: Jibril.” (Ihya as-Sunnah)

4. Ghazali (w. 1111 M)
Filsuf besar, penulis, dan mujaddid ini, menulis dalam kar-

yanya yang paling terkenal sebagai berikut:
i.	 “Tidak diragukan lagi, pengetahuan datang ke hati kita 

melalui para malaikat, dan ini dirujuk dalam firman Tuhan: 
Dan tidak mungkin bagi seorang manusia pun bahwa Allah 
berkata-kata dengan dia kecuali dengan perantaraan wah-
yu...” (Ihya al-’Ulum, vol. iii, hal. 14)

ii.	 “Ketahuilah bahwa orang-orang yang memiliki hati (ah-
lul-qulub) diperlihatkan rahasia-rahasia alam semesta me-
lalui ilham [ke dalam pikiran], atau melalui mimpi-mimpi 
yang benar, atau melalui visi (kasyaf) saat terjaga. Ini adalah 
salah satu tingkatan tertinggi dari derajat kenabian, karena 
mimpi yang benar adalah satu dari empat puluh enam ba-
gian kenabian. Maka waspadalah dari mengingkari penge-
tahuan ini karena kurangnya pemahaman.” (ibid., hal. 67)

5. Sayyid Abdul Qadir Jailani (w. 1166 M):
i.	 “Celakalah engkau, wahai ahli bid’ah! Apakah Tuhan tidak 

memiliki kuasa untuk berfirman: Akulah Allah. Tuhan 
kita, Mahabesar kemuliaan-Nya, adalah Maha Berbicara, 
dan tidak bisu. Firman-Nya didengar dan dipahami.” (Al-
Fath ar-Rabbani, hal. 153)



158

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii.	 “Ketika engkau mencapai kesempurnaan dalam fana [ke-
binasaan diri/lebur dalam Allah], derajatmu di sisi Tuhan 
akan ditingkatkan, dan engkau akan disapa dengan kata-
kata: Pada hari ini engkau di sisi kami adalah orang yang 
mulia lagi tepercaya.” (Futuh al-Ghaib, dengan syarah 
Persia, Wacana no. 28, hal. 171)

iii.	 yang dimaksud terdapat dalam satu ayat Al-Qur’an di su-
rah Yusuf (12:54).

iv.	 Kata-kata washthana’tuka linafsii (Dan Aku memilih eng-
kau untuk-Ku sendiri), yang terdapat dalam ayat Al-Qur’an 
20:41, diwahyukan kepada Abdul Qadir Jailani beberapa 
kali. (ibid., hal. 33)

v.	 “Aku bukanlah penceramah biasa seperti penceramah-pen-
ceramah kalian. Aku berbicara dengan perintah Allah 
Yang Mahakuasa. Anggaplah kata-kataku sebagai perintah 
Tuhan. Ketika aku berkhotbah dari atas mimbar, Tuhan 
memanifestasikan Diri-Nya di atas hatiku.” (Tuhfah 
Qadiriyyah, hal. 82)

6. Imam Qurthubi:
“Muslim yang benar dan saleh adalah dia yang kon-

disinya menyerupai kondisi para nabi. Ia dikaruniai 
dengan apa yang dikaruniakan kepada para nabi, yaitu, 
kabar tentang hal gaib.” (Fath al-Bari, syarah standar 
Bukhari, vol. xii, hal. 319)

7. Muhyiddin Ibnu Arabi (w. 1240 M)
Filsuf Muslim dan wali terkenal dari Spanyol ini menulis:



159

4. Wahyu dalam Islam

i.	 “Adalah mustahil bahwa wahyu dari Tuhan dapat berhenti. 
Karena jika wahyu itu terputus, tidak akan tersisa bagi du-
nia makanan rohani apa pun yang dengannya dunia terus 
bertahan hidup.” (Futuhat Makkiyya, Bagian II, hal. 90, 
pertanyaan no. 82)

ii.	 “Di antara kami [para wali] ada orang-orang yang mene-
rima dari Tuhan perintah-perintah yang sama yang ada 
dalam Syariat. Sumbernya sama seperti yang dahulu bagi 
Nabi Suci Muhammad. Orang-orang seperti itu adalah 
pengikut beliau karena perintah-perintah ini tidak berten-
tangan dengan Syariat.” (Fushus al-Hikam, hal. 183)

iii.	 “Semua bentuk wahyu yang telah kami jelaskan di sini da-
pat ditemukan pada manusia-manusia pilihan Tuhan, dari 
kalangan para wali. Wahyu yang khusus bagi nabi, dan bu-
kan bagi wali, adalah wahyu yang berisi Syariat.” (Futuhat 
Makkiyya, Bagian II, hal. 376)

iv.	 “Dan dengan demikian turunnya Al-Qur’an ke dalam hati 
para wali tidak terputus, meskipun faktanya Al-Qur’an 
terpelihara dengan aman bersama mereka. Hal itu terjadi 
karena semangat mereka, dan itu hanya bagi sebagian dari 
mereka.” (ibid., hal. 258)

v.	 Ayat Al-Qur’an “Kami beriman kepada Allah dan apa 
yang diturunkan kepada kami... dan kami berserah diri 
kepada-Nya” (2:136) diwahyukan dalam wahyu yang dite-
rima oleh Ibnu Arabi. (ibid., Bagian III, hal. 367)

8. Jalaluddin Rumi (w. 1273 M)
Wali Persia dan penulis Matsnawi ini menulis:



160

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Itu bukan perbintangan atau sihir atau sekadar 
mimpi, Itu adalah wahyu yang benar—Tuhanlah Yang 
Maha Tahu, Para Sufi mengistilahkannya dengan wah-
yu batin.”

Sebuah syarah atas Matsnawi menjelaskan bait-bait di atas 
sebagai berikut:

“Tujuan menyembunyikannya dari publik adalah un-
tuk menghindari masalah, karena jika seorang manusia 
Tuhan berkata, Aku mempelajari hal ini dan hal itu 
dari wahyu Ilahi, orang-orang mungkin berpikir bahwa 
ia sedang mendakwahkan kenabian. Maka, jangankan 
orang-orang menjauh darinya, ia justru akan mengkha-
watirkan nyawanya...”

“Faktanya adalah bahwa Tuhan berbicara kepada ma-
laikat, nabi, dan wali-wali yang dipilih secara khusus 
melalui firman-Nya yang qadim (kekal), dan menaruh 
kata-kata dalam jiwa mereka dengan makna yang ber-
beda-beda. Sesuai dengan pengetahuan-Nya yang abadi, 
Tuhan membuat mereka memahami makna yang Dia 
kehendaki, dan mereka menerima maknanya itu sesuai 
dengan kapasitas mereka. Bagi malaikat dan nabi, ini 
disebut wahyu, dan bagi wali ini disebut ilham, tetapi 
para Sufi mengistilahkan wahyu sebagai wahyu batin.” 
(Miftah al-’Ulum, Daftar iv, Bagian I, vol. xi, hal. 361)



161

4. Wahyu dalam Islam

9. Imam Hajar Asqalani
Ia menulis dalam syarahnya atas Bukhari:

“Ketika wahyu terputus dengan wafatnya Nabi Suci, 
ilham [wahyu kepada para wali] datang kepada mereka 
yang dipilih Tuhan.” (Fath al-Bari, vol. i, hal. 332)

10. Imam Abdul Wahhab Sya’rani:
i.	 “Pintu kenabian tertutup setelah Nabi Suci Muhammad, 

dan tidak akan dibuka bagi siapa pun hingga Hari Kiamat. 
Namun, wahyu (wahyu, ilham) tetap ada bagi para wali, 
yang tidak mengandung Syariat di dalamnya.” (Al-Yawaqit 
wal-Jawahir, hal. 37)

ii.	 “Kenabian pembawa syariat telah terputus dengan wafatnya 
Nabi Suci Muhammad. Oleh karena itu malaikat wahyu 
membawa kepada sang wali pemahaman tentang Syariat, 
dan memberitahunya mengenai rahasia-rahasianya.” (ibid., 
hal. 71)

iii.	 “Wahyu yang membawa Syariat telah dihentikan setelah 
Nabi Suci Muhammad. Dan di antara karunia yang telah 
Tuhan limpahkan kepadaku, salah satunya adalah bahwa 
Dia telah menjadikanku penerima wahyu yang benar (sa-
hih).” (Al-Kibariyya al-Ahmar, catatan kaki dalam Yawaqit, 
vol. ii, hal. 8)

11. Syekh Ahmad dari Sirhind (w. 1624 M)
Mujaddid terkenal dari India ini mengemukakan pandang-

an berikut:



162

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i.	 Beliau mencatat sebuah pertanyaan dan kemudian menja-
wabnya sebagai berikut:

“Pertanyaan: Karena agama telah disempurna-
kan dan dilengkapkan oleh Qur’an Suci dan tela-
dan Nabi Suci, apa perlunya wahyu (ilham), dan 
kekurangan apakah yang diperbaiki oleh wahyu? 
“Jawaban: Wahyu memperjelas kesempurnaan-kesem-
purnaan yang tersembunyi dari agama, bukan me-
nambah kesempurnaan dalam agama. Sebagaimana 
penggunaan akal (ijtihad) memperjelas perintah-perin-
tah agama, demikian pula wahyu memperjelas ra-
hasia-rahasia dan hal-hal tersirat yang kebanyakan 
orang tidak dapat memahaminya. Perbedaan yang 
nyata antara penggunaan akal dan wahyu adalah bah-
wa yang pertama berkaitan dengan pendapat sedang-
kan yang kedua disandarkan kepada Sang Pencipta 
Pendapat Yang Mahaagung. Oleh karena itu, wahyu 
memiliki kepastian yang tidak dimiliki oleh akal.” 
(Maktubat, vol. iii, Bagian VII, Daftar ii, Surat no. 55, 
hal. 19)

ii.	 “Perintah-perintah Syariat diwahyukan pada waktu-waktu 
tertentu tetapi perintah-perintah wahyu secara umum di-
perlukan di setiap waktu.... Perintah-perintah Syariat dida-
sarkan pada empat sumber [rujukannya adalah Al-Qur’an, 
Hadis, Ijmak dan Kias yang melaluinya hukum-hukum 
diturunkan], di mana wahyu para wali (ilham) tidak men-
dapat tempat. Tetapi menyampingkan perintah-perintah 



163

4. Wahyu dalam Islam

Syariat, ada banyak masalah keagamaan lainnya di mana 
sumber kelima adalah ilham. Bahkan, dapat dikatakan 
bahwa, setelah Al-Qur’an dan Hadis, ilham adalah sum-
ber ketiga. Sumber ini akan terus ada hingga akhir dunia.” 
(ibid., hal. 19)

iii.	 “Wahyu para wali mengambil bagian dari cahaya kenabian, 
dan merupakan konsekuensi dari berkah mengikuti para 
nabi.” (ibid., Bagian VI, Daftar iii, Surat no. 23, hal. 63)

iv.	 “Hamba yang rendah ini diangkat dari kotoran kehinaan, 
dan sebuah suara memanggil jiwaku seraya berkata: Aku 
telah mengampunimu dan mereka yang datang kepada-Ku 
melalui perantaraanmu, baik secara langsung [melaluimu] 
atau tidak langsung, hingga Hari Kiamat. Dan suara itu 
terus mengulangi hal ini, sehingga tidak ada ruang tersisa 
untuk keraguan.” (Mabd wa Mu’ad dengan terjemahan 
Urdu, hal. 17)

v.	 “Syekh Ahmad berkata bahwa suatu hari beliau menyiap-
kan makanan Fatihah kepada putranya [yaitu amal sedekah 
setelah kematian putranya]. Timbul keraguan mengenai 
penerimaan Ilahi atas amal itu karena ajaran Al-Qur’an: 
‘Sesungguhnya Allah hanya menerima (korban) dari orang-
orang yang bertakwa.’ Kemudian beliau mendapat wahyu: 
‘Sesungguhnya engkau termasuk orang-orang yang bertak-
wa’.” (Kahl al-Jawahir, hal. 14)

vi.	 Sebelum kelahiran putra bungsunya, Syah Muhammad 
Yahya, beliau menerima wahyu: “Kami memberi kabar 
gembira kepadamu dengan seorang anak laki-laki, yang 
namanya Yahya.” Ini, sesungguhnya, adalah ayat 19:7 dari 



164

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Al-Qur’an. Maka beliau menamai anak laki-laki itu Yahya. 
(Maqamat Imam Rabbani, diterbitkan di Delhi, hal. 136)

vii.	 Beliau menceritakan bahwa selama beberapa hari beliau 
diliputi oleh kekurangan amal saleh. Maka ketika da-
lam shalat beliau sampai pada kata-kata, “Hanya kepada 
Engkaulah kami menyembah,” beliau menghadapi dilema: 
jika beliau mengucapkan kata-kata ini, beliau akan bersalah 
berdasarkan ayat “mengapa kamu mengatakan apa yang 
tidak kamu perbuat”; jika beliau menghilangkan kata-kata 
tersebut, beliau akan bersalah karena melalaikan kewajiban. 
Kemudian beliau mendapat wahyu: “Syirik [penyembahan 
kepada hal-hal selain Tuhan] telah dihapuskan dari ibadah-
mu, dan imanmu telah menjadi murni.” (Kahl al-Jawahir, 
hal. 15)

viii.	 Beliau berkata: “Semua orang yang telah masuk, atau akan 
masuk, ke dalam tarekat spiritualku, secara langsung atau 
tidak langsung, diperlihatkan kepadaku, dan aku diberita-
hu tentang tempat kelahiran dan tempat tinggal mereka. 
Mereka semua diberikan kepadaku. Jika aku mau, aku da-
pat menggambarkan mereka semua.” (ibid., Riwayat Hidup 
Syekh Ahmad oleh Khawaja Muhammad Baqir dari Lahore, 
hal. 5)

12. Mu’inuddin Chishti (w. 1236 M)
Wali dan mubaligh India ini, yang makamnya di Ajmer 

dikunjungi oleh ribuan umat Islam setiap tahun, menulis bait 
syair:



165

4. Wahyu dalam Islam

“Setiap saat Roh Kudus meniupkan napas ke dalam 
Mu’in, Jadi bukan aku yang mengatakan ini, melainkan 
faktanya akulah Yesus kedua.” (Diwan Chishti, kasidah 
no. 70, hal. 102)

13. Al-Baidawi
Komentator Arab klasik Al-Qur’an, al-Baidawi, menulis:

“Sama seperti setan-setan menanamkan pikiran bu-
ruk ke dalam hati orang-orang kafir, demikian pula 
Kami [Tuhan] akan mewahyukan kebenaran kepada-
mu [Wahai Muslim] dan mendorongmu untuk berbu-
at baik.” (Tafsir Baidawi, vol. ii, hal. 267, diterbitkan 
di Delhi)

14. Fakhruddin Razi
Komentator klasik lainnya, Fakhruddin Razi, menulis:

“Para malaikat memancarkan pengaruh mereka ke 
dalam jiwa manusia melalui wahyu, dan memperli-
hatkan kepada mereka pencapaian-pencapaian mereka 
[yakni para malaikat] melalui penglihatan (kasyaf) yang 
meyakinkan.” (Tafsir Kabir, vol. vii, hal. 370)

15. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Beliau adalah seorang pemikir, teolog, dan penulis terkemu-

ka, yang diakui sebagai mujaddid pada masanya. Beliau menulis:



166

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i. “Umat Islam tidak terhalang dari wahyu melalui malai-
kat. Tidakkah engkau tahu bagaimana Maryam melihat Jibril 
sebagai seorang pria yang kuat dan sehat, dan bagaimana para 
malaikat memanggilnya? Demikian pula, Hadis mencatat bah-
wa seorang mukmin sedang pergi menuju sebuah desa untuk 
mengunjungi seorang teman. Di tengah jalan seorang malaikat 
menampakkan diri kepadanya dan berkata: Aku adalah utusan 
Tuhan kepadamu. Hadis juga mengatakan bahwa jika engkau 
mempertahankan tingkat keimanan yang sama [tinggi], para 
malaikat akan memberi salam kepadamu saat engkau berbaring 
di tempat tidurmu.” (Tafhimat, vol. ii, hal. 134)

ii. “Tuhan mewahyukan kepadaku, berfirman: Aku akan 
memberimu Tarekat [rangkaian ajaran untuk kemajuan spiri-
tual] yang akan membawa manusia lebih dekat kepada Tuhan 
daripada Tarekat-tarekat yang ada saat ini, dan itu akan lebih 
kuat daripada salah satu dari mereka.” (ibid., vol. i, hal. 45)

16. Khawaja Mir Dard dari Delhi (w. 1785 M)
Dalam karya besarnya ‘Ilm al-Kitab, wali terkenal dari Delhi 

ini menulis di bawah judul Tahdis Ni’mat ar-Rabb (‘Penyebutan 
nikmat-nikmat Tuhan’) bahwa beliau menerima dalam wahyu 
sejumlah ayat Al-Qur’an, beberapa di antaranya adalah ayat-
ayat di mana Nabi Suci disapa oleh Tuhan. Misalnya:
i.	 “Berilah peringatan kepada kerabat-kerabatmu yang terde-

kat.” (Al-Qur’an, 26:214)
ii.	 “Katakanlah: Cukuplah Allah bagiku.” (39:38)



167

4. Wahyu dalam Islam

iii.	 “Tetaplah (beristiqamah) sebagaimana diperintahkan ke-
padamu, dan janganlah mengikuti hawa nafsu mereka.” 
(42:15)

iv.	 “Janganlah engkau bersedih hati terhadap mereka, dan 
janganlah (dadamu) merasa sempit terhadap apa yang me-
reka tipu dayakan.” (27:70)

v.	 “Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yang bi-
ngung, lalu Dia memberikan petunjuk.” (93:7)

Lihat ‘Ilm al-Kitab, hal. 61-64.

17. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M)
Beliau adalah seorang teolog terpelajar dan syahid terkenal 

dari India Barat Laut. Beliau menulis:
i.	 “Di antara hal-hal ini, salah satunya adalah ilham [wahyu], 

dan ilham adalah hal yang ditetapkan dari para nabi, hal 
itu disebut wahyu. Jika hal itu dibuktikan dari orang-orang 
selain nabi, itu disebut tahdis [wahyu bukan nabi]. Dalam 
Al-Qur’an, ilham seperti itu disebut wahyu, baik itu datang 
kepada para nabi maupun kepada para wali.” (Mansab-i 
Imamat, hal. 31)

ii.	 “Jika seseorang mengatakan bahwa tidak ada orang selain 
para nabi yang dapat memperoleh pengetahuan tentang 
masa depan dari hal yang gaib, saya percaya bahwa ia 
mengingkari ajaran agama yang ditetapkan oleh bukti yang 
berulang (mutawatir), yaitu ajaran-ajaran iman yang me-
nyebar ke dunia karena diriwayatkan secara melimpah [dari 
Nabi Suci].” (Abqaat, hal. 14-17)



168

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

18. Maulavi Abdullah Ghaznavi
Beliau adalah seorang wali India abad lalu yang aslinya ber-

asal dari Ghazni di Afghanistan, namun menetap di Amritsar di 
Punjab. Biografinya mencatat bahwa beliau menerima sejumlah 
besar ayat Al-Qur’an dalam wahyu Ilahiznya. Beberapa di anta-
ranya diberikan di bawah ini:
i.	 “Ucapkanlah salam dan shalawat kepadanya.” (Al-Qur’an 

33:56)
ii.	 “Dan kelak Tuhanmu pasti memberikan karunia-Nya ke-

padamu, lalu (hati) kamu menjadi puas.” (93:5)
iii.	 “Bukankah Kami telah melapangkan untukmu dadamu.” 

(94:1)
iv.	 “Bukankah Allah cukup untuk hamba-Nya.” (39:36)
v.	 “Ia tidak lain hanyalah seorang hamba yang Kami berikan 

kepadanya nikmat.” (43:59)
Beliau juga menerima wahyu berikut:

“Engkau dari-Ku dan Aku dari-Mu. Maka janganlah 
takut dan janganlah bersedih hati.” (Biografi Maulavi 
Abdullah Ghaznavi oleh Maulavi Abdul Jabbar 
Ghaznavi, hal. 10-11)

19. Maulavi Abdul Jabbar Ghaznavi
Seseorang bernama Maulavi Ghulam Ali Qasuri keberatan 

terhadap wahyu-wahyu Maulavi Abdullah Ghaznavi sebagai 
berikut:



169

4. Wahyu dalam Islam

“Ada beberapa ayat dalam Al-Qur’an yang dituju-
kan secara khusus dan semata-mata kepada Nabi Suci 
Muhammad. Tidak ada orang lain yang dapat disapa 
dengan ayat-ayat tersebut.”

Sebagai jawaban, putra Maulavi Abdullah Ghaznavi, 
Maulavi Abdul Jabbar Ghaznavi, seorang yang sezaman dengan 
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad dan penentang keras Gerakan 
Ahmadiyah, menulis sebagai berikut:

“Jika seseorang menerima wahyu Ilahi (ilham) yang 
merupakan beberapa ayat Al-Qur’an yang ditujukan 
secara khusus kepada Nabi Suci Muhammad, penerima 
wahyu ini akan menganggapnya merujuk pada dirinya 
sendiri, dan akan menafsirkannya dalam terang keada-
annya sendiri dan mengambil pelajaran darinya....

“Jadi jika seseorang diwahyukan kepadanya ayat-ayat 
yang secara khusus ditujukan kepada Nabi Suci, mi-
salnya: ‘Bukankah Kami telah melapangkan untukmu 
dadamu’, ‘Tuhanmu kelak akan memberikan karu-
nia-Nya kepadamu sehingga engkau akan puas’, ‘Allah 
akan mencukupkanmu terhadap mereka’, ‘bersabarlah 
dan teguhkanlah hati sebagaimana rasul-rasul’, ‘bersa-
barlah kamu bersama-sama dengan orang-orang yang 
menyeru Tuhannya di pagi dan senja hari’, ‘shalatlah 
kepada Tuhanmu dan berkorbanlah’, ‘janganlah kamu 
mengikuti orang yang hatinya telah Kami lalaikan dari 
mengingat Kami, serta menuruti hawa nafsunya’, ‘Dia 



170

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mendapatimu sebagai seorang yang bingung lalu Dia 
memberikan petunjuk’; maknanya adalah bahwa orang 
tersebut akan dikaruniai hal-hal ini sejauh yang ia pan-
tas terima, sesuai dengan kedudukannya. Dan adapun 
perintah dan larangan [dalam wahyu-wahyu tersebut], 
hal-hal ini akan berlaku baginya sebagaimana bagi Nabi 
Suci.” (Asbat al-ilham, hal. 142-143)

20. Allamah Khalid Mahmud
Beliau adalah teolog masa kini yang merupakan penentang 

gigih Gerakan Ahmadiyah. Beliau menulis dalam sebuah buku 
Urdu:

“Berita tentang hal gaib, penglihatan (kasyaf) dan 
wahyu juga diterima oleh beberapa orang yang bukan 
nabi. Kekasih-kekasih (auliya) Allah diberitahu tentang 
berita hal gaib. Faktanya, Umar [Khalifah kedua] me-
megang pangkat muhaddats, yang pada kedudukan itu, 
menurut Hadis, Tuhan sendiri memberikan hak isti-
mewa komunikasi-Nya, tanpa orang tersebut mencapai 
derajat kenabian.” (‘Aqidat al-Umma fi ma’ni khatam 
an-nubuwwat, hal. 48, catatan kaki)

21. Sayyid Abul A’la Maududi (w. 1979 M)
Pemimpin agama dan politik Sunni terkemuka di masa kini 

di Pakistan menulis sebagai jawaban atas sebuah pertanyaan di 
majalah bulanannya:



171

4. Wahyu dalam Islam

“Anda tampak terkejut dengan adanya dua jenis wah-
yu. Seandainya Anda membaca Al-Qur’an, Anda akan 
tahu bahwa Kitab ini menyebutkan tiga jenis wahyu, 
yang hanya satu dari jenis-jenis tersebut yang dikum-
pulkan dalam Al-Qur’an: ‘Dan tidak mungkin bagi 
seorang manusia pun bahwa Allah berkata-kata dengan 
dia kecuali dengan perantaraan wahyu, atau di bela-
kang tabir, atau dengan mengutus seorang utusan yang 
mewahyukan dengan izin-Nya apa yang Dia [Tuhan] 
kehendaki.’ Di sini dijelaskan tiga bentuk Tuhan me-
ngirimkan perintah dan petunjuk kepada manusia. 
Salah satunya adalah wahyu langsung, yakni, ilham ke 
dalam pikiran. Yang kedua adalah pembicaraan dari 
balik tabir. Yang ketiga adalah bahwa wahyu dikirim 
melalui seorang utusan—seorang malaikat. Wahyu-
wahyu yang dikumpulkan dalam Qur’an Suci hanyalah 
dari jenis yang ketiga.” (Bulanan Tarjuman al-Quran, 
September 1961, hal. 100)



172

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



173

5. WAHYU DAN 
DAKWAHAN 

HAZRAT MIRZA

Catatan Penyusun. Bagian ini menyajikan tulisan-tulisan 
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad untuk menunjukkan bahwa be-
liau membedakan dengan jelas antara dua jenis utama wahyu: 
wahyu nubuwwah (wahyu yang khusus bagi para nabi), dan wah-
yu wilayah (bentuk wahyu yang lebih rendah yang diterima oleh 
para wali dan juga para nabi); dan bahwa beliau menganggap 
wahyu nubuwwah telah berakhir setelah Nabi Suci Muhammad 
karena wahyu itu merupakan karakteristik seorang nabi. Beliau 
hanya mengaku menerima wahyu wilayah. Bagian ini kemudian 
membahas konsep muhaddats, istilah yang tepat bagi seorang 
wali Muslim yang menerima wahyu, dan menunjukkan makna 
yang dilekatkan Hazrat Mirza pada istilah ini.

5.1.	 Wahyu Nubuwwah dan Wahyu Wilayah
1.	 Wahyu atau ilham dari Tuhan ada dua macam:



174

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i.	 Wahyu nubuwwah atau wahyu risalah (wahyu yang khusus 
bagi para nabi).

ii.	 Wahyu wilayah atau wahyu muhaddatsiyah (wahyu yang 
diterima oleh seorang wali, seorang yang bukan nabi).

2.	 Orang-orang yang dibangkitkan oleh Tuhan untuk suatu 
misi ditunjuk baik dengan menerima wahyu nubuwwah atau 
wahyu wilayah. Hazrat Mirza menulis:
i.	 “Tuhan berfirman [dalam Al-Qur’an] bahwa Dia tidak me-

nampakkan berita tentang hal-hal gaib secara jelas kepada 
siapa pun kecuali kepada rasul-rasul-Nya, artinya, orang-
orang yang ditunjuk melalui wahyu risalah atau melalui 
wahyu wilayah, dan dikenal sebagai orang yang berasal 
dari-Nya.” (Al-Haq Mubahasah Ludhiana, hal. 117)

ii.	 Jika orang tersebut adalah penerima wahyu nubuwwah, 
ia disebut seorang nabi dan rasul, dan termasuk dalam 
kategori para nabi. Jika, sebaliknya, ia adalah penerima 
wahyu wilayah, ia disebut seorang muhaddats (orang yang 
menerima wahyu Ilahi tanpa menjadi seorang nabi) atau 
seorang mujaddid (pembaharu agama), dan termasuk da-
lam kategori para wali.

3.	 Wahyu nubuwwah (wahyu yang khusus bagi para nabi) 
dimulai dengan Nabi Adam dan berakhir dengan Nabi Suci 
Muhammad. Inilah yang ditulis oleh Hazrat Mirza:
i.	 “Adalah keyakinan saya bahwa wahyu risalah dimulai de-

ngan Adam dan berakhir dengan Nabi Suci Muhammad.” 
(Majmu’a Ishtiharat, vol. ii, hal. 230)



175

5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza

ii.	 “Sebuah materai telah dibubuhkan pada wahyu nubuwwah 
sejak 1.300 tahun yang lalu.” (Izala Auham, hal. 534)

iii.	 “Baru saja ditunjukkan bahwa wahyu risalah telah dihenti-
kan hingga Hari Kiamat.” (ibid., hal. 614)

iv.	 “Bagaimana mungkin diperbolehkan bahwa, meskipun 
faktanya Nabi Suci kita Muhammad adalah Penutup para 
Nabi (Khatam al-anbiya), nabi lain dapat muncul suatu 
saat dan wahyu nubuwwah dimulai kembali.” (Ayyam as-
Sulh, hal. 47)

v.	 “Wahai kalian orang-orang, yang disebut keturunan 
Muslim! Janganlah menjadi penentang Al-Qur’an, dan 
janganlah memulai wahyu nubuwwah setelah Penutup para 
Nabi.” (Asmani Faisla, hal. 16)

Jadi, setelah Nabi Suci Muhammad, wahyu nubuwwah telah 
berakhir. Untuk menghubungkan manusia dengan Tuhan seka-
rang, hanya tersisa wahyu wilayah yang diterima oleh para wali. 
Hazrat Mirza menulis tentang poin ini sebagai berikut:
i.	 “Saya meyakini bahwa bukan wahyu nubuwwah melain-

kan wahyu wilayah yang diterima oleh para wali melalui 
Kenabian Muhammad karena ketaatan mereka yang sem-
purna kepadanya. Jika ada yang menuduh saya mengklaim 
sesuatu di luar ini, ia menyimpang dari kejujuran dan rasa 
takut kepada Tuhan.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. ii, no. 151, 
hal. 297)



176

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii.	 “Saya telah memperhatikan bahwa pada saat turunnya wah-
yu, yang turun kepada saya dalam bentuk wahyu wilayah, 
saya merasa diri saya berada di tangan kekuatan eksternal 
yang sangat kuat.” (Barakat-ud-Du’a, hal. 21)

iii.	 “Pernahkah terjadi di dunia bahwa Tuhan menolong se-
orang penipu sedemikian rupa sehingga ia dapat berkata 
bohong atas nama Tuhan selama sebelas tahun, yang 
menyatakan bahwa wahyu wilayah dan wahyu muhaddat-
siyah-Nya [Tuhan] datang kepadanya, dan Tuhan tidak 
memotong urat lehernya.” (Ainah Kamalat Islam, hal. 323)

4.	 Bahkan jika wahyu nubuwwah yang diterima oleh sese-
orang tidak menyapanya dengan gelar nabi dan rasul, ia akan 
tetap menjadi seorang nabi sebagai penerima wahyu nubuwwah. 
Wahyu pertama Nabi Suci Muhammad dalam bentuk wahyu 
nubuwwah adalah bagian Al-Qur’an yang dimulai dengan 
kata-kata: “Bacalah dengan nama Tuhanmu, Yang mencip-
takan.” Turunnya bagian ini menjadikan beliau seorang nabi, 
namun wahyu itu tidak menyapa beliau sebagai nabi atau rasul. 
Sebaliknya, jika wahyu wilayah yang diterima oleh seorang wali 
menyapanya sebagai nabi dan rasul, dan ia bahkan menerima 
ayat-ayat Al-Qur’an Suci dalam wahyu wilayah-nya, ia tetap ti-
dak menjadi seorang nabi, melainkan tetap seorang wali. Banyak 
wali yang diakui sepanjang sejarah Islam menerima wahyu di 
mana mereka disebut nabi dan rasul, dan mereka juga mendapat 
wahyu yang berisi ayat-ayat dari Al-Qur’an Suci. Imam Ja’far 
Shadiq, seorang Imam awal dari keturunan Ali, dikatakan te-
lah menerima seluruh Al-Qur’an Suci dalam wahyunya. Oleh 



177

5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza

karena itu, pewahyuan satu kalimat saja melalui wahyu nubuw-
wah menjadikan penerimanya seorang nabi, tetapi pewahyuan, 
bahkan seluruh Al-Qur’an Suci, kepada seorang wali melalui 
wahyu wilayah tidak menjadikannya seorang nabi. Mengenai 
hal ini, Hazrat Mirza menulis:
i.	 “Jelaslah bahwa jika diasumsikan malaikat Jibril sekarang 

dapat turun dengan membawa satu kalimat saja dari wahyu 
nubuwwah dan tetap diam setelahnya, hal ini tetap akan 
bertentangan dengan khatamnya kenabian, karena ketika 
segel penutup itu dilanggar dan wahyu risalah kembali 
mulai turun, tidak masalah apakah jumlahnya sedikit atau 
banyak. Setiap orang yang bijak dapat memahami bahwa 
jika Tuhan itu benar pada janji-Nya, dan janji yang dibe-
rikan dalam ayat Khatam an-nabiyyin, yang telah disebut-
kan secara eksplisit dalam Hadis, bahwa sekarang, setelah 
wafatnya Nabiyullah, SAW, Jibril telah dilarang selamanya 
untuk membawa wahyu nubuwwah—jika semua hal ini 
benar dan tepat, maka tidak ada seorang pun yang dapat 
datang sebagai rasul setelah Nabi kita, damai atasnya.” 
(Izala Auham, hal. 577)

ii.	 “Setelah Khatam an-nabiyyin, Qur’an Suci tidak mengizin-
kan kedatangan rasul mana pun, apakah rasul baru maupun 
rasul lama, karena seorang rasul menerima pengetahuan 
agama melalui perantaraan Jibril, dan kedatangan Jibril 
dengan membawa wahyu risalah telah ditutup. Adalah hal 
yang kontradiktif jika seorang rasul datang ke dunia, tetapi 
tidak disertai dengan wahyu risalah.” (ibid., hal. 761)



178

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iii.	 “Apakah wahyu seorang nabi akan disebut dengan nama 
lain selain wahyu nubuwwah?” (Siraj Munir, hal. 4)

Betapa eksplisit dan tegasnya istilah yang dinyatakan Hazrat 
Mirza di sini bahwa, setelah Nabi Suci Muhammad, wahyu 
nubuwwah telah berakhir! Bahkan satu kalimat pun dari jenis 
wahyu ini tidak dapat turun kepada siapa pun setelah Nabi Suci. 
Betapapun banyaknya wali, pembaharu, dan orang suci yang di-
ilhami Tuhan muncul di antara umat Islam, mereka hanya akan 
menerima wahyu wilayah, dan Hazrat Mirza adalah salah satu 
tokoh tersebut. Beliau tidak pernah menyebut wahyunya seba-
gai wahyu nubuwwah, melainkan selalu sebagai wahyu wilayah.

5.2.	 Makna Muhaddats
Dalam Sabda-Sabda Nabi Suci Muhammad, istilah yang 

digunakan bagi orang-orang yang menerima wahyu Ilahi, tetapi 
bukan nabi, adalah muhaddats. Makna istilah ini telah dijelaskan 
oleh Nabi Suci sendiri sebagai: “Seseorang yang diajak bicara 
oleh Tuhan, tanpa menjadi seorang nabi.” Kata muhaddats me-
miliki dua jenis makna: harfiah (etimologis) dan terminologis.

Kata tahdis (asal kata muhaddats) berarti menceritakan atau 
menginformasikan sesuatu. Oleh karena itu, secara harfiah, 
kata ini tidak mengandung arti menyampaikan berita tentang 
hal gaib, melainkan sekadar menceritakan sesuatu. Inilah yang 
ditulis oleh Hazrat Mirza:

“Dalam kamus mana pun kata tahdis tidak mengan-
dung arti menyingkapkan hal yang gaib.” (Pamflet: Ayk 
Ghalati ka Izala)



179

5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza

Mengenai makna terminologis muhaddats dalam teologi 
Islam, Hazrat Mirza menulis:

“Seorang muhaddats... mendapat kehormatan diajak 
bicara oleh Tuhan. Hal-hal gaib disingkapkan kepa-
danya. Wahyunya, seperti wahyu para nabi dan rasul, 
terlindungi dari campur tangan setan. Hakikat Syariat 
yang sebenarnya disingkapkan kepadanya. Ia ditunjuk 
sama seperti para nabi, dan, seperti mereka, adalah 
tugasnya untuk memproklamirkan dirinya secara ter-
buka. Orang yang mengingkarinya, sampai batas ter-
tentu, dapat dikenai hukuman Ilahi.” (Tauzih Maram, 
hal. 18)

Berdasarkan dua makna muhaddats ini, Hazrat Mirza telah 
menolak penerapan istilah ini pada dirinya dalam arti etimo-
logis/harfiahnya, dan menegaskan penerapannya pada dirinya 
dalam artian terminologisnya.



180

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



181

6. ISTILAH NABI 
DAN RASUL BAGI 

YANG BUKAN NABI

Catatan Penyusun. Kata nabi dan rasul (‘utusan’) sudah 
dikenal baik oleh setiap Muslim. Istilah-istilah ini umumnya 
dipahami dalam artian terminologis oleh teologi Islam dan 
Syariat. Namun dalam literatur Islam, istilah-istilah ini juga te-
lah digunakan dalam arti harfiah yang luas (yaitu dalam makna 
bahasa aslinya), atau dalam pengertian kiasan yang tidak bersifat 
terminologis, untuk merujuk kepada mereka yang bukan nabi. 
Dalam Bagian ini pertama-tama ditunjukkan bahwa Hazrat 
Mirza Ghulam Ahmad telah membedakan dengan jelas antara 
makna terminologis dan makna bahasa asal dari kata nabi dan 
rasul, dan juga antara penggunaan hakiki (haqiqat) dan metafo-
ris (majaz) dari kata-kata ini. Dalam arti yang sebenarnya dan 
didefinisikan secara terminologis dari kata-kata ini, tidak ada 
nabi yang dapat datang setelah Nabi Suci Muhammad. Dalam 
arti etimologis secara harfiah, atau sebagai metafora, istilah-isti-
lah ini dapat digunakan untuk wali mana pun, dan hanya dalam 



182

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

pengertian inilah Hazrat Mirza menerapkannya pada dirinya 
sendiri, sebagaimana kami tunjukkan dalam Bagian ini.

Bagian ini kemudian beralih ke konsep muhaddats, dan 
memberikan kutipan dari tulisan-tulisan Hazrat Mirza untuk 
menunjukkan bahwa wali semacam itu dapat disebut nabi dan 
rasul dalam pengertian luas dan tidak nyata yang disebutkan 
di atas. Pandangan ulama lain juga dikutip untuk mendukung 
kesimpulan yang sama.

6.1.	 Perbedaan antara makna harfiah dan 
terminologis

a. ‘Rasul’
Mengenai makna harfiah (yakni makna asal atau makna 

kamus/etimologis) dari kata rasul, Hazrat Mirza menjelaskan:
1.	 “Seseorang yang diutus disebut rasul dalam bahasa Arab.” 

(Arba’in, No. 2, catatan kaki, hal. 18)
2.	 “Risalat dalam kamus bahasa Arab berarti diutus.” (Surat 

tertanggal 17 Agustus 1899; diterbitkan dalam Al-Hakam, 
vol. iii, no. 29, Agustus 1899)

3.	 “Rasul berarti orang pilihan Ilahi yang diutus.” (Siraj 
Munir, hal. 40)

Mengenai makna terminologis rasul, Hazrat Mirza menulis:
1.	 “Menurut penjelasan Qur’an Suci, rasul adalah orang yang 

menerima perintah dan keyakinan agama melalui malaikat 
Jibril.” (Izala Auham, hal. 534)



183

6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

2.	 “Merupakan bagian dari konsep dan esensi rasul bahwa 
ia menerima pengetahuan agama melalui malaikat Jibril.” 
(ibid., hal. 614)

b. ‘Nabi’
Hazrat Mirza memberikan makna etimologis nabi sebagai 

berikut:
1.	 “Nubuwwat berarti ‘membuat nubuat’.” (Ruhani Khaza’in, 

No. 2, vol. i, hal. 140)
2.	 “Dia yang menyingkapkan berita tentang hal gaib yang 

diterima dari Tuhan disebut nabi dalam bahasa Arab.” 
(Arba’in, No. 2, catatan kaki, hal. 18)

3.	 “Nabi di sini hanya digunakan untuk mengartikan ‘sese-
orang yang membuat nubuat melalui pengetahuan yang 
diterima dari Tuhan’, atau ‘seseorang yang menjelaskan hal-
hal yang tersembunyi’.” (Surat tertanggal 17 Agustus 1899; 
diterbitkan dalam Al-Hakam, vol. iii, no. 29, Agustus 1899)

Mengenai makna terminologis, beliau menulis sebagai 
berikut:
1.	 “Dalam terminologi Islam, nabi dan rasul berarti orang-

orang yang membawa syariat yang sepenuhnya baru, atau 
membatalkan beberapa aspek dari syariat sebelumnya, atau 
tidak termasuk di antara pengikut nabi sebelumnya, karena 
memiliki hubungan langsung dengan Tuhan tanpa meng-
ambil manfaat dari nabi mana pun.” (ibid.)



184

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 “Jika seseorang membuat pengakuan nubuwwat, adalah 
perlu dalam pengakuan itu bahwa... ia membentuk suatu 
umat agama (ummah) yang menganggapnya sebagai nabi 
dan menganggap kitabnya sebagai kitab Tuhan.” (Ainah 
Kamalat Islam, hal. 344)

Di atas adalah makna harfiah dan terminologis dari kata 
nabi dan rasul sebagaimana diberikan oleh Hazrat Mirza, yang 
disepakati oleh otoritas keagamaan Muslim. Semua nabi di 
masa lalu memenuhi makna terminologis, sedangkan Hazrat 
Mirza menerapkan pada dirinya sendiri makna harfiah, dan 
sepanjang hidupnya menolak menerapkan pada dirinya dalam 
artian terminologis.

c. Penolakan dalam artian terminologis dan penegasan da-
lam artian etimologis

Setelah mendefinisikan makna-makna yang diberikan di 
atas, Hazrat Mirza membantah mengaku sebagai nabi atau rasul 
dalam artian terminologis untuk istilah-istilah ini, tetapi me-
negaskan bahwa istilah-istilah ini berlaku baginya dalam artian 
etimologis atau harfiah. Beliau menulis:
1.	 “Hamba yang rendah ini tidak pernah, kapanpun, mem-

buat pengakuan nubuwwat atau risalat [kenabian atau ke-
rasulan] dalam arti yang sebenarnya. Menggunakan suatu 
kata dalam arti yang tidak sebenarnya, dan menggunakan-
nya dalam pembicaraan menurut maknanya yang luas dan 
etimologis, tidak menyiratkan kesesatan (kufr).” (Anjam 
Atham, catatan kaki, hal. 27)



185

6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

2.	 “Kata-kata ini [yakni nabi, rasul] tidak mengandung mak-
na sebenarnya, tetapi telah digunakan menurut makna 
harfiahnya dengan cara yang lugas.” (Majmu’a Ishtiharat, 
vol. i, hal. 313)

3.	 “Jelaslah bahwa dia yang diutus oleh Tuhan adalah utusan-
Nya, dan seorang utusan disebut rasul dalam bahasa Arab. 
Dan dia yang menyingkapkan berita tentang hal gaib 
yang diterima dari Tuhan disebut nabi dalam bahasa Arab. 
Makna-makna dalam terminologi Islam berbeda. Di tem-
pat ini, hanya makna harfiah yang dimaksudkan.” (Arba’in, 
No. 2, catatan kaki, hal. 18)

6.2.	 Penggunaan metaforis dan penggunaan 
sebenarnya (hakiki)

Sebagaimana Hazrat Mirza telah menjelaskan bahwa kata 
nabi dan rasul yang digunakan untuk dirinya bukan dalam 
artian terminologis, melainkan dalam artian etimologis atau 
harfiahnya, demikian pula beliau telah membedakan antara 
penggunaan sebenarnya dan metaforis dari kata-kata ini. Beliau 
telah membahas panjang lebar istilah hakikat (‘nyata/sebenar-
nya’) dan majaz (‘metaforis’) yang merupakan konsep dalam 
seni diksi dan bahasa.

Jika suatu istilah digunakan dalam pengertian yang sama, 
dan dengan makna yang sama, seperti yang dirancang atau 
didefinisikan untuknya, itu adalah hakikat atau kenyataan. 
Penggunaannya dalam pengertian lain adalah majaz atau 
metaforis. Misalnya, kata singa didefinisikan untuk berlaku 
pada hewan tertentu. Jika istilah ini digunakan untuk hewan, 



186

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

penggunaan kata ini adalah hakikat atau dalam arti yang sebe-
narnya, yang berarti bahwa itu adalah singa yang sesungguhnya. 
Namun, jika istilah singa digunakan untuk seorang pria pem-
berani, itu adalah majaz atau dalam arti metaforis, yang berarti 
bahwa secara metaforis ia adalah seekor singa. Contoh lainnya 
adalah kata-kata seperti bulan dan malaikat, yang digunakan 
dalam arti sebenarnya, tetapi juga diterapkan secara metaforis 
kepada manusia untuk menunjukkan keindahan atau kesalehan.

Dari contoh-contoh ini, masalah yang diperdebatkan sa-
ngat mudah dipahami. Istilah nabi dan rasul telah didefinisikan 
untuk menunjukkan nabi dan rasul Tuhan yang sebenarnya. 
Jika istilah-istilah itu digunakan untuk para nabi dan rasul, itu 
adalah hakikat atau melalui jalan kenyataan, yang berarti bahwa 
ia benar-benar seorang nabi. Namun, jika nabi dan rasul dite-
rapkan pada seorang yang bukan nabi, yakni, pada seorang wali, 
itu adalah majaz atau metaforis, yang berarti bahwa ia adalah 
nabi secara metaforis, yakni seorang wali. Demikian pula, jika 
wahyu Ilahi kepada seorang nabi (dikenal sebagai wahyu nu-
buwwah) menyapanya sebagai nabi atau rasul, itu berarti bahwa 
ia benar-benar seorang nabi. Tetapi jika Tuhan memberikan 
gelar-gelar ini kepada seorang wali dalam wahyu-Nya (dikenal 
sebagai wahyu wilayah), itu berarti bahwa ia secara metaforis 
adalah seorang nabi, yakni, seorang wali.

Mengenai hal ini, Hazrat Mirza menulis:
1.	 “Memang benar bahwa, dalam wahyu yang Tuhan turun-

kan kepada hamba ini, kata-kata nabi, rasul dan mursal 
[varian dari kata rasul] muncul mengenai diri saya cukup 
sering. Namun, kata-kata itu tidak mengandung arti 



187

6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

sebenarnya.... menurut makna nubuwwah [kenabian] yang 
sebenarnya, setelah Nabi Suci Muhammad tidak ada nabi 
baru atau ataupun nabi lama yang dapat datang. Qur’an 
Suci melarang munculnya nabi-nabi semacam itu. Tetapi 
dalam arti metaforis Tuhan dapat menyebut penerima 
wahyu mana pun sebagai nabi atau mursal.... Saya menga-
takannya berulang kali bahwa kata-kata rasul dan mursal 
dan nabi ini tidak diragukan lagi muncul mengenai saya 
dalam wahyu saya dari Tuhan, tetapi kata-kata itu tidak 
mengandung makna sebenarnya....”Inilah pengetahuan 
yang Tuhan berikan kepada saya. Biarlah dia mengerti 
siapa yang mau. Hal inilah yang telah disingkapkan ke-
pada saya bahwa pintu-pintu kenabian yang sebenarnya 
tertutup sepenuhnya setelah Penutup para Nabi, Nabi Suci 
Muhammad. Menurut makna yang sebenarnya, tidak ada 
nabi baru atau nabi lama yang dapat datang sekarang.” 
(Siraj Munir, hal. 3)

2.	 “Karena ditunjuk oleh Tuhan, saya tidak dapat menyem-
bunyikan wahyu-wahyu yang telah saya terima dari-
Nya di mana kata nubuwwah dan risalat muncul cukup 
sering. Tetapi saya katakan berulang kali bahwa, dalam 
wahyu-wahyu ini, kata mursal atau rasul atau nabi yang 
muncul mengenai saya tidak mengandung makna sebenar-
nya.” (Anjam Atham, hal. 27, catatan kaki)

3.	 “Terkadang wahyu dari Tuhan memuat kata-kata seperti itu 
[nabi, rasul] mengenai sebagian dari wali-wali-Nya dalam 
arti metaforis dan kiasan; kata-kata itu tidak dimaksudkan 
dalam artian hakiki. Inilah keseluruhan masalah yang oleh 



188

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

orang-orang bodoh dan berprasangka telah diseret ke arah 
yang berbeda. Julukan ‘nabi Allah’ bagi Al-Masih yang 
Dijanjikan, yang ditemukan dalam Sahih Muslim dll. dari 
lisan Nabi Suci Muhammad yang diberkati, adalah dalam 
arti metaforis yang sama seperti yang digunakan dalam 
literatur Sufi sebagai istilah yang diterima dan umum bagi 
[penerima] komunikasi Ilahi. Jika tidak, bagaimana mung-
kin ada nabi setelah Penutup para Nabi?” (ibid., hal. 28, 
catatan kaki)

Para wali di dunia Muslim sebelum Hazrat Mirza juga diberi 
gelar nabi dan rasul dalam wahyu Ilahi mereka dalam arti meta-
foris, tetapi tidak ada seorang pun yang menganggap ini sebagai 
pengakuan di pihak mereka untuk menjadi nabi. Dengan cara 
metaforis yang persis sama kata-kata ini muncul dalam wahyu 
Hazrat Mirza wahyu dan tulisannya. Jadi dia juga termasuk 
dalam kategori wali, dan tidak dapat dianggap memasukkan 
dirinya ke dalam kategori nabi. Ia menulis:

“Pada titik ini, sebagian besar orang awam tersandung 
dan tergelincir, dan ribuan wali serta orang suci dan 
nabi secara keliru diangkat oleh mereka ke kedudukan 
Ilahi. Faktanya adalah ketika istilah-istilah spiritual dan 
samawi sampai ke masyarakat umum, mereka tidak 
dapat memahami hakikatnya. Akhirnya, mereka men-
distorsinya sedikit dan menganggap metafora sebagai 
makna yang sebenarnya, sehingga terjerumus dalam 



189

6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

kesalahan serius dan kesesatan.” (Government Angrezi 
aur Jihad, hal. 26)

6.3.	 Penggunaan nabi dan rasul untuk para wali
Telah ditunjukkan di atas bahwa ada perbedaan antara de-

finisi terminologis dari istilah nabi dan rasul, dan penggunaan 
kata-kata ini sesuai dengan artian etimologis atau sebagai me-
tafora. Dalam pengertian non-terminologis kata-kata ini dapat 
diterapkan pada para wali (wali atau muhaddats).

I. Pandangan Hazrat Mirza
1.	 “Ingatlah bahwa dalam firman Tuhan, istilah rusul [jamak 

dari rasul] digunakan untuk bentuk tunggal dan juga untuk 
bukan nabi.” (Syahadat al-Quran, hal. 20-21)

2.	 “Kata rasul adalah istilah umum dan mencakup utusan, 
nabi (nabi) dan wali (muhaddats).” (Ainah Kamalat Islam, 
hal. 322)

3.	 “Yang dimaksud dengan rasul adalah orang-orang yang di-
utus oleh Tuhan, baik itu nabi, atau rasul, atau muhaddats 
atau mujaddid.” (Ayyam as-Sulh, catatan kaki, hal. 171)

4.	 “Jika pangkat muhaddats disebut kenabian metaforis atau 
hanya beberapa bagian dari aspek kenabian, apakah ini me-
nyiratkan pengakuan kenabian?” (Izala Auham, hal. 422)

5.	 “Dalam arti metaforis, Tuhan dapat menyebut penerima 
wahyu mana pun sebagai nabi atau mursal.” (Siraj Munir, 
hal. 3)



190

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

6.	 “Terkadang wahyu dari Tuhan memuat kata-kata seperti 
itu [nabi, rasul] mengenai sebagian dari wali-wali-Nya da-
lam arti metaforis.” (Anjam Atham, catatan kaki, hal. 28)

7.	 “Memang benar bahwa saya telah mengatakan bahwa un-
sur-unsur kenabian ditemukan dalam tahdis [kedudukan 
muhaddats], tetapi hal ini terjadi secara potensi, bukan 
secara aktual. Jadi seorang muhaddats secara potensi adalah 
nabi, dan jika pintu kenabian tidak tertutup, ia akan men-
jadi nabi secara aktual.” (Hamamat al-Bushra, hal. 81; edisi 
baru hal. 290)

8.	 “Tuhan berbicara kepada para muhaddats sama seperti Dia 
berbicara kepada para nabi (nabi), dan Dia mengutus para 
muhaddats sama seperti Dia mengutus para rasul (rasul). 
Seorang muhaddats minum dari mata air yang sama, dari 
mana nabi minum. Jadi tidak diragukan lagi bahwa ia 
[muhaddats] akan menjadi nabi jika pintu kenabian tidak 
tertutup.” (ibid., hal. 82; edisi baru hal. 291-292)

9.	 “Dalam hal diutus oleh Tuhan (mursal), nabi (nabi) dan 
wali (muhaddats) adalah setara. Dan sebagaimana Tuhan 
telah menamai para nabi sebagai mursal [‘orang-orang yang 
diutus’], demikian pula Dia telah menamai para wali seba-
gai mursal.” (Syahadat al-Quran, hal. 27)

10.	 “Yang dimaksud dengan rusul [jamak dari rasul] adalah me-
reka yang diutus, baik itu rasul atau nabi atau muhaddats. 
Karena Pemimpin dan Utusan kita [Nabi Suci Muhammad] 
adalah Penutup para Nabi (Khatam al-anbiya), dan tidak 
ada nabi yang dapat datang setelah beliau, karena alasan 



191

6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

inilah para muhaddats telah menggantikan para nabi dalam 
Syariat ini.” (ibid., hal. 23-24)

Hazrat Mirza, seperti yang terlihat, telah memberikan 
banyak penjelasan mengenai kata nabi dan rasul, yang intinya 
adalah bahwa kata rasul merupakan istilah yang luas dan di-
gunakan untuk para wali sama seperti digunakan untuk para 
nabi, dan kata nabi digunakan secara non-terminologis untuk 
para wali sama seperti digunakan dalam arti terminologisnya 
untuk para nabi. Jika seseorang menggunakan kata-kata ini me-
ngenai dirinya sendiri, penjelasannya sendiri harus dicari dari 
tulisan-tulisannya untuk melihat apakah ia menggunakannya 
untuk kenabian yang sebenarnya atau menggunakannya secara 
metaforis yang berarti muhaddats.

Harus diingat bahwa tidak pernah sekalipun Hazrat Mirza 
mengaku kenabian yang hakiki; sebaliknya, beliau selalu meng-
gunakan kata-kata ini mengenai dirinya dalam artian etimologis 
atau sebagai metafora. Dan selain itu, beliau telah membuat 
begitu sangat jelas perbandingan antara artian etimologis se-
hubungan dengan artian terminologis dari kata-kata ini, dan 
penggunaan nyata sehubungan dengan penggunaan secara ki-
asannya, sehingga tidak ada orang yang seharusnya tersandung 
oleh istilah-istilah ini dan secara keliru meyakini beliau menga-
ku sebagai seorang nabi.



192

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

II. Pandangan para ulama terdahulu mengenai penggunaan 
istilah Nabi dan Rasul

Teolog dan wali Muslim yang terkenal, menyatakan pan-
dangan berikut mengenai penggunaan nabi dan rasul dalam arti 
yang lebih luas:

1. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M) menulis:
“Ingatlah bahwa Sabda Nabi Suci yang menyebut-

kan sejumlah besar nabi memasukkan para muhaddats 
dalam hitungannya.” (Al-Khair al-Katsir, terjemahan 
Urdu, hal. 246)

Sabda yang dimaksud adalah sabda terkenal yang me-
nyebutkan jumlah nabi (nabi) yang pernah muncul sebanyak 
124.000. Syah Waliyullah mengatakan bahwa Nabi Suci telah 
menggunakan kata nabi di sini untuk mencakup mereka yang 
muhaddats semata.

2. Maulana Sanaullah dari Panipat, seorang penafsir klasik 
Al-Qur’an, menulis dalam tafsirnya:

“Rasul memiliki makna yang luas, berlaku baik bagi 
manusia maupun malaikat... Beberapa ulama menga-
takan bahwa, sebagai metafora umum, kata rasul dite-
rapkan pada para wali juga.” (Tafsir Mazhari, hal. 140)

3. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M) menulis:
“Seorang muhaddats juga disebut rasul.” (Abqaat, hal. 

402)



193

6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

4. Maulana Mufti Kifayatullah, seorang ulama abad ini yang 
merupakan ketua Jami’at al-’Ulama, India, mendefinisikan 
muhaddats sebagai berikut:

“Seorang muhaddats adalah dia yang menerima fir-
man Tuhan melalui wahyu khusus. Beberapa ulama 
menganggap orang seperti itu sebagai nabi berderajat 
rendah, dan yang lain menganggapnya sebagai wali 
berderajat tinggi.” (Majalis al-Abrar, catatan kaki, hal. 
18)

5. Allamah Khalid Mahmud, seorang ulama masa kini, ber-
komentar sebagai berikut mengenai tulisan-tulisan Maulana 
Jalaluddin Rumi:

“Dalam hal ini, Maulana merujuk pada setiap pe-
mimpin spiritual yang mengikuti Sunnah sebagai nabi 
secara metaforis.” (‘Aqidat al-Umma fi ma’ni khatam 
an-nubuwwat, hal. 112)

6. Mulla Ali Qari menulis dalam karya klasiknya yang 
terkenal:

“Menjadi nabi metaforis tidaklah merupakan kufr 
ataupun bid’ah.” (Syarah Syifa, vol. ii, hal. 518)

6.4.	 Ringkasan
Berdasarkan kutipan-kutipan dari tulisan-tulisan Hazrat 

Mirza Ghulam Ahmad yang diberikan dalam bab 5 dan 6, ke-
simpulan-kesimpulan berikut adalah jelas:



194

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

1.	 Hazrat Mirza membantah mengaku menerima wahyu nu-
buwwah, dan menegaskan bahwa beliau menerima wahyu 
wilayah.

2.	 Hazrat Mirza membantah mengaku sebagai nabi dalam 
artian terminologis, dan menegaskan bahwa istilah ini ber-
laku baginya dalam artian etimologis.

3.	 Beliau menegaskan bahwa beliau adalah seorang muhaddats 
dalam artian terminologis, dan menolak penerapan kata ini 
dalam artian etimologis untuk dirinya.

4.	 Artian etimologis (harfiah) dari nabi dalam bahasa Arab 
adalah sama dengan artian terminologis dari muhaddats 
dalam teologi Islam.

5.	 Orang yang diistilahkan muhaddats dalam teologi Islam 
dan Hadis, disebut nabi metaforis dalam Tasawuf.

6.	 Hazrat Mirza membantah mendakwahkan diri sebagai nabi 
yang hakiki dan sesungguhnya, dan menegaskan bahwa 
kata ini berlaku baginya dalam arti kiasan.



195

7. PENGAKUAN 
PARA WALI MUSLIM 

TERKEMUKA

Catatan Penyusun. Karena Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 
adalah seorang wali Muslim—dengan tingkat tertinggi—tu-
lisan-tulisannya harus dipelajari berdasarkan pernyataan-per-
nyataan tokoh-tokoh rohani Muslim besar terdahulu yang dia-
kui dan dihormati oleh seluruh dunia Islam sebagai orang-orang 
yang memiliki otoritas dan pengalaman dalam masalah rohani. 
Kehidupan dan karya banyak dari mereka telah dipelajari oleh 
para orientalis Barat terkemuka. Tulisan-tulisan para wali popu-
ler ini menunjukkan jenis bahasa yang digunakan oleh mereka 
untuk merujuk pada pencapaian rohani mereka sendiri. Bentuk 
ekspresi ini diterima sebagai standar dalam menggambarkan 
pengalaman dan keadaan rohani. Hal ini tidak pernah dimak-
nai secara harfiah, dan mereka yang menggunakan istilah-istilah 
tersebut tidak dikecam sebagai penipu. Sebaliknya, mereka 
menempati posisi keistimewaan tertinggi dalam sejarah iman 
Islam. Bagian ini memberikan kutipan-kutipan, beberapa di 
antaranya cukup terkenal, dari tulisan dan ucapan banyak wali 



196

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

termasyhur untuk mengilustrasikan istilah-istilah yang mereka 
gunakan dalam menggambarkan pengakuan mereka.

Jika pengakuan Hazrat Mirza dinilai berdasarkan standar 
yang ditetapkan ini, tidak akan muncul keberatan apa pun 
terhadap pernyataan-pernyataannya, juga tidak menyebabkan 
kejutan atau ketersinggungan. Faktanya, justru tulisan-tulis-
an Hazrat Mirza bernada jauh lebih lunak daripada pernya-
taan-pernyataan para wali Muslim terdahulu, dan beliau telah 
menjelaskan semua istilah ini dengan cara yang begitu rinci dan 
tidak ambigu sehingga memperjelas, bukan hanya ungkapannya 
sendiri, tetapi juga ungkapan para wali sebelumnya.

Umat Islam sepakat bahwa Nabi Suci Muhammad adalah 
Khatam an-nabiyyin, Nabi Terakhir, yang setelahnya tidak ada 
nabi yang dapat datang, baik nabi baru maupun nabi lama. Ini 
adalah keyakinan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, Pendiri Gerakan 
Ahmadiyah, dan setelah beliau, ini adalah keyakinan yang di-
pegang oleh anggota Jemaat Ahmadiyah Lahore (Ahmadiyya 
Anjuman Isha’at Islam Lahore). Sebelum Nabi Suci Muhammad, 
ada sistem pengutusan nabi untuk menjalin hubungan manusia 
dengan Tuhan dan untuk menjaga ajaran Ilahi. Namun ketika 
kenabian berakhir pada diri Nabi Suci Muhammad, tidak mung-
kin muncul lagi nabi setelah beliau. Oleh karena itu, menurut 
Qur’an Suci dan Hadis, sebagai pengganti para nabi, akan mun-
cul para wali (wali) dan muhaddats (bukan nabi yang menerima 
wahyu Tuhan) untuk menghubungkan manusia dengan Tuhan. 
Dan untuk menjaga iman serta Kitab Allah, akan datang para 
penerus Nabi Suci (khalifah) dan pembaharu agama (mujaddid) 
setelah Nabi Suci Muhammad. Ayat tentang ‘kekhalifahan’ 



197

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

dalam Al-Qur’an Suci (24:55) bersaksi akan fakta ini, dan hal 
yang sama telah dinyatakan oleh Nabi Suci dengan sabda:

“Sesungguhnya Allah akan membangkitkan bagi 
umat ini [yakni Muslim], pada setiap awal abad, seseo-
rang yang akan memperbaharui agamanya [yakni mu-
jaddid atau pembaharu].” (Sunan Abu Dawud, Kitab 
al-Malahim)

Dengan demikian, sesuai dengan Sabda ini, sebagaimana 
muncul para pembaharu pada bidang Syariat pada setiap abad, 
demikian pula muncul para pembaharu pada bidang Tarekat 
(Tasawuf ) di satu abad atau abad lainnya. Hal ini didukung oleh 
sejarah dan peristiwa nyata.

Sesuai dengan Sabda Nabi Suci Muhammad ini, pada awal 
abad keempat belas kalender Hijriah (yang berjalan dari 1883 
hingga 1979 M), Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mengumumkan:

“Hamba yang rendah ini adalah pembaharu [mujad-
did] baik bagi Syariat maupun Tarekat.”

Karena menjadi pembaharu Tarekat juga, beliau, seperti 
para pembaharu dan Sufi sebelumnya, tidak hanya mengguna-
kan terminologi standar Tarekat dan Tasawuf (Sufisme) dalam 
buku-bukunya, tetapi juga membahas panjang lebar poin-poin 
paling rumit dan rahasia-rahasia pelik dari ilmu-ilmu spiritual 
ini, agar para pelajar dan pengamal Tarekat juga mendapat man-
faat dari karya pembaharuannya. Namun para ulama Syariat 



198

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

yang kosong dan para Sufi yang “setengah matang” tidak dapat 
menyelami rahasia-rahasia Pengetahuan Ilahi ini, dan bangkit 
untuk menentang serta menganiaya Hazrat Mirza. Tidak ada 
tuduhan yang tidak mereka lontarkan terhadapnya, dan tidak 
ada rasa sakit serta penderitaan yang tidak mereka timbulkan 
padanya dan para pengikutnya. Seandainya mereka memahami 
poin-poin tersirat dan rahasia-rahasia pelik spiritualitas ini, me-
reka tidak akan terlibat dalam penentangan ini. Jika mereka telah 
menelaah Qur’an Suci, Hadis, dan beberapa karya ulama-ulama 
terdahulu, mereka tidak akan merasa sulit untuk memahami 
masalah-masalah mendalam Syariat dan Tarekat ini.

Ketika kita membaca buku-buku dan ucapan-ucapan para 
wali, Sufi, dan sesepuh Islam zaman dahulu, ditemukan bahwa 
beberapa dari mereka merujuk diri mereka sebagai Maryam, 
beberapa sebagai putra Maryam, beberapa sebagai Ibrahim, be-
berapa sebagai Musa, beberapa sebagai Muhammad dan Ahmad 
SAW, dll. Ada mereka yang menyebut diri mereka nabi (nabi) 
dan utusan (rasul), dan mereka yang meminta murid-muridnya 
untuk menggunakan nama mereka dalam Kalimah, rumus ke-
imanan Islam. Kita juga melihat bahwa semua istilah Tasawuf 
seperti fana fi rasul, zill, buruz, dll. yang telah digunakan Hazrat 
Mirza dalam buku-bukunya, telah diciptakan oleh para Sufi 
zaman dahulu. Tidak ada satu pun istilah ini—yang dengannya 
para wali disebut sebagai nabi “metaforis” atau “bayangan” dari 
para nabi, dll.—dirancang oleh Hazrat Mirza. Bukti fakta ini 
tidak dapat disangkal.



199

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

Di bawah ini kami mencermati ucapan dan laporan dari 
para wali, Sufi, dan sesepuh agama zaman dahulu yang kesuci-
an, reputasi, dan otoritasnya diakui oleh umat Islam di seluruh 
dunia. Jika penjelasan Hazrat Mirza tentang kebenaran Tarekat 
dipelajari berdasarkan ucapan-ucapan ini, tidak akan ada kesu-
litan dalam memahami istilah-istilah Tasawuf ini.

1. Hazrat Ali (w. 661 M)
Khalifah keempat, salah satu tokoh yang paling dihormati 

dalam Islam, berkata:

“Aku adalah titik di bawah huruf ba pada Bismillah 
[Bismillah—’Dengan nama Allah’—ungkapan Muslim 
yang terkenal, dimulai dengan huruf ba yang dalam 
bahasa Arab memiliki satu titik di bawahnya]. Aku 
adalah aspek Tuhan yang tentangnya kalian lalai. Aku 
adalah Pena (Qalam), aku adalah Lauh Mahfuz, aku 
adalah Arasy, aku adalah Kursi, aku adalah tujuh langit 
dan bumi.” (Kata Pengantar Syarah Fushus al-Hikam, 
Bagian 8, hal. 32, oleh Syekh Dawud bin Mahmud 
al-Qaisari)

Ungkapan yang dirujuk, misalnya ‘pena’ (qalam), ‘Lauh 
Mahfuz’ (lauh), dll., semuanya digunakan dalam Al-Qur’an 
Suci, yang menunjukkan sifat-sifat Tuhan seperti kekuasaan dan 
pengetahuan-Nya.



200

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Imam Ja’far Shadiq (w. 765 M)
Cicit dari Hazrat Imam Husain, dan Imam keenam kaum 

Syiah, berkata:

“Kami adalah shalat yang disebutkan dalam Kitab 
Allah. Kami adalah zakat, kami adalah puasa, kami 
adalah Haji, kami adalah bulan-bulan haram, kami 
adalah tanah suci, kami adalah Ka’bah [masjid pusat 
dunia Muslim di Makkah], kami adalah kiblat [arah 
yang dituju saat shalat], kami adalah ‘wajah’ Allah, 
kami adalah tanda-tanda dan kami adalah tanda-tanda 
yang nyata.” (Kitab Mazhar al-Ajaib fi an-Nakt wa al-
Ghara’ib, diterbitkan 1350 H)

Semua istilah yang digunakan di sini, seperti bulan-bulan 
haram, kiblat, tanda-tanda, dll. diambil dari Al-Qur’an Suci.

3. Abu Yazid Bustami (w. 874 M)
Hal berikut tercatat mengenai wali Persia masa awal ini:

i.	 “Ia berkata: Orang-orang mengira bahwa aku adalah orang 
seperti mereka, tetapi jika mereka melihat sifat-sifatku di 
alam rohani, mereka akan mati. Aku seperti sungai yang 
kedalamannya tidak diketahui, demikian pula sumber dan 
ujungnya.

“Seseorang bertanya kepadanya, Apakah Arasy [takh-
ta Tuhan] itu. Ia berkata, Aku adalah itu. Ia bertanya, 
Apakah Kursi [secara harfiah kursi, atau pengetahuan 
Tuhan] itu. Ia menjawab, Aku adalah itu. Orang-orang 



201

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

berkata bahwa telah ada banyak hamba Allah yang sa-
leh, seperti Ibrahim, Musa, dan Nabi Suci Muhammad. 
Ia berkata, Aku adalah mereka semua. Mereka kemu-
dian bertanya tentang malaikat Jibril, Mikail, Israfil, 
dan Izrail. Ia berkata, Aku adalah mereka semua juga. 
Penanya itu terdiam. Abu Yazid menambahkan: Jika se-
seorang benar-benar lebur (fana) dalam Tuhan, karena 
Tuhan adalah segalanya, ia akan melihat segala sesuatu 
ada dalam dirinya.”

(*Tazkirat al-Auliya* atau Memoar Para Wali, edisi 
Urdu, bab 14, hal. 146)

ii.	 “Disampaikan kepadanya bahwa pada Hari Kiamat, se-
tiap orang akan dikumpulkan di bawah panji Nabi Suci 
Muhammad. Ia menjawab:

“Demi Allah! Panjiku akan berkibar lebih tinggi dari-
pada panji Nabi Suci. Semua orang dan para nabi akan 
dikumpulkan di bawahnya. Tidak ada yang sepertiku 
di surga, juga tidak ada satu pun dari sifat-sifatku di 
bumi. Sifat-sifatku tersembunyi dalam Yang Gaib 
[Tuhan]. Bagaimana orang seperti itu bisa menjadi ma-
nusia? Tidak, dia adalah lidah Sang Kebenaran [Tuhan/
Al-Haq], dan pembicaranya adalah Kebenaran [Tuhan] 
itu sendiri. ‘Dari-Ku dia berbicara, dari-Ku dia mende-
ngar, dari-Ku dia melihat. Oleh karena itu, Tuhanlah 
yang berbicara melalui lidah Abu Yazid. Dialah yang 
telah berfirman: Panji-Ku lebih tinggi daripada panji 
Muhammad, damai atasnya. Karena bendera Tuhan 
jauh lebih tinggi daripada bendera Nabi Suci. Karena 



202

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kalian membolehkan kata-kata ‘Sesungguhnya Aku 
adalah Allah’ bisa keluar dari sebatang pohon, kalian 
juga harus membolehkan kata-kata ‘Panjiku lebih ting-
gi daripada panji Muhammad’ dan ‘Mahasuci Aku, 
betapa besar kemuliaan-Ku’ keluar dari pohon pikiran 
Abu Yazid.” (ibid., hal. 151)

(Catatan: Rujukan dalam kata-kata “Dari-Ku dia berbi-
cara...” adalah pada sebuah hadis yang menurutnya Tuhan 
berfirman: “Apabila Aku mencintai seorang hamba, Akulah 
Pendengaran yang dengannya ia mendengar, Akulah Penglihatan 
yang dengannya ia melihat, Akulah Tangan yang dengannya ia 
memegang, dan Akulah Kaki yang dengannya ia berjalan” — 
Bukhari 81:38. Rujukan pada kata-kata “Sesungguhnya Aku 
adalah Allah” yang keluar dari sebatang pohon adalah pada 
peristiwa terkenal Musa mendengar suara yang mengatakan 
“Sesungguhnya Aku adalah Allah, Tuhan semesta alam” yang 
keluar dari semak atau pohon, sebagaimana tercatat dalam Al-
Qur’an lihat 28:30. Abu Yazid di sini menjelaskan bahwa seba-
gaimana suara itu bukanlah suara pohon itu sendiri, melainkan 
Tuhan yang berbicara melaluinya, demikian pula pernyataannya 
itu sebenarnya adalah suara Tuhan.)

iii.	 Jalaluddin Rumi, penyair sufi Persia yang terkenal di dunia, 
bersenandung tentang Abu Yazid:

“Darwis yang mulia itu, Abu Yazid, datang kepada 
murid-muridnya dan berkata ‘Aku adalah Tuhan,’



203

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

“Pemimpin spiritual yang sempurna ini, dalam ke-
adaan mabuk spiritual, menyatakan tidak ada Tuhan 
selain aku, maka sembahlah aku,

“Dengan kata lain, dalam jubahku ini tidak ada siapa 
pun selain Tuhan, jadi berapa lama lagi kalian akan 
mencari Dia di langit dan di bumi.”

(*Miftah al-’Ulum*, hal. 25, 36, vol. 12, bagian 4, 
Bagian II)

4. Abu Bakr Syibli (w. 945 M)
Tercatat mengenai wali Irak yang terkenal ini:

i.	 “Syekh Syibli bertanya kepada muridnya: Apakah engkau 
bersaksi bahwa aku adalah Muhammad, Utusan Tuhan? 
Murid itu bersaksi akan hal itu.” (Saif ar-Rabbani, hal. 100)

ii.	 “Tidakkah engkau mempertimbangkan hal ini, bahwa keti-
ka Nabi Suci Muhammad muncul dalam wujud Syibli, dia 
[Syibli] berkata kepada seorang muridnya yang merupakan 
penerima vision (kasyaf ): Bersaksilah bahwa aku adalah 
Utusan Tuhan. Maka murid itu berkata: Aku bersaksi 
bahwa engkau sesungguhnya adalah Utusan Tuhan. Ini bu-
kanlah sesuatu yang melanggar hukum dan salah. Ini sama 
seperti orang yang tidur [dalam mimpi] melihat satu orang 
dalam wujud orang lain. Dan jenis vision tingkat rendah 
adalah di mana apa yang dilihat seseorang dalam mimpi, ia 
melihatnya saat terjaga.” (Al-Insan al-Kamil, vol. ii, hal. 46, 
oleh Abdul Qadir Jili; lihat juga terjemahan bahasa Inggris 
dalam Studies in Islamic Mysticism karya R. A. Nicholson, 
Cambridge University Press, 1980, hal. 105)



204

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iii.	 “Dua orang pergi untuk menjadi murid Abu Bakar Syibli. 
Ia berkata kepada salah seorang dari mereka: Ucapkanlah, 
‘Tidak ada Tuhan selain Allah, dan Syibli adalah Utusan-
Nya’. Orang itu mengucapkan ungkapan la haula wa la 
[agak setara dengan na’udzu billah!/ Tuhan melarang!]. 
Syibli melakukan hal yang sama. Orang itu bertanya meng-
apa ia mengucapkan la haula. Syibli bertanya kepadanya 
mengapa ia melakukannya. Orang itu berkata, Aku meng-
ucapkannya karena aku datang untuk menjadi murid dari 
pelanggar agama seperti ini. Syibli menjawab: Aku meng-
ucapkannya karena aku membeberkan rahasia yang begitu 
tersirat kepada orang yang bodoh. Ia kemudian memanggil 
orang kedua dan memintanya untuk mengulangi: ‘Tidak 
ada Tuhan selain Allah, dan Syibli adalah Utusan-Nya’. Ia 
berkata: Aku tadinya mengira bahwa engkau berderajat 
tinggi, tetapi engkau puas hanya dengan kerasulan Tuhan. 
Syibli tertawa dan berkata: Aku akan mengajarimu.

“Jadi pemahaman dan pengertian setiap orang ber-
beda. Itu adalah poin yang sama yang tidak dapat di-
terima oleh satu orang, dan ia menolaknya, sementara 
yang lain memiliki pemahaman yang lebih unggul. 
Syibli tidak bermaksud seperti apa yang dipikirkan 
oleh orang yang melihat secara lahiriah itu. Faktanya 
adalah bahwa orang yang menjadi guru, pembimbing, 
dan mentor, adalah Utusan bagi murid tersebut dan 
menjalankan fungsi Utusan Ilahi.”

(*Tazkirah Ghausiyya*, oleh Maulana Syah Gul 
Hasan, hal. 315, dan *Miftah al-Asyiqin*, hal. 16)



205

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

5. Sayyid Abdul Qadir Jailani (w. 1166 M)
Beliau adalah wali Irak yang terkenal di dunia, yang nama-

nya sangat dikenal di dunia Muslim saat ini.
i.	 Pengalaman spiritual berikut diceritakan oleh beliau:

“Tuhan memberiku karunia hadir di Madinah. 
Suatu hari aku sedang sibuk mengingat Tuhan dalam 
kesendirian ketika Dia mengambilku dari dunia ini 
dan dari diriku sendiri, lalu mengembalikanku. Dan 
aku berkata: ‘Andaikata Musa masih hidup, dia pasti 
akan mematuhiku’. Ini seolah-olah akulah pengucap 
[Sabda itu], dan bukan menceritakan Sabda ini. Jadi 
aku tahu bahwa ini disebabkan aku ditarik oleh Tuhan. 
Aku lebur [*fana*] dalam diri Nabi Suci, dan pada saat 
itu aku bukan sekadar si fulan [yakni Abdul Qadir], 
tetapi aku pastilah Muhammad. Jika tidak, apa yang 
aku katakan hanyalah sekadar menceritakan sesuatu 
dari Nabi Suci.”

(Saif ar-Rabbani oleh Sayyid Muhammad Makki, 
diterbitkan di Bombay, hal. 100)

Kata-kata ‘Andaikata Musa masih hidup, dia pasti akan 
mematuhiku’ adalah Sabda Nabi Suci Muhammad.

ii.	 Beliau menulis dalam sebuah puisi:
“Aku berada di alam yang lebih tinggi dengan cahaya 

Muhammad, Dalam pengetahuan rahasia Tuhanlah 
kenabianku.” (Dari puisi yang dikenal sebagai Qasidah 
Ruhi)



206

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iii.	 “Kenabian dalam arti zahir telah hilang, tetapi dalam hal 
esensinya ia akan berlanjut hingga Hari Kiamat. Jika tidak, 
mengapa harus selalu ada empat puluh wali di muka bumi? 
Aspek-aspek kenabian dapat ditemukan pada sebagian 
dari mereka, yang hatinya seperti hati para nabi. Di antara 
mereka adalah khalifah-khalifah Allah dan rasul-rasul-Nya 
di bumi.” (Faiz Subhani, Sabda-sabda Abdul Qadir Jailani, 
diterbitkan di Delhi, hal. 122)

iv.	 “Sayang sekali engkau! Engkau lari dariku, padahal aku 
adalah penjagamu. Rumahku menawarkan perlindung-
an bagimu, jika tidak engkau akan hancur. Wahai orang 
bodoh! Lakukanlah haji kepadaku terlebih dahulu dan 
kemudian lakukanlah haji ke Baitullah. Aku adalah pintu 
menuju Ka’bah [masjid pusat Muslim di Makkah], datang-
lah kepadaku dan aku akan menunjukkan kepadamu cara 
menunaikan haji.” (Wa’z Mahbub Subhani, hal. 235, ter-
jemahan Urdu dari Fath ar-Rabbani wal-faiz ar-Rahmani)

v.	 “Kewalian adalah zill [pantulan atau bayangan] dari ke-
nabian, dan kenabian adalah zill dari Ketuhanan.” (Bihjat 
al-Asrar, hal. 83)

vi.	 Berikut ini adalah bagian dari puisi oleh Syekh Abdul 
Qadir Jailani:

“Meskipun derajatmu tinggi, tapi derajatku akan se-
lalu lebih tinggi darimu,

“Aku adalah elang bagi setiap pembimbing rohani 
dan terbangku tinggi, adakah orang lain yang dikaru-
niai sepertiku?



207

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

“Tuhan memberitahuku tentang rahasia kuno, dan 
memberiku semua yang aku minta,

“Dia menjadikanku pemimpin semua wali, perintah-
ku berlaku setiap saat,

“Jika aku mengungkapkan rahasiaku kepada lautan, 
semuanya akan menjadi kering,

“Jika aku memanifestasikan rahasiaku kepada gu-
nung, ia akan hancur dan menjadi pasir,

“Jika aku memperlihatkan rahasiaku kepada orang 
mati, ia akan bangkit hidup dengan kuasa Tuhan,

“Jika aku mengungkapkan rahasiaku kepada api, ia 
akan menjadi dingin dan padam,

“Berlalunya bulan dan tahun tidaklah tanpa perin-
tahku, mereka datang kepadaku dulu lalu berlalu,

“Mereka memberitahuku semua berita dunia, jadi 
kalian harus menghentikan argumen dan debat kalian 
denganku,

“Semua negeri Allah berada di bawah kekuasaanku, 
dan waktuku telah dibersihkan untukku di hadapan 
hatiku,

“Ketika aku melihat ke semua negeri Allah, semuanya 
hanya sebesar butiran biji,

“Jadi siapa di antara para wali yang sepertiku, siapa 
yang dapat bersaing denganku dalam pengetahuan dan 
kekuasaan,

“Setiap wali mengikuti jejak nabi tertentu, aku meng-
ikuti jejak Nabi Suci, bulan purnama yang sempurna.”

(Dari puisi yang dikenal sebagai *Qasidah Ghausiyya*)



208

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

vii.	 “Aku jauh di luar akal kalian. Maka jangan mengukur aku 
dengan siapa pun, dan jangan mengukur siapa pun dengan 
aku.” (Futuh al-Ghaib, hal. 22)

viii.	 “Manusia memiliki pembimbing rohani [Syekh] mereka, Jin 
memiliki pembimbing rohani mereka, dan para malaikat 
memiliki pembimbing rohani mereka. Tetapi aku adalah 
pembimbing rohani bagi mereka semua.” (Bihjat al-Asrar, 
hal. 23)

ix.	 “Tuhan mewahyukan jenis-jenis pengetahuan yang menak-
jubkan ke dalam hati manusia besar itu. Dia menyingkap-
kan kepadanya rahasia-rahasia yang Dia sembunyikan dari 
orang lain. Dia memuliakannya, menariknya kepada Diri-
Nya, membimbingnya ke pintu-pintu kedekatan-Nya, 
dan membuka hatinya untuk menerima pengetahuan 
dan rahasia. Dia menjadikannya pemberi peringatan-Nya 
kepada manusia dan tanda Tuhan di antara mereka. Dia 
menjadikannya pembimbing sekaligus yang dibimbing 
[mahdi]. Dia menjadikannya pemberi syafaat di sisi Tuhan 
sekaligus orang yang syafaatnya diterima. Dia menjadikan-
nya salah satu dari orang-orang yang benar (siddiqin) dan 
para wali, yang merupakan pengganti bagi para nabi dan 
rasul.” (Futuh al-Ghaib, wacana no. 33)

6. Fariduddin Attar (w. 1220 M)
Beliau adalah penulis Mantiq at-Thair dan Tazkirat al-Aul-

iya, yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris oleh 
orientalis Inggris. Dalam sebuah bait puisi, beliau berkata:



209

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

“Aku bebas dari dengki, kesombongan, dan 
keserakahan,

“Aku adalah Tuhan, Aku adalah Tuhan, Aku adalah 
Tuhan.” (Fawa’id Faridiyya, terjemahan, hal. 85)

7. Syekh Syahabuddin Suhrawardi (w. 1234 M)
Pendiri salah satu dari empat tarekat Sufi utama, beliau 

menulis:

“Tidak ada nabi lain yang dapat berbagi dengan Nabi 
Suci Muhammad derajat mahmud-nya [atau kemulia-
an, yang disebutkan dalam Al-Qur’an 17:79]. Tetapi 
para wali dari kalangan pengikutnya dapat berbagi 
derajat ini.” (Hadiyya Mujaddidiyya, hal. 70)

8. Syekh Muhyiddin Ibnu Arabi (w. 1240 M)
Wali termasyhur ini, yang dikenal sebagai ‘pemimpin rohani 

agung’, menulis:

i.	 “Aku adalah Al-Qur’an dan Al-Fatihah [surah pembuka Al-
Qur’an], “Aku adalah roh dari roh, bukan roh dari wadah.” 
(Futuhat Makkiyya, Bagian I, hal. 1)

ii.	 “Dan sebagaimana yang terjadi dengan pembimbing ro-
hani kami ketika orang-orang berkata kepadanya, Engkau 
adalah Yesus, putra Maryam, maka sembuhkanlah orang 
ini.” (ibid., vol. i, hal. 199)



210

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

9. Syamsuddin dari Tabriz (w. 1248 M)
Wali Persia ini, yang memiliki pengaruh besar pada Rumi, 

menulis bait-bait berikut:

“Aku adalah roh yang ditiupkan ke dalam Maryam, 
Aku adalah jiwa yang menjadi kehidupan Yesus,

“Aku tahu bahwa tidak ada siapa pun selain aku, Aku 
berada di dalam kehidupan dan di luar dunia ini,

“Syibli dan Mansur [dua orang wali] bersujud di ha-
dapanku, artinya, aku berada di antara ini dan itu,

“Aku bersama Nuh di dalam bahtera dan bersama 
Yusuf di dalam sumur, Aku ada dalam napas Yesus, 
Aku adalah kekasih lama,

“Ketika Firaun yang terkutuk ditenggelamkan, Aku 
berada di pihak Musa, Aku adalah kekasih lama,

“Ketika Adam belum ada, Aku sudah ada; ketika 
dunia belum ada, Aku sudah ada; kehidupan belum 
ada, tetapi Aku sudah ada; Aku adalah kekasih lama.” 
(Kuliyyat Syams Tabrizi, halaman 292 dan 508)

10. Jalaluddin Rumi (w. 1273 M)
Penulis Matsnawi yang terkenal di dunia ini, yang karya-

nya telah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris, dan puisinya 
dipelajari serta dikutip secara luas di India, Pakistan, dan Iran, 
menulis baris-baris berikut:



211

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

i.	 “Jangan berikan tanganmu kepada siapa pun selain kepada 
pembimbing rohani yang sempurna, karena tangannya 
adalah Kebenaran (Al-Haq) maka peganglah itu,

“Ketika engkau memberikan tanganmu ke dalam 
tangannya, engkau akan selamat dari binatang buas.

“Maka tanganmu akan menjadi seperti tangan me-
reka [Para Sahabat Nabi Suci] yang mengambil baiat,

“Sehingga ‘tangan Tuhan berada di atas tangan 
mereka’,

“Ketika engkau memberikan tanganmu ke dalam 
tangan pembimbing rohanimu, karena dia tahu betul 
agama Islam,

“Sebab, wahai murid! dia adalah nabi pada masanya, 
karena cahaya Nabi Suci Muhammad dimanifestasi-
kan melaluinya.” (Miftah al-’Ulum, syarah Matsnawi, 
Bagian 5, vol. 13, hal. 152)

ii.	 “Di jalan kebajikan, bersemangatlah untuk melayani ke-
manusiaan, agar engkau dapat mencapai kenabian dalam 
umat Islam,

“Aku adalah Yesus, tetapi dia yang dibangkitkan hi-
dup oleh napasku akan hidup selamanya,

“Orang mati yang dibangkitkan oleh Yesus mati lagi, 
beruntunglah dia yang menyerahkan dirinya kepada 
Yesus ini.” (ibid., vol. 7, hal. 45)

iii.	 “Jika tabir diangkat dari jiwa-jiwa, setiap orang akan berse-
ru Aku adalah Yesus.” (ibid., vol. 2, hal. 247)



212

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iv.	 “Apakah firman Tuhan datang dari balik tabir atau seba-
liknya, Dia mengaruniakan hal itu yang dengannya Dia 
memberkati Maryam.” (ibid., vol. 1, hal. 11)

(Rujukan di sini adalah pada wahyu dari Tuhan, yang 
diberikan kepada Maryam juga. “Dari balik tabir” me-
rujuk pada ayat Al-Qur’an, yang dibahas dalam Bab 4, 
yang menyebutkan tiga cara pewahyuan.)

v.	 “Wahai manusia, aku adalah bahtera Nuh di sungai ini; 
Janganlah berpaling dari perahu ini.” (ibid., vol. 12, hal. 
268)

vi.	 “Anggaplah setiap wali sebagai Nuh dan nakhoda kapal, 
dan anggaplah pergaulan dengan orang-orang dunia ini 
sebagai air bah.” (ibid., vol. 12, hal. 122)

vii.	 “Ingatlah bahwa para wali adalah Israfil [nama malaikat 
yang membangkitkan orang mati] zaman ini. Melalui me-
reka hati yang mati menerima kehidupan dan pembinaan.” 
(ibid., vol. 1, hal. 10)

viii.	 “Para wali adalah anak-anak Tuhan, mereka mengetahui 
hal ini saat tidak hadir atau hadir,

“Dia yang bercita-cita untuk mencapai Tuhan, biar-
kan dia duduk di majelis para wali,

“Jika engkau jauh dari majelis para wali, Engkau se-
sungguhnya jauh dari Tuhan.”

Ucapan dan pengakuan yang direproduksi di atas berasal 
dari para pemimpin besar pemikir Islam, dan para wali yang 
reputasinya tak bercela, yang kesalehan, ketulusan, dan pengab-
diannya kepada Nabi Suci Muhammad telah diakui secara luas 



213

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

oleh dunia Muslim di setiap zaman. Tidak ada Muslim yang 
berilmu yang dapat meragukan kewalian mereka dan ikatan erat 
mereka dengan Tuhan. Jika para penentang Gerakan Ahmadiyah 
mau mempelajari, berdasarkan tulisan-tulisan para wali ini, 
penjelasan-penjelasan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mengenai 
poin-poin tersirat dan rumit Sufisme serta masalah-masalah 
yang muncul dalam Tarekat, mereka tidak akan memiliki kera-
guan sedikit pun tentang kebenarannya.

Pernyataan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tentang Para Wali 
Sufi
1.	 “Dari semua pemimpin Tasawuf yang ada hingga hari 

ini, tidak satu pun yang tidak setuju dengan poin bahwa 
dalam agama ini, jalan untuk menjadi orang-orang yang 
semisal nabi terbuka, sebagaimana Nabi Suci Muhammad 
telah memberikan kabar gembira bagi ulama-ulama yang 
shaleh dan tulus bahwa ‘Ulama didalam umatku adalah 
seperti Nabi-nabi Bani Israil’. Kata-kata Abu Yazid Bustami 
yang diberikan di bawah ini, yang tercatat dalam Tazkirat 
al-Auliya oleh Fariduddin Attar, dan juga ditemukan dalam 
karya-karya terpercaya lainnya, adalah atas dasar ini, saat ia 
berkata: ‘Aku adalah Adam, aku adalah Syits, aku adalah 
Nuh, aku adalah Ibrahim, aku adalah Musa, aku adalah 
Isa, aku adalah Muhammad, damai atasnya dan atas semua 
saudara-saudaranya ini’.” (Izala Auham, hal. 258-259)

2.	 “Kami dapat membuktikan kepada setiap pencari kebe-
naran, secara meyakinkan dan pasti, bahwa sejak zaman 
Nabi Suci Muhammad hingga hari ini, di setiap abad, 



214

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

telah ada orang-orang saleh yang melaluinya Tuhan telah 
menunjukkan tanda-tanda samawi kepada komunitas lain 
untuk membimbing mereka [menuju Islam]. Dalam Islam 
telah ada orang-orang seperti Sayyid Abdul Qadir Jailani, 
Abul Hasan Kharaqani, Abu Yazid Bustami, Junaid dari 
Baghdad, Muhyiddin Ibnu Arabi, Dzun-Nun dari Mesir, 
Mu’inuddin Chishti, Qutbuddin Bakhtiar, Fariduddin dari 
Pak Patan, Nizamuddin dari Delhi, Syah Waliyullah dari 
Delhi, dan Syekh Ahmad dari Sirhind. Jumlah orang-orang 
seperti itu mencapai ribuan, dan mukjizat dari begitu ba-
nyak orang tercatat dalam karya-karya ilmiah dan terpelajar 
sehingga bahkan lawan yang berprasangka buruk, terlepas 
dari biasnya yang besar, harus mengakui akhirnya bahwa 
orang-orang ini menunjukkan mukjizat dan tanda-tanda 
luar biasa.” (Kitab al-Barriyya, hal. 67)



215

8. PARA WALI MUSLIM 
DAN SUFI DI INDIA

Catatan Penyusun. Bagian ini isinya serupa dengan yang 
bab sebelumnya, tetapi berkonsentrasi pada para wali dan pe-
nulis sufi yang membentuk lingkungan keagamaan di bagian 
dunia tempat Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tinggal. Selain para 
wali yang diakui dari zaman klasik, tulisan-tulisan dari periode 
yang lebih baru juga telah dikutip, menunjukkan bahwa bentuk 
ekspresi untuk pangkat rohani seperti itu juga digunakan di 
zaman modern.

8.1.	 Pendahuluan
Orang-orang yang takut kepada Tuhan dan berpikiran adil 

harus melihat pemikiran spiritual yang berlaku di lingkungan 
tempat Hazrat Mirza Ghulam Ahmad muncul, di kota-kota 
Punjab dan anak benua India pada umumnya di mana seka-
rang hanya tersisa kenangan dari para wali Sufi besar dan ulama 
Islam. Ini adalah kota-kota Ajmer, Sirhind, Sialkot, Lahore, Pak 
Patan, Sultan Bahu, Taunsa, Chachran, Delhi, Deoband, Thana 
Bhawan, Gangoh, Bareilly, dll. Jika para penentang Gerakan 
Ahmadiyah mau membaca pernyataan dan tulisan para wali 



216

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

yang muncul di tempat-tempat ini, mereka tidak akan meng-
ajukan keberatan terhadap penjelasan Hazrat Mirza mengenai 
poin-poin tersirat dan kebenaran Tasawuf dan Tarekat (tasawuf ). 
Seseorang yang membaca wahyu dan tulisan Hazrat Mirza ber-
dasarkan pandangan para wali terkemuka ini tidak hanya akan 
memahami konsep dan istilah Tarekat yang rumit, tetapi juga 
akan yakin akan kebesaran Hazrat Mirza, dan tidak akan ragu 
untuk mengelompokkannya dengan para sesepuh Islam yang 
paling termasyhur.

8.2.	 Pernyataan para wali
1. Khawaja Mu’inuddin Chishti dari Ajmer (w. 1236 M)

Beliau adalah mujaddid pada masanya dan wali yang mele-
takkan dasar penyebaran Islam di India. Beliau menulis bait-bait 
berikut:
i.	 “Setiap saat Roh Kudus [malaikat Jibril] mengilhamkan 

ke dalam Mu’in, “Jadi bukan aku yang mengatakan ini, 
melainkan faktanya akulah Yesus kedua.” (Diwan Khawaja 
Ajmeri, kasidah no. 70, hal. 102)

ii.	 “Jika Roh Kudus terus membawa pertolongannya,
“Setiap hari di dunia Maryam zaman ini akan mela-

hirkan seorang Yesus.” (ibid.)
iii.	 Tercatat:

“Suatu kali di hadapan kami seorang pria datang 
untuk menjadi murid Khawaja dari Ajmer. Khawaja 
memintanya untuk mengucapkan Kalimah [yaitu 
Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah 
Utusan Allah]. Pria itu mengucapkan Kalimah tersebut. 



217

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

Khawaja berkata kepadanya: ‘Ucapkanlah seperti ini, 
Tidak ada tuhan selain Allah dan Chishti adalah Utusan 
Allah’. Pria itu melakukannya, dan Khawaja menerima 
baiat darinya dan memakaikan jubah kehormatan ke-
padanya.” (Fawa’id as-Salikin, hal. 18)

2. Syekh Ahmad dari Sirhind (w. 1624 M)
Dikenal di India dan Pakistan sebagai Mujaddid Alif Tsani 

(Pembaharu milenium kedua Islam), wali dan ulama ini menulis:
i.	 “Tetapi Sufi itu yang, setelah mencapai fana dan baqa, 

dan sair an-illa b-illa [yaitu kontak dan kedekatan dengan 
Tuhan], berpaling ke dunia dan mengajak orang-orang ke 
jalan kebenaran, ia mencapai sebagian dari kenabian, dan 
digolongkan bersama mereka yang menyampaikan perin-
tah-perintah agama.” (Maktubat, Daftar I, surat no. 48, 
hal. 120)

ii.	 “Meskipun jabatan kenabian telah berakhir, tetap saja 
para pengikut sempurna dari para nabi dapat menggapai 
beberapa pencapaian dan karakteristik kenabian melalui 
warisan dan ketaatan.” (ibid., Daftar II, surat no. 6, hal. 25)

iii.	 “Aku adalah murid Tuhan dan juga keinginan-Nya. 
Pengabdianku kepada Tuhan terhubung langsung ke-
pada-Nya tanpa perantara apa pun. Tanganku adalah wakil 
tangan Tuhan. Mahasuci Dia! Jadi aku adalah murid Nabi 
Suci Muhammad sekaligus saudara rohaninya.” (ibid., 
Daftar III, surat no. 87, hal. 209)



218

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iv.	 “Harus diketahui bahwa diperbolehkan bagi seseorang 
mencapai kedekatan dengan kenabian melalui jalan penca-
paian kewalian, dan memiliki sesuatu dari kedua hal ini.” 
(Surat no. 123, hal. 348)

v.	 “Selama kemajuan spiritual, aku mencapai kedudukan 
Usman [Khalifah ketiga Islam] dan, melewati itu, menca-
pai kedudukan Faruq [Umar, Khalifah kedua]. Melewati 
itu, aku mencapai kedudukan Siddiq [Abu Bakar, Khalifah 
pertama]. Melewati itu, aku mencapai kedudukan sebagai 
kekasih Tuhan, dan melihat dalam diriku pantulan dari 
semua cahaya dan berkah dari kedudukan ini.” (Surat 
Syekh Ahmad dikutip oleh kaisar Mughal Jehangir dalam 
buku hariannya, Tuzuk-i Jahangiri, hal. 272, diterbitkan di 
Ghazipur, 1863)

vi.	 “Karena syariat yang dibawa oleh Nabi Suci Muhammad 
terlindungi dari nasikh-mansukh, karena alasan inilah 
ulama-ulama umat Islam telah diberi tempat para nabi.” 
(Maktubat, Daftar I, surat no. 209, hal. 34)

vii.	 “Karena ketaatan mereka yang sempurna dan cinta yang 
meluap-luap, bahkan, sebagai hadiah dan karunia semata, 
para pengikut sempurna dari para nabi menyerap penca-
paian-pencapaian nabi yang mereka ikuti, dan menjadi 
sepenuhnya terwarnai dengan warnanya, sedemikian rupa 
sehingga antara para nabi dan para pengikut tidak ada per-
bedaan lagi, kecuali bahwa nabi mencapai posisinya secara 
langsung sementara pengikut mencapainya melalui keta-
atan, atau bahwa nabi mendahului dan pengikut datang 
kemudian... jadi seseorang tidak dapat membayangkan 



219

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

kesetaraan antara yang asli dan bayangannya (zill).” (ibid., 
surat no. 248)

viii.	 “Seorang pengikut mencapai kemiripan sedemikian rupa 
dengan orang yang diikutinya sehingga tidak ada lagi 
konsep ‘mengikuti’, dan perbedaan antara pengikut dan 
pembimbing lenyap. Tampak seolah-olah apa pun yang 
diperoleh pengikut, saat berada dalam warna nabinya, 
diperoleh langsung dari Tuhan, seolah-olah keduanya mi-
num dari mata air yang sama dan berada dalam pelukan 
satu sama lain, dan berada di tempat tidur yang sama, dan 
sangat akrab. Di manakah pengikut, dan siapakah tuannya, 
dan ketaatan siapa! Dalam kesatuan mereka tidak ada ru-
ang lagi untuk keterpisahan, dan tidak tampak perbedaan 
antara tindakan mengikuti dan diikuti.” (ibid., Daftar II, 
surat no. 54, hal. 172)

3. Khawaja Habibullah Attar dari Kashmir (wali abad ke-15)
Beliau menginstruksikan seorang muridnya sebagai berikut 

tentang Kalimah:

“Panjangkan ucapanmu la ilaha [‘Tidak ada tuhan’], 
dan hapuslah pikiran tentang semua yang lain selain 
Tuhan dari hati. Setelah itu, ill-Allah [‘selain Allah’] 
harus ditekankan, dan engkau harus menganggap aku 
sebagai utusan Allah.” (Matsnawi Bahr al-Irfan, vol. i, 
hal. 179)



220

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

4. Baba Dawud Khaki
Beliau menulis hal berikut sebagai pujian bagi pembimbing 

rohaninya Hazrat Makhdum dari Kashmir:

“Sebagaimana Nabi Suci Muhammad telah bersabda 
bahwa pembimbing rohani itu seperti seorang nabi,

“Bagaimana mungkin seseorang menjadi mukmin 
orang yang mengingkari nabi semacam itu.” (Wird 
al-Muridin)

5. Ali Hujwiri, Data Ganj Bakhsh (w. 1071 M)
Wali termasyhur dari Lahore ini, penulis karya klasik Persia 

yang diakui Kasyf al-Mahjub, menulis:
i.	 “Maka Tuhan telah menjaga bukti kebenaran Nabi Suci 

Muhammad tetap hidup hingga hari ini, dan telah men-
jadikan para wali sebagai sarana yang melaluinya hal itu 
ditampilkan, agar tanda-tanda Tuhan dan bukti kebenaran 
Nabi Suci dimanifestasikan selamanya.” (Kasyf al-Mahjub, 
Persia, hal. 167)

ii.	 “Wali tidak mencapai kesempurnaan hingga ia masuk 
ke dalam lingkaran para nabi.” (Sebagaimana dikutip 
dalam buku Urdu The Constitution of Pakistan and the 
Ahmadiyya Sect, hal. 23)

6. Fariduddin Syakar Ganj dari Pak Patan (w. 1265 M)
Beliau berkata dalam sebuah bait puisi:



221

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

“Aku adalah wali, aku adalah Ali, aku adalah nabi.” 
(Haqiqat Gulzar Sabiri, oleh Syah Muhammad Hasan 
Sabiri, pertama kali diterbitkan di Rampur, 1886, edisi 
keenam diterbitkan oleh Maktaba Sabiriyya, Qasur, 
Pakistan, 1983, hal. 414. Lihat juga harian Urdu terke-
nal Nawa-i Waqt, Lahore, Pakistan, 4 Juli 1964.)

7. Anwar as-Sufiyya
Dalam majalah bulanan Lahore ini, dikatakan dalam sebuah 

artikel di bawah judul Kewalian:

“Bukti apa yang lebih besar tentang kebenaran ajaran 
Nabi Suci Muhammad dan keberkatannya selain fakta 
bahwa siapa pun yang mengikutinya dengan sempurna 
menerima kenabian ‘bayangan’ (zilli) dari Tuhan, di-
beri tugas berdakwah kepada umat manusia, dan di-
tunjuk sebagai khalifah atau wakil untuk mendukung 
agama Islam. Telah ada orang-orang mulia semacam itu 
di setiap zaman, dan akan terus ada orang-orang se-
macam itu di masa depan, yang tentangnya Nabi Suci 
bersabda: ulama-ulama dari umatku seperti nabi-nabi 
Bani Israil’.” (Anwar as-Sufiyya, vol. iv, no. 3, Desember 
1907, hal. 12)

8. Sultan Bahu (w. 1691 M)
Beliau adalah penyair sufi  Punjabi pertama. Beliau menulis:



222

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i.	 “Kedudukan fana fi asy-syaikh [lebur diri dalam pembim-
bing rohani seseorang] berarti bahwa kapan pun pencari 
Tuhan membayangkan sosok pembimbing rohaninya da-
lam hatinya, pembimbing itu harus datang seketika [secara 
rohani] dan menuntun tangannya ke majelis Nabi Suci 
Muhammad. Pembimbing semacam itu disebut sebagai 
yuhyi wa yumiit [ungkapan dalam Al-Qur’an yang berarti 
Dia menghidupkan dan mematikan].” (Kalid at-Tauhid, 
hal. 37-38)

ii.	 Beliau menulis dalam bait puisi:
“Arasy, Kursi, Lauh dan Qalam semuanya ada di 

dalam hati. Dia yang menemukan hati, tidak bersedih 
lagi.” (ibid., hal. 18)

(Istilah Arasy dll. semuanya adalah ungkapan terke-
nal dalam Al-Qur’an, yang merujuk pada berbagai sifat 
Tuhan seperti kekuasaan dan pengetahuan-Nya.)

“Aku adalah burung tanpa tempat tinggal, aku tidak 
tinggal di mana pun selain di ketiadaan tempat. Jadi 
menjadi seorang darwis adalah tandaku, dan aku *fana 
fi-llah* [lebur dalam Tuhan].” (ibid., hal. 61)

“Karena cahaya batin, wahyu Tuhan diterima setiap 
saat [oleh seorang wali]. Karena [kata-kata Al-Qur’an] 
Kami dekat, ia mencapai kedekatan dan kebersamaan 
Ilahi.

“Dia yang dipandang dengan baik oleh seorang dar-
wis, derajatnya lebih tinggi daripada Arasy Tuhan.” 
(ibid., hal. 180)



223

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

“Aku hanya mengenal Kebenaran, aku hanya melihat 
Kebenaran, aku hanya menyerukan Kebenaran,

“Kebenaran ada di dalamku dan aku di dalam 
Kebenaran, inilah Kebenaran.” (ibid., hal. 194; 
Kebenaran di sini merujuk pada nama Tuhan, Haqq, 
dalam Al-Qur’an.)

9. Khawaja Syah Sulaiman Taunsa (w. 1852 M)
i.	 Bait-bait puisi berikut ditulis sebagai pujian baginya:

“Bangkitlah dengan izin Allah (Kum bi-iznillah) ada-
lah mukjizat di tangan Yesus, tetapi engkau menjadikan 
ribuan orang sebagai Al-Masih dengan satu hembusan 
napas.

“Ketika Musa melihat cahaya Ilahi di gunung, ia 
pingsan dan kehilangan kesadaran akan dunia.

“Tetapi engkau, Wahai Kalimullah [nama Musa], 
melihat cahaya itu setiap saat, dan masih menunjukkan 
senyum, hasrat, dan pemahaman penuh.

“Engkau adalah cahaya Tuhan, cahayamu ada di ke-
dua alam. Arasy, Kursi, dan bintang-bintang semuanya 
menampilkan cahayamu.

“Engkau adalah matahari, engkau adalah bulan, eng-
kau adalah cahaya di atas cahaya. Engkau adalah cahaya 
Muhammad, engkau adalah kunci hati.

“Segel kewalianmu adalah segel di cincin jarimu. 
Betapa mulianya kewalian, yang memiliki derajat kera-
sulan (risalat).” (Manaqib al-Mahbubin, hal. 249-250)



224

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii.	 “Hazrat Sialwi kemudian menyebutkan mimpi Khawaja, 
yaitu, bahwa suatu malam beliau bermimpi bahwa di 
atas kepalanya dan di bawah kakinya serta di kanan dan 
kirinya telah diletakkan Qur’an Suci. Beliau menanyakan 
tafsir mimpi ini kepada seorang ulama. Ulama itu berkata: 
Selamat, engkau akan berpegang teguh pada Qur’an Suci 
dalam segala keadaan.” (Mir’at al-’Asyiqin, hal. 28)

10. Hazrat Said Amir
Beliau adalah seorang wali terkenal dari Koth, distrik 

Mardan, (Provinsi Barat Laut anak benua India) selama akhir 
abad kesembilan belas.
i.	 Tercatat mengenainya:

“Pada hari Minggu tanggal 21 bulan Rajab, wali 
suci itu menerima dalam wahyu dari Tuhan, ayat-ayat 
Qur’an Suci berikut: ‘Hai Nabi, bertakwalah kepada 
Allah dan janganlah kamu menuruti orang-orang 
kafir dan orang-orang munafik; sesungguhnya Allah 
adalah Maha Mengetahui lagi Mahabijaksana’, dan: 
‘Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu 
suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang 
mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kia-
mat dan dia banyak menyebut Allah’.”

(Nazm ad-Durrar fi Silk as-Siyar, oleh Mulla Safiullah, 
murid Said Amir, hal. 152)

ii.	 Beliau berkata:
“Ketahuilah bahwa diangkat oleh Tuhan berarti ke-

rasulan, dan setiap orang yang diangkat adalah seorang 
utusan (rasul).” (ibid., hal. 100)



225

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

11. Maulana Abdullah Ghaznavi
Beliau adalah murid Hazrat Said Amir, dan tercatat menge-

nainya bahwa beliau menerima banyak wahyu Ilahi yang berisi 
ayat-ayat dari Al-Qur’an Suci. Lihat bab 4.3, kutipan no. 18.

12. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Filsuf, penulis, dan teolog Islam termasyhur ini, yang diakui 

sebagai mujaddid pada abadnya, menulis:

“Dimasukkan ke dalam pikiranku untuk menyampai-
kan kepada orang-orang bahwa orang yang rendah ini 
telah diajarkan banyak bahasa... Ajaran yang diberikan 
kepada Adam adalah aku, pertolongan Ilahi yang dite-
rima Nuh selama banjir adalah aku, api yang menjadi 
dingin bagi Ibrahim adalah aku, Taurat yang diwahyu-
kan kepada Musa adalah aku, mukjizat membangkit-
kan orang mati yang dikaruniakan kepada Yesus adalah 
aku, Al-Qur’an yang diberikan kepada Muhammad 
Nabi Suci adalah aku. Segala puji bagi Allah, Tuhan se-
mesta alam.” (Tafhimat, Bagian I, sebagaimana dikutip 
dalam jurnal Curzon Gazette, 15 Oktober 1902).

13. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M)
Beliau menulis pujian bagi pemimpinnya Sayyid Ahmad 

Barelvi (pemimpin agama dan militer Muslim di India Barat 
Laut pada awal abad kesembilan belas) sebagai berikut:



226

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Yusuf kini telah datang ke Mesir dari Kanaan, dan 
seluruh dunia telah datang untuk membelinya.

“Untuk memberi kehidupan kepada orang mati, na-
pas Yesus kini telah datang ke dunia.

“Dari Madinah Ahmad-ku telah datang dari gua Tsur, 
untuk mengajar kaum Anshar.

“Sayyid Ahmad datang suatu hari bersama para sa-
habatnya. Engkau boleh mengatakan bahwa Penutup 
para Nabi datang lagi bersama Sahabat-sahabatnya.” 
(Najm as-Saqib, vol. ii)

Nama Anshar diterapkan pada sekelompok Sahabat Nabi 
Suci. Di sini Sayyid Ahmad Barelvi disebut Yusuf, Yesus, Ahmad 
(Nabi Suci Muhammad), dan bahkan Penutup para Nabi. 
Sahabat-sahabatnya disebut Sahabat Nabi Suci. Ungkapan-
ungkapan seperti itu digunakan karena kesamaan dan kemirip-
an yang dimiliki para wali dengan para nabi.

14. Khawaja Mir Dard dari Delhi (w. 1785 M)
Wali, penulis, dan penyair terkenal ini menulis:

“Setiap manusia sempurna adalah Yesus pada zaman-
nya karena kekuasaan Tuhan yang meliputi segalanya. 
Dan setiap saat ia menghadapi bagi dirinya sendiri 
urusan jiwa Yesus.” (Risalah Dard, hal. 211)



227

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

15. Syah Niyaz Ahmad dari Delhi (w. 1834 M)
Beliau menggambarkan pengalaman rohaninya sebagai 

berikut:

“Terkadang aku adalah Idris [Henokh dalam Alkitab], 
terkadang Syits, terkadang Nuh, terkadang Yunus, ter-
kadang Yusuf, terkadang Yakub, dan terkadang Hud. 
Terkadang aku adalah Saleh, terkadang Ibrahim, ter-
kadang Ishak, terkadang Yahya [Yohanes Pembaptis 
dalam Alkitab], terkadang Musa, terkadang Yesus, dan 
terkadang Daud.

“Aku adalah Ahmad Hasyimi [yakni Nabi Suci 
Muhammad] dan Isa putra Maryam.” (Diwan-e Niaz, 
hal. 42, 44)

16. Khawaja Muhammad Nasir Muhammadi (w. 1758 M)
Beliau menulis dalam karyanya yang terkenal Nala-yi-

Andalib (‘Ratapan Burung Bulbul’):

“Telah ada para wali yang sempurna, dan yang lebih 
sempurna lagi, di antara umat Islam. Dalam hal kema-
juan spiritual dan jalan suluk mereka, sebagian seperti 
Adam, sebagian seperti Nuh, sebagian seperti Ibrahim, 
sebagian seperti Daud, sebagian seperti Yakub, sebagi-
an seperti Musa, sebagian seperti Yesus, dan sebagian 
seperti Muhammad.” (Nala-yi-Andalib, vol. i, hal. 243)



228

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

17. Syekh Sabir Kalyari
Beliau menulis tentang Sufi Sayyid Abid Mia Usmani 

Naqsybandi sebagai berikut:

“Aku memanggilnya Ka’bah, atau Al-Qur’an, atau 
Nabi, atau Tuhan.” (Mi’raj-ul-Mu’minin, hal. 144-145)

18. Nasiruddin Chiragh dari Delhi (w. 1356 M)
Beliau adalah penerus wali terkenal Nizamuddin Auliya. 

Dalam satu bait puisi, beliau berkata:

“Wahai engkau yang saleh secara lahiriah! Apa yang 
engkau tanyakan kepadaku mengenai derajat qurb [ke-
dekatan dengan Tuhan]. Hal itu ada di dalam diriku 
dan aku di dalamnya, sebagaimana keharuman ada di 
dalam bunga mawar.”

19. Syah Syarf Abu Ali Qalandar dari Panipat (w. 1323 M):
“Musa pingsan saat melihat api Ilahi termanifestasi 

di sebuah pohon, “Tetapi aku melihat api itu di setiap 
pohon.”

20. Maulana Abu Muhammad Abdul Haqq Haqqani
Teolog modern ini menulis dalam tafsir Urdu-nya tentang 

Al-Qur’an:



229

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

“Seorang pengikut Nabi Suci dapat dikaruniai jiwa 
murni yang memantulkan cahaya beliau [Nabi Suci], 
sama seperti cermin memantulkan cahaya matahari. 
Kemudian, kadang-kadang, tanda-tanda supranatural 
yang dikenal sebagai karamah mulai diperlihatkan di 
tangannya. Orang seperti itu disebut wali. Ada banyak 
jenis wali, seperti ghaus dan qutub dll., tetapi tidak ada 
ruang untuk membahasnya secara rinci di sini.” (Tafsir 
Haqqani, Mukadimah, hal. 5)

21. Syekh Abdul Haqq Muhaddis dari Delhi (w. 1642 M)
Beliau adalah seorang ahli Hadis dan teolog paling terke-

nal di India. Dalam syarahnya atas kitab Abdul Qadir Jailani, 
Futuh-ul-Ghaib, beliau menulis:

“Kewalian adalah bayangan (zill) dari kenabian.” 
(Syarah Futuh-ul-Ghaib, hal. 12)

22. Allamah Dr Sir Muhammad Iqbal (w. 1938)
Penyair dan filsuf termasyhur India modern dan Pakistan 

ini menggubah bait-bait berikut sebagai pujian bagi wali Delhi, 
Nizamuddin Auliya:

“Apa yang dibaca para malaikat, itulah namamu. 
Besar statusmu, luas karuniamu.

“Berkunjung ke makammu adalah kehidupan bagi 
hati. Derajatmu lebih tinggi daripada Al-Masih atau 
Khidir.” (Bang-e Dara, di bawah Iltija’-e Musafir)



230

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

23. Maulana Mahmud-ul-Hasan dari Deoband
Beliau adalah seorang guru yang sangat terkenal di seko-

lah teologi Deoband. Beliau menulis puisi panjang sebagai 
sanjungan bagi kedua pembimbing rohaninya, Maulavi Rashid 
Ahmad Gangohi (w. 1905) dan Maulana Muhammad Qasim 
Nanautawi (w. 1877), yang mendirikan sekolah tersebut pada 
tahun 1867. Beberapa bait diberikan di bawah ini:

“Qasim yang baik dan Rasyid Ahmad, keduanya pe-
milik kemuliaan, keduanya adalah Al-Masih zaman ini 
dan Yusuf dari Kanaan. “Mereka menyelamatkan iman 
dari para samiri [perusak agama] zaman ini. Aku kata-
kan bahwa keduanya seperti Musa dan Imran. “Berada 
di majelis mereka dan melayani mereka, bagi hati yang 
mati, tidak kurang dari [orang mati] diperintahkan 
oleh Yesus untuk Bangkit.” (Kulliyat Syaikh al-Hind, 
hal. 14-17)

Meratapi wafatnya Maulavi Rasyid Ahmad Gangohi, beliau 
menulis:

“Seseorang yang seperti Pendiri Islam telah pergi dari 
dunia. Al-Masih zaman ini telah pergi ke langit, mening-
galkan semua orang di belakang. “Dia membangkitkan 
orang mati menjadi hidup, dan tidak membiarkan yang 
hidup mati. Lihatlah karya Mesianik ini, Wahai putra 
Maryam. “Mereka yang memiliki selera dan semangat 
untuk spiritualitas di hati mereka, mereka mencari 



231

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

jalan ke Gangoh bahkan ketika berada di Makkah.” 
(Marsiyya, oleh Maulana Mahmud-ul-Hasan)

24. Maulana Ashraf Ali Thanvi
Beliau adalah seorang teolog Deobandi terkenal pada awal 

abad ini. Di dalam majalahnya, beliau menerbitkan surat dari 
seorang murid, yang menjelaskan masalah berikut:

“Saya melihat dalam mimpi bahwa saya sedang 
mengucapkan Kalimah, tetapi alih-alih mengatakan 
‘Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah 
Utusan Allah’, saya menggunakan nama Anda: ‘Tidak 
ada tuhan selain Allah, dan Ashraf Ali adalah utusan-
Nya.’ Mengetahui bahwa ini salah, saya mencoba 
memperbaiki diri, tetapi kata-kata yang sama keluar 
dari bibir saya. Dengan sedih, saya bangun dan mena-
ngisi kesalahan saya dan, untuk bertaubat, saya mengi-
rimkan selawat kepada Nabi Suci Muhammad. Tetapi 
lagi-lagi, dari lidah saya keluar kata-kata: ‘Ya Allah, 
berkatilah tuan kami, nabi dan pemimpin kami Ashraf 
Ali.’ Tolong beri tahu saya apa yang harus dilakukan.”

Jawaban yang diberikan oleh Maulana, dicetak setelah surat 
itu, adalah sebagai berikut:

“Dalam kejadian ini, dimaksudkan untuk memuas-
kan Anda bahwa orang yang kepadanya Anda berpaling 
[untuk bimbingan spiritual, yakni Ashraf Ali] adalah 



232

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

pengikut teladan Nabi Suci.” (Bulanan Al-Imdad, edisi 
bulan Safar, 1336 H, sekitar tahun 1918, hal. 35)

25. Maulana Ahmad Raza Khan (w. 1921)
Beliau mendirikan kelompok Barelvi pada akhir abad 

kesembilan belas, yang sangat menentang kaum Deobandi. 
Tercatat mengenainya:

“Masalah no. 2: Durood [Shalawat untuk Nabi Suci 
Muhammad], alih-alih dimohonkan bagi Nabi Suci, 
harus dimohonkan bagi ‘yang mulia’ [Ahmad Raza 
Khan], sebagaimana murid-muridnya selalu berkata 
demi kehormatannya: ‘Allah memberkati dan me-
limpahkan damai kepada hamba Nabi Suci, Maulana 
Ahmad Raza’.” (Al-Janna li-ahl as-Sunnah, hal. 127, 
sebagaimana dikutip dalam Deoband Se Barelli Tak, 
hal. 123)

26. Syekh Sadiq Gangohi
Wali ini memberi tahu seorang murid untuk mengatakan:

“Tidak ada tuhan selain Allah, dan Sadiq adalah utus-
an Allah.” (at-Takasyaf ‘an Muhimmat at-Tasawwuf, 
hal. 594)



233

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

27. Maulana Abdul Majid Daryabadi (w. 1977)
Beliau adalah seorang ulama India masa kini. Mengenai 

penggunaan kata nabi bagi para wali, yang bukan nabi, beliau 
pernah menulis di surat kabarnya sebagai berikut:

“Baru-baru ini, secara kebetulan, saya menemukan 
contohnya dalam puisi Maulana Rumi. Dan itu pun, 
bukan dalam karya yang meragukan, tetapi dalam 
buku otentik yang termasyhur dan terkenal Matsnawi. 
Mengenai status dan keunggulan pembimbing rohani 
tertulis:

“‘Ketika engkau memberikan tanganmu ke dalam 
tangan seorang pembimbing rohani, engkau berusaha 
menyerap kebijaksanaan karena sang mentor adalah yang 
mengetahui dan cerdas. Wahai murid, ia adalah nabi 
pada masanya, karena pribadinya memancarkan cahaya 
Nabi.’

“Dinyatakan dengan jelas di sini bahwa pembimbing 
rohani yang sempurna adalah nabi pada masanya ka-
rena ia memantulkan cahaya kenabian. Teolog besar, 
filsuf, dan manusia rohani telah menulis syarah atas 
Matsnawi, tetapi tidak satu pun dari mereka yang 
keberatan dengan bentuk ekspresi ini. Putra Rumi 
sendiri, Sultan Walad, telah membuat komentar ber-
ikut: ‘Hiperbola dalam menyamakan seorang wali 
dengan seorang nabi merujuk pada efek bimbingannya 
yang menembus; jika tidak, tidak ada waktu di mana 
kenabian dapat terpikirkan kembali setelah Nabi Suci 



234

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Muhammad.’ — Matsnawi, vol. v, hal. 67, catatan kaki 
13, dicetak di Kanpur.

“Jelas kita masih akan menyebutnya kurang ber-
hati-hati, tetapi sama jelasnya bahwa contoh-contoh 
kurangnya kehati-hatian seperti itu dapat ditemukan 
dalam tulisan-tulisan para pemimpin agama besar ter-
dahulu.” (Surat kabar Sidq Jadid, 8 Agustus 1952)

28. Pir Jama’at Ali Shah
Tertulis tentang beliau dalam sebuah puisi:

“Madinah itu suci dan diberkati, demikian pula 
Alipur. Baik pergi ke sana, dan baik datang ke sini.

“Istanamu adalah istana yang merupakan kiblat [arah 
shalat umat Islam] bagi umat manusia. Makammu 
adalah tempat suci yang menyaingi Baitullah [di 
Makkah].” (Anwar as-Sufiyya, diterbitkan 1930, hal. 9, 
dikutip dalam Raza Khani Din, hal. 54)

29. Allamah Sir Muhammad Iqbal (w. 1938)
Dalam memuji mukmin yang sempurna, beliau menulis 

dalam sebuah puisi:

“Dia adalah Kalim [Musa], dia adalah Masih [Al-
Masih], dia adalah Khalil [Ibrahim].

“Dia adalah Muhammad, dia adalah Al-Qur’an, dia 
adalah Jibril.” (Javid Nama)



235

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

8.3.	 Kesimpulan
Masih banyak lagi pernyataan dan tulisan ulama, wali, dan 

tokoh agama Islam yang dapat disajikan, tetapi kami cukupkan 
dengan yang di atas. Inilah lingkungan pemikiran spiritual Islam 
yang berlaku di mana Hazrat Mirza Ghulam Ahmad muncul. 
Beliau adalah Pembaharu, bukan hanya dari sisi syariat, tetapi 
juga dari sisi spiritual dan mistik yang berkaitan dengan per-
kembangan spiritual dan dikenal sebagai Tarekat dan Tasawuf. 
Oleh karena itu beliau telah menggunakan dan menjelaskan 
istilah-istilah dan konsep-konsep dari aspek Islam ini juga.

Harus diingat bahwa istilah-istilah Tarekat ini tidaklah tidak 
Islami. Hanya saja konsep-konsep yang diungkapkan oleh Al-
Qur’an dan Hadis dalam istilah-istilah seperti khilafat (penerus 
Nabi Suci), wilayat (kewalian), imamat (kepemimpinan agama), 
mujaddidiyat, muhaddatsiyat, dll, dirujuk oleh para ahli Tarekat 
sebagai ‘kenabian bayangan’, ‘kenabian manifestasi’, ‘kenabian 
metaforis’ dll. (zilli, buruzi, majazi nubuwwat).

Semua istilah Tarekat ini sudah dikenal baik dan populer se-
jak masa dekat dengan permulaan Islam. Dan para teolog besar 
pada masa Hazrat Mirza mengetahui bahwa, meskipun faktanya 
Nabi Suci Muhammad adalah Nabi terakhir dan penutup, tidak 
dilarang dalam Islam bagi pengikut sempurna yang mencapai 
tahap fana fi ar-rasul untuk menggunakan bagi dirinya sendiri 
kata-kata ‘nabi’ dan ‘utusan’ dalam arti harfiah dan bukan dalam 
artian terminologi. Faktanya, ini adalah mode ekspresi standar 
di kalangan para Sufi. Maka terjadilah bahwa ketika Hazrat 
Mirza, dalam buku pertamanya berjudul Barahin Ahmadiyya, 
yang diterbitkan dalam empat bagian antara tahun 1880 dan 



236

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

1884, mengutip wahyu-wahyunya yang berisi kata nabi dan ra-
sul yang merujuk padanya, tidak ada kritik, dan bahkan, pujian 
berlimpah diberikan untuk karya ini. Misalnya:
1.	 Maulavi Muhammad Husain Batalvi, seorang pemimpin 

sekte Ahl-i Hadits, menulis dalam sebuah ulasan: “Hanya 
sedikit yang mengenal sebaik kami tentang kehidupan dan 
pandangan penulis Barahin Ahmadiyya. Jadi kami akan 
memberikan pendapat kami tentang buku itu dalam kata-
kata singkat tanpa berlebihan. Menurut pendapat kami, 
buku ini, pada saat ini dan mengingat keadaan saat ini, 
adalah sedemikian rupa sehingga yang semacamnya belum 
pernah muncul dalam Islam hingga sekarang, sementa-
ra tidak ada yang dapat dikatakan tentang masa depan. 
Penulisnya juga begitu teguh dalam pengabdian kepada 
Islam, dengan harta, nyawa, pena dan lidahnya, serta peng-
alaman pribadinya, sehingga sangat sedikit tandingannya 
yang dapat ditemukan di kalangan umat Islam.” (Jurnal 
Isya’at as-Sunnah, vol. vii, no. 6, Juni hingga Agustus 1884, 
hal. 169)

2.	 Maulana Sanaullah dari Amritsar, penentang gigih Hazrat 
Mirza dan gerakan Ahmadiyah, menulis dalam sebuah 
buku: “Hubungan saya dengan Mirza Sahib dapat dibagi 
menjadi dua fase: periode Barahin Ahmadiyya dan perio-
de setelahnya. Selama periode Barahin Ahmadiyya [yakni 
sebelum buku-buku beliau selanjutnya], saya memandang 
Mirza Sahib dengan baik. Demikianlah, suatu kali ketika 
saya berusia sekitar 17 atau 18 tahun, saya begitu ingin 



237

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

mengunjungi Qadian sehingga saya berjalan kaki ke sana 
sendirian dari kota Batala.” (Tarikh Mirza, hal. 53)

3.	 Dalam berita kematian tentang Hazrat Mirza, editor surat 
kabar Wakil dari Amritsar, Maulana Abdullah Al-Imadi, 
menulis: “Meskipun beberapa pemimpin agama Muslim 
sekarang mungkin memberikan vonis yang merugikan 
terhadap Barahin Ahmadiyya... waktu terbaik untuk 
memberikan penilaian...” adalah tahun 1880 ketika buku 
itu diterbitkan. Namun pada saat itu, umat Islam dengan 
suara bulat memutuskan memihak Mirza Sahib.” (Wakil, 
Amritsar, 30 Mei 1908)

4.	 Baru-baru ini, Tuan Abdullah Malik telah menulis: 
“Masalahnya adalah bahwa semua pemeriksaan ini di-
lakukan sekarang, lebih dari enam puluh tahun setelah 
kewafatan Mirza Sahib. Dan adapun buku-buku dan 
tulisan-tulisan Mirza Sahib, satu abad kini telah berlalu 
atasnya. Jadi analisis ini pun harus dilakukan dengan me-
rujuk pada masa-masa itu. Dan harus diterima bahwa pada 
saat itu, karena berbagai faktor zaman tersebut, seluruh 
dunia sangat terkesan dengan pengetahuan, kealiman, dan 
tulisan-tulisan Mirza Sahib.” (Panjab Ki Siyasi Tehrikain, 
yaitu, ‘Gerakan Politik di Punjab,’ hal. 270)



238

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



239

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

9. ISTILAH DAN 
KONSEP TASAWUF

Catatan Penyusun. Bagian ini membahas berbagai istilah 
yang digunakan dalam Sufisme Islam (Tasawuf ) untuk merujuk 
pada para wali, yang digunakan untuk menunjukkan hubungan 
erat antara para wali dan para nabi. Penjelasan konsep-konsep 
ini diberikan dari karya-karya Sufi standar dan dari tulisan-tulis-
an Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. Dapat dilihat bahwa beliau 
hanya menggunakan gagasan dan ungkapan yang merupakan 
bagian yang sudah umum dari pemikiran Sufi yang bersumber 
dari Qur’an Suci. Beliau tidak menciptakan istilah-istilah ini, 
juga tidak menyalahartikan konsep-konsep ini, dalam upa-
ya untuk membuat klaim yang berlebihan tentang dirinya. 
Sebenarnya, beliau membuatnya lebih jelas daripada yang per-
nah dijelaskan sebelumnya bahwa seseorang, yang kepadanya 
istilah-istilah pangkat rohani tinggi ini diterapkan, tetap berada 
dalam kategori wali, yakni bukan nabi, dan tidak menjadi nabi 
karena Nabi Suci Muhammad adalah Penutup para Nabi.



240

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

9.1.	 dan Tarekat
Sebagaimana Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, dalam kapa-

sitasnya sebagai Pembaharu (mujaddid) dari sisi formal Islam 
(Syariat), telah menjelaskan, dan mengekspresikan dirinya 
dalam, terminologi Qur’an Suci dan Hadis, demikian pula, 
sebagai Pembaharu sisi spiritual dan mistik Islam, beliau telah 
membahas panjang lebar istilah-istilah teknis (terminologis) 
bidang ini juga. Beliau melakukan hal ini agar tidak ada orang 
yang tersandung ke dalam kesalahan, karena kecuali terminolo-
gi Tarekat dipahami bersama dengan istilah-istilah Syariat, tidak 
mungkin untuk memahami buku-bukunya dengan benar, atau 
karya-karya para wali Sufi besar, atau bahkan nubuat-nubuat 
Nabi Suci Muhammad tentang Al-Masih dan Imam Mahdi 
yang akan datang. Inilah yang ditulis oleh Hazrat Mirza:

“Kecuali seseorang memahami masalah buruz [sese-
orang dalam gambaran nabi yang lengkap], seseorang 
tidak dapat memahami makna nubuat ini, dan akhir-
nya seseorang harus menolaknya.” (Malfuzat, vol. i, 
hal. 454)

Dengan demikian perlu untuk memahami istilah-istilah 
dalam bidang Tasawuf (Sufisme):
1.	 Fana fi ar-rasul: seseorang yang “lebur” dalam diri Nabi 

Suci.
2.	 Zill: “bayangan” atau “pantulan”.
3.	 Buruz: “manifestasi”.
4.	 Matsil anbiya: “semisal” para nabi.



241

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

5.	 Ummati wa nabi: seorang pengikut sekaligus seorang nabi.

9.2.	 Fana fi ar-rasul
Ketika kita membaca buku-buku yang ditulis oleh para ula-

ma klasik, kita menemukan bahwa menurut para wali dan orang 
suci Islam ada tiga tingkatan kedekatan rohani dengan Tuhan: 
fana fi asy-syaikh (lebur dalam syekh), fana fi ar-rasul (lebur da-
lam rasul), dan fana fi-llah (lebur dalam Allah). Orang-orang 
yang mencapai tingkat fana fi ar-rasul menjadi terwarnai dengan 
warna para nabi terdahulu karena ketaatan yang sempurna, 
dan dalam keadaan ini menyebut diri mereka dengan nama 
berbagai nabi seperti Adam, Nuh, Ibrahim, Musa, Isa, (Nabi 
Suci) Muhammad dan Ahmad. Mereka juga mengucapkan 
ungkapan-ungkapan seperti “Aku adalah nabi” dan “Aku adalah 
utusan”. Orang-orang ini bukanlah nabi dalam kenyataannya, 
tetapi termasuk dalam kategori wali. Ulama Islam telah menulis 
sebagai berikut untuk menjelaskan konsep fana:

1. Profesor Yusuf Salim Chishti
Penafsir dan komentator karya-karya Iqbal ini menulis:

“Tahap pertama adalah fana fi asy-syaikh, mengha-
silkan kualitas-kualitas pemimpin rohani dalam diri 
seseorang; tahap kedua adalah fana fi ar-rasul, mengha-
silkan kualitas-kualitas Nabi Suci dalam diri seseorang; 
tahap ketiga adalah fana fi-llah, menghasilkan celupan 
sifat-sifat Tuhan dalam diri seseorang.” (Syarah Bab 
Jibril, hal. 267)



242

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Diakui sebagai mujaddid abad ke-12 Hijriah, ulama terke-

muka ini menulis:

“Ketakwaan (taqwa) berarti tetap berada dalam ba-
tas-batas hukum agama. Kecintaan terhadap syiar-syiar 
Allah diterapkan pada mencintai Qur’an Suci, Nabi 
Suci, dan Tempat Suci (Ka’bah), dan pada kenyataan-
nya mencintai segala sesuatu yang diasosiasikan dengan 
Tuhan, termasuk bahkan kecintaan kepada para wali. 
Beberapa orang menyebutnya fana fi ar-rasul atau 
fana fi asy-syaikh.” (Altaf al-Quds, hal. 93, Gujranwala, 
Pakistan, 1964)

3. Khawaja Syamsuddin Sialwi:
“Setelah ini saya bertanya, Apa itu fana fi asy-syaikh? 

Khawaja berkata: Murid harus begitu asyik dalam wujud 
gurunya sehingga ia tidak sadar akan gerakan-gerakan-
nya sendiri, dan, pada kenyataannya, wujud dan sosok 
guru serta murid menjadi satu.” (Mir’at al-’Asyiqin, hal. 
229, Islamic Book Foundation, Lahore, 1981)

4. Khawaja Ziaullah Naqsybandi:
“Tingkat fana fi ar-rasul dicapai ketika semua ka-

rakteristik dan kualitas Nabi Suci ditemukan pada 
seseorang, dan semua perbuatan, gerakan, kebiasaan, 
ibadah, dan tafakur-nya persis sesuai dengan cara Nabi 
Suci.... Keberuntungan yang sempurna adalah bahwa 



243

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

Tuhan mewarnai hamba-Nya dengan warna dan kuali-
tas kekasih-Nya, Nabi Suci.” (Maqashid as-Salikin, hal. 
46, Lahore)

5. Maulana Rasyid Ahmad Gangohi (w. 1905 M)
Beliau adalah seorang teolog Deobandi terkemuka dari abad 

lalu. Menjawab sebuah pertanyaan, beliau menulis:

“Pertanyaan: Apa itu fana fi asy-syaikh dan fana fi ar-
rasul? Dari mana konsep-konsep ini ditetapkan, dan 
apa yang dikatakan para Sufi tentang hal itu?

“Jawaban: Kedua kata ini berasal dari terminologi 
para pemimpin rohani (Syekh). Maknanya adalah 
menaati Tuhan dan memiliki cinta yang meluap-luap 
kepada-Nya. Dasarnya ada dalam kata-kata Al-Qur’an: 
Ikutilah aku [yakni Muhammad], niscaya Allah akan 
mencintaimu [Al-Qur’an 3:31].” (Fatawa Rasyidiyyah, 
hal. 48, Islamic Kutab, Karachi)

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad menjelaskan konsep fana fi 
ar-rasul dengan cara yang persis sama seperti ulama Islam lain-
nya, baik sebelum maupun sesudah masanya. Beliau menulis:

1.	 “Muhaddats... karena ketaatannya yang sempurna kepada 
Nabi Suci Muhammad, dan karena keadaannya yang fana 
fi ar-rasul, termasuk dalam wujud Penutup para Nabi [yak-
ni Nabi Suci Muhammad], laksana bagian pecahan yang 
menyatu di dalam keseluruhan.” (Izala Auham, hal. 575)



244

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 “Tuhan memberikan kehormatan firman-Nya kepada sese-
orang yang fana fi an-nabi [sama dengan fana fi ar-rasul], 
sama seperti yang Dia lakukan dengan nabi-nabi-Nya, dan 
dalam komunikasi-komunikasi ini hamba yang diajak bi-
cara-Nya seolah-olah diajak bicara secara berhadapan muka. 
Hamba itu mengajukan pertanyaan dan Tuhan menjawab-
nya, meskipun tanya-jawab ini mungkin berlangsung lima 
puluh kali atau lebih.” (Zamimah Anjam Atham, hal. 15)

3.	 “Pada akhir setiap abad, terutama abad di mana orang-
orang telah menyimpang dari iman dan kejujuran, dan 
abad yang penuh dengan kegelapan, Tuhan membangkit-
kan seseorang yang merupakan pengganti nabi dan yang 
fitrahnya memantulkan gambaran nabi. Nabi pengganti itu 
menunjukkan kepada orang-orang, melalui wujudnya sen-
diri, kualitas-kualitas nabi yang ia patuhi.” (Ainah Kamalat 
Islam, hal. 247)

4.	 “Jangan palingkan perhatianmu pada hal lain, dan seperti 
kekasih sejati jadilah fana fi ar-rasul [lebur dalam Nabi Suci 
Muhammad] dengan perkataan, perbuatan, pujian, dan 
ketaatanmu, karena di sanalah terletak semua keberkatan.”

Orang-orang yang fitrahnya adalah cermin yang memantul-
kan gambaran Nabi Suci, dan yang fana fi ar-rasul atau fana fi 
an-nabi, yang dengan kata lain dikenal sebagai wali (muhaddats) 
dan pembaharu (mujaddid), merekalah yang di antaranya ter-
masuk Hazrat Mirza Ghulam Ahmad.



245

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

9.3.	 Zilli Nubuwwat
Istilah zilli nubuwwat—’pantulan’, gambaran, atau ‘ba-

yangan’ kenabian—juga diciptakan oleh para wali, ulama, 
dan sesepuh zaman dahulu sebagai sinonim dengan kewalian 
(wilayat), kepemimpinan spiritual (imamat), dan penerus Nabi 
Suci Muhammad (khilafat). Orang yang kepadanya istilah ini 
diterapkan tidak menjadi nabi, tetapi termasuk dalam kategori 
wali (wali). Teolog Muslim, klasik dan modern, telah mendefi-
nisikan konsep zill (pantulan atau gambaran) sebagai berikut:

1. Syekh Abdul Haqq (w. 1642 M)
Ahli hadis (muhaddits) paling terkenal dari Delhi ini menulis:

i.	 “Wilayat [kewalian, atau menjadi wali] adalah zill dari ke-
nabian.” (Syarah Futuh al-Ghaib, Lucknow, India, 1918, 
hal. 23)

ii.	 “Karena wilayat pada kenyataannya adalah zill dari kena-
bian, apa pun yang dimiliki orang itu juga akan muncul 
dalam bayangannya, terutama wilayat yang lebih besar.” 
(ibid., hal. 12)

2. Syekh Ahmad dari Sirhind (w. 1624 M), Mujaddid Alif 
Tsani:
i.	 “Singkatnya, kedudukan wilayat adalah zill dari kedudukan 

kenabian, dan pencapaian wilayat adalah zill dari pencapai-
an kenabian.” (Maktubat, Daftar II, Surat no. 71, hal. 236, 
diterbitkan di Lahore)



246

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii.	 “Karena zill tidak memiliki nilai intrinsik tersendiri, mela-
inkan nilai intrinsik dari yang asli yang telah memanifesta-
sikan dirinya dalam zill, maka yang asli lebih dekat dengan 
zill daripada diri zill itu sendiri karena zill adalah pantulan 
dari yang asli, bukan dari dirinya sendiri.” (ibid., Daftar III, 
Surat no. 1, hal. 6)

3. Sayyid Ismail Syahid (w. 1831 M)
Teolog yang berjuang di bawah pimpinan Sayyid Ahmad 

Barelvi dalam kampanye militer melawan Sikh ini menulis da-
lam buku-bukunya:
i.	 “Akan ada banyak jiwa yang murni dan suci yang akan 

memiliki kemiripan dengan para nabi, dan akan menjadi 
zill dari kerasulan.... Singkatnya, orang-orang ini memi-
liki derajat sedemikian rupa sehingga, jika tidak ada akhir 
bagi para nabi, mereka akan memegang jabatan kenabian. 
Kesimpulannya, orang-orang seperti itu akan terus ada 
hingga Hari Akhir.” (Kata Pengantar Sirat-i Mustaqim, hal. 
1, terjemahan Urdu oleh Abdul Jabbar)

ii.	 “Harus diketahui bahwa Imam adalah wakil Rasul, dan 
Imamat adalah zill dari kerasulan.” (Mansab-i Imamat, hal. 
125, Ainah Adab, Lahore, 1969)

4. Qari Muhammad Tayyib
Teolog Deoband yang terkenal menulis:



247

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

“Kenabian adalah yang asli, dan kepembaharuan 
[at-Tajdid atau menjadi mujaddid] adalah zill-nya... ka-
rena kepembaharuan adalah zill aktual dari kenabian.” 
(Ulama-i Hind ka Syandar Mazi Jadid, yaitu ‘Masa lalu 
Ulama India yang gemilang baru-baru ini,’ hal. 308, 
Delhi, edisi ke-2)

5. Profesor Yusuf Salim Chishti:
“Pertanyaan ketiga adalah, apa arti zill? Jawabannya 

adalah bahwa zill, untuk keberadaannya, adalah peng-
ikut dari yang asli, yakni ia membutuhkan keberadaan 
yang nyata. Misalnya, jika seseorang berdiri di bawah 
matahari, meskipun zill-nya, yakni bayangannya, ada, 
tetapi ia tidak memiliki keberadaan yang nyata atau 
independen tersendiri. Jika orang itu pindah ke tem-
pat teduh, zill itu lenyap. Dengan kata lain, esensi zill 
tidak memiliki eksistensi.” (Syarah Bab Jibril, hal. 162, 
Delhi, 1970)

6. Qadhi Sanaullah dari Panipat
Mengomentari ayat Al-Qur’an: “Wahai Maryam, Allah te-

lah memilihmu”, mufasir klasik ini menulis:

“Yaitu, Dia telah memilihmu untuk Diri-Nya sendiri, 
untuk kecemerlangan-Nya yang diistilahkan oleh para 
Sufi sebagai pencapaian kenabian. Pencapaian ini, da-
lam arti yang sebenarnya, adalah bagi para nabi. Orang-
orang yang benar [siddiq, derajat wali] memperolehnya 



248

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

melalui jalan ketaatan dan warisan rohani. Maryam 
adalah seorang siddiqah (wanita yang benar), sebagai-
mana firman Tuhan: Ibu [Yesus] adalah seorang wanita 
yang sangat benar.” (Tafsir Mazhari, vol. ii, di bawah 
ayat yang disebutkan)

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad telah membahas secara pan-
jang lebar konsep zill. Beliau menulis persis sama seperti para 
ulama yang dikutip di atas, sebagaimana dapat dilihat dari ku-
tipan-kutipan yang diberikan di bawah ini:

1.	 “Ketika beberapa orang dari umat Islam meniti ketaatan 
kepada kepada Nabi Suci Muhammad dengan kerendahan 
hati yang sempurna, dan benar-benar kehilangan diri me-
reka dalam kerendahan hati mereka, Tuhan, yang menda-
pati mereka seperti cermin yang jernih, memanifestasikan 
keberkatan Nabi Suci melalui wujud mereka. Dan pujian 
apa pun yang mereka terima dari Tuhan, atau keberkatan 
dan tanda apa pun yang diperlihatkan oleh mereka, semua 
pujian ini adalah bagi Nabi Suci, dan beliaulah sumber 
dari semua keberkatan ini. Tetapi karena pengikut sem-
purna Nabi Suci adalah zill [gambaran spiritual], cahaya 
Ilahi dari Orang Suci itu dapat dilihat dalam zill-nya juga. 
Bukanlah hal yang tersembunyi bahwa bayangan memiliki 
bentuk aslinya. Namun, bayangan tidak memiliki eksis-
tensi tersendiri, dan tidak ada atribut nyata, tetapi semua 
yang dimilikinya adalah gambaran dari aslinya.” (Barahin 



249

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

Ahmadiyya, Bagian III, Bagian 1, catatan kaki pada catatan 
kaki 1, hal. 243)

2.	 “Tidak ada status kehormatan atau kesempurnaan, dan 
tidak ada posisi kemuliaan dan kedekatan Ilahi, yang dapat 
dicapai oleh kita kecuali dengan ketaatan yang benar dan 
sempurna kepada Nabi Suci Muhammad. Apa pun [pen-
capaian spiritual] yang kita dapatkan diperoleh melalui 
perantaraan Nabi Suci melalui jalan pantulan (zill).” (Izala 
Auham, hal. 138)

3.	 “Telah ada ratusan orang yang di dalamnya ‘hakikat 
Muhammad’ ditegakkan, dan di sisi Tuhan mereka memi-
liki nama ‘Muhammad’ dan ‘Ahmad’ melalui jalan pantul-
an (zill).” (Ainah Kamalat Islam, hal. 346)

4.	 “Kewalian (wilayat) adalah zill sempurna dari kenabian.” 
(Hujjatullah, hal. 24)

5.	 “Nabi adalah hal yang nyata, dan seorang wali adalah zill 
[gambaran atau bayangannya].” (Karamat as-Sadiqeen, hal. 
85)

6.	 “Demikianlah orang yang, dengan sepenuhnya meleburkan 
dirinya dalam orang yang dilayaninya [yakni Nabi Suci], 
menerima gelar nabi dari Tuhan, tidak melanggar finalitas 
kenabian. Ini sama seperti ketika engkau melihat dirimu di 
cermin, engkau tidak menjadi dua, tetapi tetap hanya satu, 
meskipun tampak ada dua. Satu-satunya perbedaan adalah 
antara yang nyata dan zill-nya.” (Kishti Nuh, hal. 15)

7.	 “Tentu saja, para muhaddats akan datang yang akan diajak 
bicara oleh Tuhan, dan memiliki beberapa sifat kenabian 
penuh melalui jalan zill [pantulan], dan dalam beberapa 



250

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

hal terwarnai dengan warna kenabian. Saya adalah salah 
satu dari mereka.” (Nishan Asmani, hal. 28)

8.	 “Ingatlah baik-baik bahwa buah dari ketaatan sempurna 
[kepada Nabi Suci] tidak pernah sia-sia. Ini adalah masalah 
Tasawuf. Jika derajat zill tidak ada, para wali umat Islam 
akan mati. Tepatnya ketaatan sempurna inilah, dan dera-
jat buruz dan zill [menjadi pantulan atau gambaran Nabi 
Suci], yang karenanya Bayazid [wali Muslim terkenal, w. 
874 M] disebut ‘Muhammad’.... Singkatnya, orang-orang 
yang menentang kami tidak menyadari fakta-fakta ini.” 
(Badr, 27 Oktober 1905)

Singkatnya, zilli nabi (nabi melalui jalan pantulan) berarti 
gambaran (zill) dari seorang nabi, yakni orang yang mencermin-
kan kenabian seorang nabi, atau gambaran kenabian dimanifes-
tasikan melaluinya. Jika ini adalah kenabian yang nyata, akan 
tidak masuk akal untuk menyebutnya gambaran kenabian. Apa 
yang disebut Qur’an Suci sebagai wilayat (kewalian), Sabda-
Sabda Nabi Suci Muhammad menyebutnya muhaddatsiyat, dan 
hal yang persis sama disebut zilli nubuwwat (kenabian pantulan) 
oleh para Sufi. Jadi menjadi “nabi melalui jalan pantulan” persis 
sama dengan menjadi seorang wali (wali atau muhaddats). Itu 
bukan kenabian.

9.4.	 Buruzi Nubuwwat
Kata buruz berarti ‘menjadi manifestasi’. Karena cahaya 

Nabi Suci Muhammad dimanifestasikan dalam diri para wali, 
mereka disebut buruz dari Nabi Suci. Buruzi nabi—seorang 



251

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

nabi melalui jalan manifestasi—juga merupakan istilah yang di-
ciptakan oleh para wali Sufi. Kitab-kitab Tasawuf memberikan 
definisi berikut tentang istilah buruz:

1. Kamus Istilah Sufi
“Buruz—Pengarahan seorang ahli makrifat yang 

sempurna atau pemimpin rohani yang mumpuni ke-
pada orang yang kurang, memberinya manfaat rohani, 
dan menjadikannya manifestasinya dengan membuat-
nya seperti dia. Dalam pengertian ini dikatakan, wali 
fulan telah muncul dalam wujud wali fulan lainnya. 
Maknanya adalah bahwa gambaran wali yang sempur-
na itu dipancarkan secara sempurna kepada yang ke-
dua, dan bentuk esensial dari keduanya menjadi sama.” 
(Sirr-e Dilbaran, Kamus istilah Sufi, Karachi, 1400 H, 
hal. 90)

2. Terjemahan Fushus al-Hikam
Dalam terjemahan Urdu dari Fushus al-Hikam, karya Sufi 

terkenal yang ditulis oleh Syekh besar Muhyiddin Ibnu Arabi, 
penerjemah Maulana Muhammad Abdul Qadir menulis dalam 
catatan pengantar:

“Buruz berarti bahwa fitrah sebagian wali (auliya) me-
nyerupai fitrah nabi tertentu. Banyak wali ditempatkan 
untuk menempuh pencapaian-pencapaian para nabi 
besar, dan para wali menjadi terwarnai dengan warna 
para nabi. Dengan kata lain, gambaran pencapaian para 



252

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

nabi dipancarkan kepada mereka. Atau bisa dikatakan 
bahwa karakteristik khusus para nabi dimanifestasikan 
dan dipancarkan (buruz) melalui mereka. Namun se-
telah selesainya penempuhan itu, masing-masing dari 
mereka tetap berada pada kedudukan kecendrungan 
rohaninya yang aslinya. Misalnya, wali yang memban-
tu memperjuangkan keimanan dikenal memiliki fitrah 
Nuh, atau berada di jejak langkah Nuh, atau orang 
yang memanifestasikan Nuh, atau buruz Nuh. Wali 
yang menerima kehendak Tuhan dikenal sebagai orang 
yang memiliki fitrah Musa, dia yang membinasakan di-
rinya (fana) dikenal sebagai orang yang memiliki fitrah 
Isa, dan dia yang merupakan hamba sempurna, yang 
menggabungkan semua ini, dikenal sebagai orang yang 
memiliki fitrah Muhammadi. Terkadang dikatakan 
bahwa wali fulan adalah buruz dari nabi fulan, sama 
seperti bulan adalah buruz dari matahari. Singkatnya, 
nabi adalah yang asli, dan wali adalah salinannya.” 
(Terjemahan Urdu Fushus al-Hikam, diterbitkan oleh 
Nazir Sons, Lahore, 1979, hal. 24)

3. Khawaja Ghulam Farid dari Chachran (w. 1904 M)
Wali yang sangat dicintai yang tinggal di daerah Bahawalpur, 

sekarang di Pakistan, memberikan definisi berikut:

“Buruz adalah suatu jiwa memperoleh manfaat dari 
jiwa lain yang sempurna. Ketika ia menerima manfa-
at pencerahan Ilahi, ia menjadi manifestasinya, dan 



253

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

berkata: Aku adalah dia.” (Isyarat Faridi, Kumpulan 
Sabda wali Punjabi terkenal, Khawaja Ghulam Farid, 
Islamic Book Foundation, Lahore, hal. 418)

4. Syekh Ahmad dari Sirhind (w. 1624 M)
“Buruz yang dibicarakan oleh beberapa Syekh rohani 

tidak ada hubungannya dengan reinkarnasi. Dalam 
reinkarnasi, suatu jiwa membentuk hubungan dengan 
tubuh lain sebagai sarana hidupnya, dan untuk mem-
berinya sensasi dan gerakan. Dalam buruz, suatu jiwa 
membentuk hubungan dengan tubuh lain, bukan un-
tuk tujuan ini, melainkan untuk membuat tubuh itu 
memperoleh pencapaian dan mencapai derajat yang 
tinggi.” (Maktubat, Daftar II, Surat no. 58, hal. 191)

Mengenai konsep buruz, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 
menulis:

1.	 “Terkadang kedatangan suatu jiwa ke dunia ini, yang me-
nyerupai jiwa orang saleh di masa lalu, dan tidak hanya 
memiliki hubungan dengan jiwa itu tetapi juga mengambil 
manfaat darinya, dianggap sebagai kedatangan jiwa asli itu 
sendiri. Dalam terminologi para Sufi ini dikenal sebagai 
buruz.” (Sat Bachan, hal. 49)

2.	 “Para Sufi percaya bahwa fitrah, watak, dan kualitas akhlak 
seseorang dari masa lalu datang kembali dalam diri orang 
lain. Dalam terminologi mereka, mereka mengatakan 
bahwa si fulan berada di jejak langkah Adam, atau jejak 



254

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

langkah Nuh. Beberapa juga menyebut ini sebagai buruz.” 
(Malfuzat, vol. i, hal. 239)

3.	 “Tuhan selalu menggunakan metafora dan memberikan 
nama satu orang kepada orang lain karena fitrah, kualitas, 
dan kemampuan. Dia yang hatinya seperti hati Ibrahim 
adalah Ibrahim dalam pandangan Tuhan, dan dia yang 
memiliki hati Umar adalah Umar dalam pandangan-Nya.” 
(Fath-i Islam, hal. 16)

4.	 “Semua Sufi dan sesepuh umat Islam memegang keyakinan 
ini. Bahkan, mereka mengatakan bahwa tidak ada seo-
rang pun yang bisa menjadi pengikut sempurna sampai ia 
memperoleh pencapaian Nabi Suci Muhammad dalam arti 
buruz.... Ketika seseorang menunjukkan ketaatan yang be-
gitu sempurna kepada Nabi Suci sehingga ia, seolah-olah, 
terserap dan lebur (fana) sampai pada tingkat hilang dalam 
ketaatan itu, kondisinya pada saat itu seperti cermin yang 
memperlihatkan gambaran sepenuhnya dan sempurna.” 
(Tafsir Surah Al-Fatihah, hal. 261)

5.	 “Hati seorang hamba (abid) adalah cermin yang begitu 
dipoles oleh cobaan dan kesengsaraan sehingga sifat-sifat 
Nabi terpantul di dalamnya.” (Manzur Ilahi, hal. 37)

6.	 “Sebagaimana wajah seseorang terlihat di cermin, meski-
pun wajah itu memiliki eksistensi independennya sendiri; 
ini disebut buruz.” (Tafsir Surah Al-Fatihah, hal. 330)

7.	 “Seluruh umat Islam sepakat bahwa seorang yang bukan 
nabi mengambil tempat seorang nabi sebagai buruz. Inilah 
makna hadis: Ulama ummati ka-anbiya Bani Israil [‘Ulama 



255

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

umatku adalah seperti nabi-nabi Bani Israil’].” (Ayyam as-
Sulh, hal. 163)

9.5.	 Matsil Anbiya — Semisal Para Nabi
Jelas, seseorang yang digambarkan sebagai semisal (matsil) 

seorang nabi, tidak dianggap sebagai seorang nabi. Mengenai 
masalah para wali Muslim menjadi semisal para nabi, Hazrat 
Mirza menulis sebagai berikut:

1.	 “Dari semua pemimpin Tasawuf yang ada hingga hari ini, 
tidak satu pun yang tidak setuju dengan poin bahwa dalam 
agama ini jalan untuk menjadi orang-orang yang semisal 
nabi terbuka, sebagaimana Nabi Suci Muhammad telah 
memberikan kabar gembira bagi para ulama yang saleh dan 
memiliki kedalaman spiritual bahwa ‘Ulama umatku adalah 
seperti Nabi-nabi Bani Israil’. Kata-kata Abu Yazid Bustami 
yang diberikan di bawah ini, yang tercatat dalam Tazkirat 
al-Auliya oleh Fariduddin Attar, dan juga ditemukan dalam 
karya-karya terpercaya lainnya, adalah atas dasar ini, saat ia 
berkata: ‘Aku adalah Adam, aku adalah Syits, aku adalah 
Nuh, aku adalah Ibrahim, aku adalah Musa, aku adalah 
Isa, aku adalah Muhammad, damai atasnya dan atas semua 
saudara-saudaranya ini’.... Demikian pula, Sayyid Abdul 
Qadir Jailani, dalam bukunya Futuh al-Ghaib, merujuk 
pada poin ini, yaitu bahwa manusia, dengan meninggalkan 
egonya dan membinasakan dirinya dalam Tuhan, menjadi 
semisal, bahkan wujud itu sendiri, dari para nabi.” (Izala 
Auham, hal. 258-260)



256

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 “Qur’an Suci dengan jelas memberikan instruksi ini, dan 
dalam surah al-Fatihah memberi kita harapan untuk men-
jadi semisal para nabi. Tuhan mendorong kita untuk berdoa 
kepada-Nya lima kali sehari dan memohon kepada-Nya 
untuk memberi kita petunjuk agar kita dapat menjadi se-
misal Adam; semisal Syits, nabi Allah; semisal Nuh, Adam 
kedua; semisal Ibrahim, kekasih Allah; semisal Musa, pe-
nerima firman Tuhan; semisal Isa; dan semisal Nabi Suci 
Muhammad dan Ahmad, dan seperti orang-orang shiddiq 
dan shaleh.” (ibid., hal. 257)

3.	 “Renungkanlah hal ini, bahwa semua mata air abadi ke-
hidupan rohani telah datang ke dunia melalui Nabi Suci 
Muhammad. Inilah umat [yakni umat Islam] yang, mes-
kipun tidak memiliki nabi (nabi) di dalamnya, memiliki 
orang-orang yang menerima firman Tuhan seperti para 
nabi, dan meskipun tidak memiliki rasul (rasul) di dalam-
nya, memiliki orang-orang yang menunjukkan tanda-tanda 
nyata Tuhan seperti para rasul. Ia memiliki sungai-sungai 
kehidupan rohani yang mengalir di dalamnya, dan tidak 
ada yang dapat menandinginya.” (Ainah Kamalat Islam, 
hal. 224)

4.	 “Sunnatullah yang telah berlaku sejak dahulu tidak dapat 
dapat disangkal, yaitu, bahwa Dia memberikan nama satu 
orang kepada orang lain karena kesamaan rohani. Dia yang 
memiliki fitrah Ibrahim adalah Ibrahim dalam pandangan 
Tuhan, dia yang memiliki fitrah Musa adalah Musa dalam 
pandangan Tuhan, dan dia yang memiliki fitrah Isa ada-
lah Isa dalam pandangan Tuhan. Dan dia yang memiliki 



257

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

bagian dari semua ini memiliki semua nama ini diterapkan 
padanya.” (Izala Auham, hal. 412)

Keyakinan yang dinyatakan berulang kali oleh Hazrat Mirza 
adalah bahwa, setelah Nabi Suci Muhammad, tidak ada nabi 
yang dapat datang, tetapi bisa ada Muslim yang menjadi semisal 
para nabi.

9.6.	 Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi
Para Sufi telah menciptakan istilah al-anbiya’ wa al-auliya’ 

(‘para nabi dan juga para wali’) yang sinonim dengan muhaddats 
atau wali. Hazrat Mirza telah menggunakan ungkapan “seorang 
pengikut dari satu aspek dan seorang nabi dari aspek lain” dan 
“pengikut dan nabi” untuk istilah ini. Beliau menulis:

1.	 “Jadi fakta bahwa dia [Al-Masih yang akan datang] telah di-
sebut sebagai seorang pengikut [Nabi Suci Muhammad] se-
kaligus seorang nabi menunjukkan bahwa kualitas-kualitas 
kepengikutan dan kenabian akan ditemukan dalam dirinya, 
karena sangat penting bagi kedua hal ini untuk ditemu-
kan dalam seorang muhaddats. Namun, pemilik kenabian 
penuh hanya memiliki kualitas kenabian. Kesimpulannya, 
kewalian (muhaddatsiyat) diwarnai dengan kedua warna 
tersebut. Karena alasan inilah, dalam [wahyu Ilahi yang di-
terbitkan dalam] Barahin Ahmadiyya juga, Tuhan menamai 
hamba yang rendah ini sebagai pengikut dan sebagai nabi.” 
(Izala Auham, hal. 533)



258

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 “Seorang muhaddats, yang merupakan ‘orang yang diutus’, 
adalah seorang pengikut dan juga, dalam arti yang tidak 
sempurna, seorang nabi.” (ibid., hal. 569)

9.7.	 Finalitas Kenabian
Keyakinan yang dipegang oleh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 

adalah bahwa Nabi Suci Muhammad adalah Penutup para Nabi, 
dan setelah beliau tidak ada nabi yang akan muncul, baik nabi 
baru maupun nabi lama. Sebelum Nabi Suci Muhammad, para 
nabi biasa muncul untuk menghubungkan manusia dengan 
Tuhan, dan untuk menyampaikan perintah-perintah Tuhan 
kepada manusia. Dengan berakhirnya kenabian, agama dan hu-
kum-hukum agama mencapai kesempurnaan, dan oleh karena 
itu rantai para nabi terputus setelah Nabi Suci. Tidak ada nabi 
yang akan datang sekarang.

Namun, kapan pun orang-orang menyimpang jauh dari 
Tuhan dan kehilangan iman kepada-Nya, untuk menghidup-
kan kembali iman secara baru dan untuk menegakkan kembali 
hubungan manusia dengan Tuhan, menurut ajaran Al-Qur’an 
dan Hadis muncullah para wali dan pembaharu. Orang-orang 
seperti itu dikenal dengan berbagai gelar dalam Al-Qur’an 
dan Hadis, seperti wali (orang suci), imam (pemimpin roha-
ni), mujaddid (pembaharu), dan muhaddats (penerima wahyu 
yang bukan nabi). Orang-orang yang sama ini disebut dalam 
terminologi Sufi sebagai fana fi ar-rasul, matsil anbiya, zilli nabi, 
buruzi nabi, ummati wa nabi dll., yang maknanya baru saja di-
jelaskan. Istilah-istilah para Sufi ini tidak menggambarkan para 
nabi, tetapi merujuk pada para wali.



259

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

Kutipan-kutipan diberikan di bawah ini dari tulisan-tulis-
an Hazrat Mirza yang menunjukkan bahwa beliau meyakini 
pangkat rohani tertinggi yang terbuka bagi umat Islam adalah 
kewalian (wilayat), yang dicapai hanya melalui ketaatan yang 
sebenar-benarnya kepada Nabi Suci Muhammad. Beliau ber-
pendapat, sebagaimana ditunjukkan di bawah ini, bahwa ribuan 
orang mukmin sejati selama berabad-abad dalam Islam menca-
pai tahap ini, dan bahwa beliau sendiri adalah salah seorang dari 
mereka.

1.	 “Saya telah melihat kekuatan besar dalam Qur’an Suci 
dan karakteristik luar biasa dalam mengikuti Nabi Suci 
Muhammad, yang mana kekuatan dan karakteristik terse-
but tidak ditemukan dalam agama lain mana pun. Yaitu 
bahwa pengikut sejati mencapai tahap kewalian (wilayat). 
Karena itu saya memiliki pengalaman pribadi tentang hal 
ini.” (Chashma-i Ma’rifat, Bagian II, hal. 60)

2.	 “Ini adalah kewalian (wilayat) yang di luar itu tidak ada 
tahap yang lebih tinggi.” (Haqiqat al-Wahy, hal. 52)

3.	 “Ingatlah bahwa yang dimaksud dengan ‘orang berilmu’ 
(alim) bukanlah orang yang pengetahuan bahasa, tata ba-
hasa, atau logikanya tak tertandingi, melainkan orang yang 
selalu takut kepada Tuhan dan tidak menggunakan lidah-
nya dengan sia-sia.... Dan dalam Qur’an Suci sifat orang-
orang yang berilmu (ulama) adalah bahwa mereka takut 
kepada Tuhan.... Sebenarnya ulama [orang-orang berilmu] 
adalah bentuk jamak dari alim, dan ilm [ilmu/pengeta-
huan] maksudnya adalah hal yang pasti dan meyakinkan. 



260

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Pengetahuan sejati hanya dapat diperoleh dari Qur’an Suci, 
bukan dari filsafat Yunani kuno atau filsafat Barat modern. 
Filsafat iman yang sejati diperoleh melalui Qur’an Suci. 
Kesempurnaan dan pencapaian tertinggi orang mukmin 
adalah mencapai tahap ulama dan memperoleh tingkat 
keyakinan yang merupakan batas akhir pengetahuan.” 
(Malfuzat, Bagian I, hal. 346)

4.	 “Tetapi pada akhirnya Nabi Suci Muhammad-lah yang me-
nerima mahkota kehormatan. Saya adalah salah satu ham-
ba dan pelayan beliau, yang kepadanya Tuhan berbicara.” 
(Haqiqat al-Wahy, hal. 274)

5.	 “Demikian pula, apa pun yang telah disebutkan Tuhan da-
lam Qur’an Suci mengenai keutamaan-Nya, adalah melalui 
jalan keindahan dan cinta. Dengan membacanya, menjadi 
cukup jelas bahwa Dia ingin mengubah pembacanya men-
jadi seorang pecinta Tuhan. Maka Dia menjadikan ribuan 
pecinta dengan cara ini, dan saya juga adalah salah seorang 
hamba yang rendah itu.” (Chashma-i Ma’rifat, Bagian II, 
hal. 64)

6.	 “Ingatlah bahwa dalam Qur’an Suci Tuhan telah meng-
gambarkan karakteristik kehidupan suci ini bahwa orang 
seperti itu menunjukkan mukjizat. Tuhan mendengarkan 
doa orang-orang seperti itu dan berbicara kepada mereka 
serta memberi mereka berita tentang hal-hal gaib sebelum-
nya dan menolong mereka. Jadi kita melihat bahwa telah 
ada ribuan orang seperti itu dalam Islam, dan di zaman 
ini saya hadir untuk menunjukkan contoh ini.” (The Four 
Questions Answered, hal. 15)



261

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

7.	 “Para muhaddats adalah orang-orang yang memiliki hak 
istimewa komunikasi Ilahi, dan jiwa mereka memiliki ke-
miripan yang paling tinggi dengan jiwa para nabi. Mereka 
adalah pengingat yang hidup akan keajaiban kenabian, 
agar masalah wahyu Ilahi yang tersirat, tidak menjadi seka-
dar dongeng di zaman mana pun, karena ketiadaan bukti. 
Bukanlah gagasan yang benar bahwa para Nabi, damai atas 
mereka, meninggalkan dunia tanpa ahli waris... sebaliknya, 
di setiap abad ahli waris mereka muncul sesuai kebutuhan, 
dan di abad ini adalah diri saya yang rendah ini.” (Barakat-
ud-Du’a, hal. 18)

8.	 “Di zaman ini juga, keberkatan rohani apa pun dari Tuhan 
yang sedang dikirimkan adalah hasil dari mengikuti dan 
menaati Nabi Suci. Saya katakan dengan sesungguhnya, 
dan dari pengalaman saya, bahwa tidak ada orang yang 
dapat disebut benar-benar suci dan mencapai keridhaan 
Ilahi, juga tidak dapat menerima keberkatan, kebenaran 
mendalam, dan vision (kasyaf) yang diperoleh dengan 
tingkat kesucian rohani yang tinggi, sampai ia menjadi be-
nar-benar lebur dalam mengikuti Nabi Suci Muhammad. 
Hal ini dibuktikan oleh firman Tuhan sendiri yang berbu-
nyi: ‘Jika kamu mencintai Allah, ikutilah aku [yakni Nabi 
Suci]; niscaya Allah akan mencintaimu’ [Al-Qur’an 3:31]. 
Saya adalah bukti nyata yang hidup dari firman Ilahi ini. 
Kenalilah saya melalui tanda-tanda para pecinta Tuhan dan 
para wali sebagaimana diberikan dalam Al-Qur’an Suci.” 
(Tafsir Surah Al-Fatihah, hal. 121)



262

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

9.	 “Ajaran ini [yakni Islam] dapat menjadikan ribuan orang 
sebagai Al-Masih, dan telah melakukannya terhadap ratus-
an ribu orang.” (The Four Questions Answered, hal. 22)

10.	 “Meskipun dalam Islam telah ada ribuan wali dan orang 
saleh, tidak ada satu pun dari mereka yang dinubuatkan se-
cara khusus. Tetapi orang yang akan datang dengan mem-
bawa nama Al-Masih, dia telah dinubuatkan. Demikian 
pula, tidak ada nabi sebelum Yesus yang merupakan nabi 
yang dijanjikan. Hanya Al-Masih yang merupakan orang 
yang dijanjikan.” (Tazkirah Syahadatain, hal. 29)

11.	 “Semua khalifah [penerus Nabi Suci] dari agama ini harus 
berasal dari kalangan umat Islam, dan mereka adalah semisal 
para penerus Musa. Hanya satu dari mereka, yang muncul 
di akhir rantai, akan menjadi Orang yang Dijanjikan yang 
akan menyerupai Yesus. Sisanya tidak akan menjadi orang-
orang yang dijanjikan, yakni mereka belum dinubuatkan 
dengan nama.” (ibid., hal. 37)

12.	 “Tentu saja, para muhaddats akan datang yang akan diajak 
bicara oleh Tuhan, dan memiliki beberapa sifat kenabian 
penuh melalui jalan pantulan (zill), dan dalam beberapa 
hal terwarnai dengan warna kenabian. Saya adalah salah 
satu dari mereka.” (Nishan Asmani, hal. 28)

13.	 “Kami meyakini dan mengakui bahwa, menurut makna 
kenabian yang sebenarnya, setelah Nabi Suci Muhammad 
tidak ada nabi baru atau nabi lama yang dapat datang. 
Qur’an Suci melarang munculnya nabi-nabi semacam 
itu. Tetapi dalam arti metaforis Tuhan dapat menyebut 
penerima wahyu mana pun sebagai nabi atau mursal.... 



263

9. Istilah dan Konsep Tasawuf

Orang-orang Arab sampai hari ini menyebut pembawa 
pesan seseorang sebagai rasul, jadi mengapa dilarang bagi 
Tuhan untuk menggunakan kata mursal dalam arti meta-
foris juga? Tidakkah kalian ingat bahkan dari Al-Qur’an 
kata-kata: ‘Maka mereka [beberapa orang yang bukan nabi] 
berkata, Kami adalah utusan-utusan (mursaluun) kepada-
mu’?” (Siraj Munir, hal. 3)



264

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



265

10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

10. KLARIFIKASI 
TENTANG 

“KOREKSI SEBUAH 
KEKELIRUAN”

Catatan Penyusun. Ditegaskan oleh sebagian orang bahwa 
dalam pamfletnya yang berjudul Ayk Ghalati Ka Izala (‘Koreksi 
Sebuah Kekeliruan’), yang diterbitkan pada bulan November 
1901, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mengumumkan bahwa 
beliau memang benar-benar seorang nabi dan bahwa penyang-
kalan-penyangkalan beliau sebelumnya mengenai pengakuan 
tersebut adalah keliru dan sekarang harus diabaikan. Secara his-
toris, yang terjadi adalah ketika Koreksi Sebuah Kekeliruan diter-
bitkan, satu atau dua penentang Hazrat Mirza menuduh beliau 
mengaku sebagai nabi dalam buku kecil ini. Namun, sebagai-
mana ditunjukkan dalam Bagian ini, beliau dan para pengikut-
nya segera membantah tuduhan ini. Oleh karena itu, masalah 
apakah beliau mengaku sebagai nabi dalam buku kecil ini telah 
diselesaikan dengan sangat jelas pada saat penerbitannya.



266

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.1.	Surat oleh Sayyid Muhammad Ahsan dari 
Amroha

Beberapa hari setelah penerbitan Ayk Ghalati Ka Izala pada 
bulan November 1901, Maulana Sayyid Muhammad Ahsan dari 
Amroha, salah satu dari dua pengikut Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad yang paling terkemuka, menerima surat dari seseo-
rang bernama Hafiz Muhammad Yusuf, yang berasal dari kota 
Amritsar, yang menuduh bahwa Hazrat Mirza telah mengaku 
sebagai nabi dalam pamflet ini. Ketika surat ini dibawa ke Hazrat 
Mirza, beliau mengarahkan Maulana Sayyid Muhammad Ahsan 
sebagai berikut:

“Surat ini harus dijawab secara rinci agar keyakinan 
kita disampaikan kepadanya.” (Surat kabar Al-Hakam, 
30 November 1901, hal. 2)

Sebagai kepatuhan terhadap instruksi ini, Maulana menulis 
surat kepada Hafiz Muhammad Yusuf yang juga diterbitkan 
dalam surat kabar komunitas Ahmadiyah, Al-Hakam. Editor 
menambahkan catatan pengantar berikut:

“Di bawah ini kami mencetak ulang surat tak ternilai 
oleh Maulana Sayyid Muhammad Ahsan dari Amroha 
yang, meskipun ditulis olehnya sebagai balasan atas 
kartu pos dari Muhammad Yusuf dari Amritsar, pada 
kenyataannya adalah paparan tersirat dari pamflet 
yang Hazrat Aqdas [Hazrat Mirza] terbitkan di bawah 
judul Ayk Ghalati Ka Izala. Poin-poin kebenaran dan 



267

10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

pengetahuan yang terkandung dalam surat ini tidak 
memerlukan promosi dari kami—nama ‘ulama dari 
Amroha’ sudah cukup. Namun kami ingin mengata-
kan bahwa dalam surat ini pria terpelajar itu berbicara 
dengan dukungan Roh Kudus....” (Al-Hakam, 24 
November 1901, hal. 9)

Surat tersebut, yang diterbitkan dengan judul Raqimat al-
Wudud, adalah sebagai berikut:

“Tuan, pamflet yang Anda rujuk dengan mengata-
kan bahwa Mirza Sahib telah mengaku kenabian di 
dalamnya, pamflet itu justru memuat teks-teks berikut 
di mana pengakuan ini secara jelas dan eksplisit diban-
tah. Sangat disesalkan bahwa Anda tidak memahami 
pengakuan itu sendiri maupun bantahannya. Teks-teks 
tersebut adalah sebagai berikut:

1.	 ‘Tentu saja tidak mungkin datang nabi mana pun, baik 
nabi baru ataupun nabi lama.’

2.	 ‘Keyakinan semacam itu [yakni, akan keberlanjutan ‘wahyu 
nubuwwah’, wahyu yang membedakan seorang nabi dari 
bukan nabi] tidak diragukan lagi adalah dosa, dan ayat ‘dia 
adalah Utusan Allah dan Khatam an-nabiyyin’ beserta hadis 
‘tidak akan ada nabi setelahku’ adalah bukti yang meyakin-
kan atas kepalsuan mutlak pandangan ini.’

3.	 ‘Saya sangat menentang keyakinan-keyakinan seperti itu. 
‘Lihatlah betapa kuatnya bantahan ini.



268

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

4.	 ‘Saya memiliki iman yang benar dan utuh pada pernyataan 
ini.’ Yaitu, ayat Penutup para Nabi.

5.	 ‘Setelah Nabi Suci Muhammad, pintu-pintu kenabian 
telah ditutup hingga Hari Kiamat.... Tetapi satu jendela, 
yaitu jalan Siddiq, terbuka. Artinya, jendela fana fi ar-rasul 
(lebur diri dalam Nabi Suci).’Yakni, penerus sempurna bagi 
Nabi Suci, yang dikenal dengan kata lain sebagai ‘buruz’ 
[manifestasi].

6.	 ‘Tidak mungkin sekarang bagi seorang Hindu atau Yahudi 
atau Kristen atau seorang Muslim KTP untuk menerapkan 
kata nabi pada dirinya sendiri. ‘Yaitu, tanpa mencapai ke-
dudukan fana fi ar-rasul.

7.	 ‘Semua jendela kenabian telah ditutup. ‘Yaitu, tanpa men-
jadi fana fi ar-rasul.

8.	 ‘Tidak ada jalan menuju karunia Tuhan kecuali melalui 
perantaraan Nabi Suci.’

9.	 ‘Setelah Nabi Suci kita Muhammad hingga Hari Kiamat, 
tidak ada nabi yang kepadanya syariat baru akan diwahyu-
kan. ‘Lihatlah, dalam kutipan ini dibantah bahwa seorang 
nabi pembawa syariat akan pernah datang setelah Nabi 
Suci.

10.	 ‘Dan barang siapa membuat pengakuan kenabian dengan 
membawa syariat baru, ia melakukan bid’ah/kekafiran.’

11.	 ‘Saya bukan pembawa syariat yang independen.’ Tuan 
Hafiz, bukalah mata Anda untuk membaca ini!

12.	 ‘Saya juga bukan nabi yang independen. ‘Tuan Hafiz, baca-
lah kalimat ini demi Tuhan!



269

10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

13.	 ‘Saya bukan pembawa hukum (syariat).’ Bacalah ini dengan 
rasa takut kepada Tuhan!

14.	 ‘Semua karunia ini tidak dilimpahkan kepada saya tanpa 
perantara, melainkan, ada wujud suci di langit, yaitu, 
Muhammad Mustafa, yang manfaat rohaninya saya terima.’

15.	 ‘Dengan kata lain, istilah Khatam an-nabiyyin adalah mate-
rai Ilahi yang telah dibubuhkan pada kenabian Nabi Suci. 
Tidak mungkin sekarang materai ini akan pernah rusak.’ 
Lihatlah betapa kuatnya bantahan ini.

16.	 ‘Sebuah materai telah dibubuhkan pada kenabian hingga 
Hari Kiamat.’ Lihatlah seberapa sering bantahan ini diu-
lang dalam pengumuman 3 halaman.

17.	 ‘Para penentang yang bodoh melontarkan tuduhan terha-
dap saya bahwa saya mengaku sebagai seorang nabi [nabi] 
atau rasul [utusan]. Saya tidak membuat pengakuan se-
macam itu.’ Tuan Hafiz, adalah puncak kebodohan untuk 
melontarkan tuduhan ini setelah semua bantahan ini.

18.	 ‘Saya bukanlah seorang nabi ataupun rasul dalam arti yang 
mereka bayangkan.’

19.	 ‘Oleh karena itu orang yang dengan jahat menuduh saya 
mengaku kenabian dan kerasulan adalah seorang pendusta 
dan orang yang berpikiran jahat.’

“Wahai Tuan Hafiz, jika Anda memiliki rasa takut 
kepada Tuhan dalam diri Anda, bisakah Anda me-
ngatakan tentang seorang pria yang tulisannya dalam 
pengumuman 3 halaman begitu sering menyangkal 
pengakuan kenabian independen, bahwa ia adalah 



270

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

seorang pengaku kenabian independen? Atau, dapat-
kah orang yang berakal sehat mengatakan bahwa orang 
yang fana fi ar-rasul ini telah mendakwahkan kenabian 
dan kerasulan yang ini ditolak oleh ijma seluruh umat 
Islam? Baik Anda maupun saya sedang mendekati akhir 
hidup kita. Lalu, bagaimana Anda bisa begitu lancang 
membuat tuduhan ini?”

10.2.	Insiden kedua yang tercatat
Dalam Al-Hakam tanggal 31 Mei 1902, sebuah surat di-

terbitkan dari seorang anggota komunitas Ahmadiyah, seseo-
rang bernama Syah Deen, kepala stasiun kereta api di Mardan 
(Distrik Peshawar), di mana ia memberikan laporan tentang 
argumen dan perdebatan dengan seorang penentang. Surat itu 
berbunyi:

“Setelahnya, Husain Bakhsh, yang akrab dengan seja-
rah Hazrat Mirza, bertanya kepada saya apakah beliau 
telah mengajukan pengakuan baru. Saya memberita-
hunya bahwa tidak ada pengakuan baru. Pengakuan-
pengakuan itu sama seperti pada awalnya. Ia berkata 
bahwa ia telah mendengar bahwa, dalam sebuah peng-
umuman baru-baru ini, pengakuan kenabian telah di-
buat dengan jelas. Saya mengatakan kepadanya bahwa 
ia bisa melihat pengumuman itu, yang tidak memuat 
hal semacam itu. Oleh karena itu, atas permintaannya, 
Mian Muhammad Yusuf membawakan pengumum-
an berjudul Ayk Ghalati Ka Izala dari rumahnya dan 



271

10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

membacakannya dengan serius dan penuh perhatian, 
yang memberikan kesan mendalam pada hadirin. Ia 
tidak dapat memahami masalah buruz. Terkadang ia 
menyebutnya reinkarnasi, dan terkadang ia mengata-
kan bahwa Mirza Sahib di masa depan akan mengaku 
ketuhanan, sebagaimana yang dilakukan Syams Tabriz 
dan Mansur. Saya mencoba yang terbaik untuk mem-
buatnya mengerti poin ini, dan mengutip persamaan 
dari kehidupan Hazrat Mujaddid dari Sirhind dan 
Sayyid Ahmad Barelvi, dll.”

10.3.	Makna muhaddats dalam "Koreksi Sebuah 
Kekeliruan"

Merujuk pada kata muhaddats dan kata benda verbalnya 
tahdis, Hazrat Mirza telah menulis dalam pamflet ini:

“Saya katakan bahwa dalam kamus mana pun kata 
tahdis tidak mengandung arti menyingkapkan hal yang 
gaib.”

Dalam Tauzih Maram, yang diterbitkan tahun 1891, beliau 
telah menulis:

“Seorang muhaddats... mendapat kehormatan diajak 
bicara oleh Tuhan. Hal-hal gaib disingkapkan kepa-
danya. Wahyunya, seperti wahyu para nabi dan rasul, 
terlindungi dari campur tangan setan. Hakikat Syariat 
yang sebenarnya disingkapkan kepadanya. Ia ditunjuk 



272

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sama seperti para nabi, dan, seperti mereka, adalah tu-
gasnya untuk  mendakwahkan dirinya secara terbuka. 
Orang yang mengingkarinya, sampai batas tertentu, 
dapat dikenai hukuman Ilahi.”

Tidak ada kontradiksi dalam dua kutipan di atas. Dalam 
kutipan pertama, beliau merujuk pada makna harfiah atau akar 
kata muhaddats. Dalam hal makna akar katanya sebagai kata 
dalam bahasa Arab, kata itu tidak mengandung arti berita ten-
tang hal gaib yang diwahyukan, melainkan hanya berita tentang 
sesuatu. Dalam kutipan dari Tauzih Maram, beliau menjelaskan 
makna terminologi muhaddats dari Hadis dan Syariat Islam, 
yaitu orang yang “diajak bicara oleh Tuhan, meskipun bukan 
seorang nabi”. Hingga akhir hayatnya, Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad mengaku sebagai muhaddats dalam hal makna termi-
nologi ini, dan tidak lebih. Dalam pamflet ini, beliau tidak 
menyangkal hanya menjadi seorang muhaddats, tetapi hanya 
menyatakan bahwa pengertian akar kata muhaddats tidak cukup 
untuk menyampaikan status beliau.

Bukti sejarah
Sekitar tahun 1914, ketika Maulana Nuruddin menjadi 

ketua Gerakan Ahmadiyah, beberapa orang non-Ahmadi meng-
ajukan keberatan khusus ini. Atas hal ini, seorang bernama 
Hafiz Raushan Ali, ulama terkenal dalam Gerakan Ahmadiyah, 
menulis jawaban yang sangat disukai oleh Maulana Nuruddin 
dan diterbitkan dalam majalah Tashhiz al-Azhan. Di bawah ini 
adalah kutipan relevan dari majalah tersebut:



273

10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

“Keberatan: Dalam Tauzih Maram Anda menyebut 
diri Anda seorang muhaddats dan mengatakan bahwa 
seorang muhaddats juga adalah seorang nabi dalam satu 
pengertian. Tetapi sekarang dalam pengumuman ini 
Anda menulis bahwa ‘gelar saya tidak bisa muhaddats 
karena dalam kamus mana pun kata tahdis tidak me-
ngandung arti menyingkapkan hal yang gaib’.

“Jawaban: Kami katakan bahwa kontradiksi hanya 
mungkin terjadi di antara dua tempat ini jika ada 
penegasan menjadi seorang muhaddats dalam peng-
ertian tertentu, dan kemudian penyangkalan dibuat 
sehubungan dengan pengertian yang sama. Tetapi di 
sini pengertian di dua tempat itu berbeda. Oleh karena 
itu, sesuai dengan prinsip, lau l-al-i’tibarat la-bathal-
al-hikmah (jika bukan karena pertimbangan konteks, 
hikmah akan batal), dugaan kontradiksi Anda lenyap. 
Dalam pengumuman [Koreksi Sebuah Kekeliruan], 
beliau membuat penyangkalan dalam pengertian bah-
wa dalam kamus bahasa Arab makna tahdis bukanlah 
menyingkapkan hal yang gaib. Dan dalam Tauzih 
Maram beliau membuat penegasan dalam hal makna 
terminologi, meskipun telah menjelaskan secara ekspli-
sit di sana bahwa seorang muhaddats juga adalah seo-
rang nabi dalam suatu pengertian.” (Tashhiz al-Azhan, 
Oktober 1914, vol. ix, no. 10)



274

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Majalah ini disunting oleh Mirza Basyiruddin Mahmud 
Ahmad, dan edisi yang dikutip di atas bertanggal beberapa 
bulan setelah perpecahan dalam Gerakan Ahmadiyah, ketika ia 
telah menjadi kepala Jemaat  Qadian.



275

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

11. TIDAK ADA 
DAKWAHAN KENABIAN 

(RINGKASAN 20 
ARGUMEN)

Catatan Penyusun. Sebagian besar sebagai ringkasan dari 
argumen-argumen yang diberikan dalam beberapa Bagian 
terakhir, Bagian ini mencantumkan dua puluh alasan yang 
menunjukkan bahwa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tidak men-
dakwahkan diri sebagai seorang nabi. Setiap alasan didukung 
oleh beberapa kutipan sebagai contoh.

1. Argumen Pertama
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad selalu membantah tuduhan 

yang dilontarkan terhadapnya bahwa beliau mendakwahkan 
diri sebagai seorang nabi (nabi). Seandainya beliau seorang yang 
mendakwahkan kenabian (nubuwwat), beliau tidak akan bisa 
membuat bantahan seperti yang dikutip di bawah ini:
i.	 “Tidak ada dakwahan kenabian; sebaliknya, pengakuannya 

adalah kewalian (muhaddatsiyat) yang telah diajukan de-
ngan perintah Tuhan.” (Izala Auham, hal. 421)



276

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii.	 “Kesimpulannya, tidak ada pengakuan kenabian di pihak 
saya juga. Pengakuannya hanyalah menjadi seorang wali 
(wali) dan seorang Pembaharu (mujaddid).” (Majmu’a 
Ishtiharat, vol. ii, hal. 298)

iii.	 “Sebagai bentuk rekayasa, mereka memfitnah saya dengan 
mengatakan bahwa saya telah membuat dakwahan kenabi-
an.... Tetapi harus diingat bahwa semua ini adalah fitnah. 
Keyakinan kami adalah bahwa tuan dan pemimpin kami 
Hazrat Muhammad Mustafa, SAW, adalah Penutup para 
Nabi. Kami beriman kepada para malaikat, mukjizat, dan 
semua doktrin yang dipegang oleh Ahlus Sunnah.” (Kitab 
al-Barriyya, catatan kaki, hal. 182)

iv.	 “Dalam menghadapi Ulama saat ini, hamba yang rendah 
ini telah... bersumpah berkali-kali demi Tuhan bahwa saya 
tidak mendakwahkan kenabian apa pun. Tetapi orang-
orang ini tetap tidak berhenti menyatakan saya sebagai 
orang kafir.” (Surat kepada Maulavi Ahmad-ullah dari 
Amritsar, 27 Januari 1904)

2. Argumen Kedua
Jika Hazrat Mirza seorang pengaku kenabian, beliau tidak 

akan bisa memberikan penafsiran berikut tentang gelar Khatam 
an-nabiyyin (Materai atau Penutup para nabi) yang diterapkan 
pada Nabi Suci Muhammad dalam ayat terkenal (33:40) dari 
Al-Qur’an Suci:
i.	 “Ma kana Muhammad-un Aba ahad-in min rijali-kum 

wa lakin rasul-Allahi wa Khatam an-nabiyyin [Al-Qur’an, 
33:40]. Artinya, Muhammad, SAW, bukanlah bapak dari 



277

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

seorang laki-laki di antara kamu, tetapi dia adalah Utusan 
Allah dan orang yang mengakhiri para nabi. Ayat ini juga 
dengan jelas menyatakan bahwa, setelah Nabi Suci kita, 
tidak ada utusan (rasul) yang akan datang ke dunia.” (Izala 
Auham, hal. 614)

ii.	 “Al-Qur’an Suci, yang setiap katanya adalah mutlak, me-
negaskan dalam ayatnya wa lakin rasul-Allahi wa Khatam 
an-nabiyyin bahwa, pada kenyataannya, kenabian telah 
berakhir dengan Nabi kita, SAW.” (Kitab al-Barriyya, hal. 
184-185, catatan kaki)

iii.	 “Allah adalah Wujud Yang Rabb-ul-’alamin [Tuhan semes-
ta alam], Rahman [Maha Pemurah], dan Rahim [Maha 
Penyayang], Yang menciptakan bumi dan langit dalam 
enam masa, menjadikan Adam, mengutus Rasul-rasul, 
menurunkan Kitab-kitab Suci, dan yang terakhir dari se-
muanya menjadikan Hazrat Muhammad Mustafa, SAW, 
menjadi Penutup para Nabi dan Rasul Terbaik.” (Haqiqat 
al-Wahy, hal. 141)

3. Argumen Ketiga
Sabda-Sabda Nabi Suci Muhammad di mana terdapat 

kata-kata la nabiyya ba’di (Tidak akan ada nabi setelahku), telah 
disebutkan oleh Hazrat Mirza di sejumlah tempat. Jika beliau 
mendakwahkan sebagai seorang nabi, beliau tidak akan bisa 
merujuk pada kata-kata ini sebagai berikut:
i.	 “Nabi Suci, damai dan berkah Allah tercurah atasnya, telah 

bersabda berulang kali bahwa tidak ada nabi yang akan 
datang setelah beliau, dan Sabda la nabiyya ba’di begitu 



278

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

terkenal sehingga tidak ada seorang pun yang ragu menge-
nai keasliannya.” (Kitab al-Barriyya, catatan kaki, hal. 184)

ii.	 “Demikian pula, dengan bersabda la nabiyya ba’di, beliau 
menutup pintu secara mutlak bagi nabi baru atau nabi 
lama yang kembali.” (Ayyam as-Sulh, hal. 152)

4. Argumen Keempat
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau tidak 

akan bisa menulis bahwa ‘wahyu para nabi’ (wahyu nubuwwah 
atau wahyu risalah) berakhir dengan Nabi Suci Muhammad. 
Namun, inilah persisnya yang beliau tulis:
i.	 “Adalah keyakinan saya bahwa ‘wahyu para nabi’ (wah-

yu risalah) dimulai dengan Adam dan berakhir dengan 
Muhammad Mustafa, SAW” (Majmu’a Ishtiharat, vol. ii, 
hal. 230)

ii.	 “Kami meyakini khatamnya kenabian Nabi Suci, SAW. 
Dan bukanlah ‘wahyu para nabi’ (wahyu nubuwwah), me-
lainkan ‘wahyu para wali’ (wahyu wilayah) yang diterima 
oleh para wali di bawah bayangan kenabian Muhammad 
melalui ketaatan sempurna kepada beliau SAW. Dalam hal 
inilah keyakinan kami. Setiap orang yang menuduh kami 
melangkah lebih jauh dari ini, menyimpang dari kejujuran 
dan rasa takut kepada Tuhan.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. ii, 
no. 151, hal. 297)



279

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

5. Argumen Kelima
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beli-

au tidak akan pernah bisa menulis bahwa, setelah Nabi Suci 
Muhammad, malaikat pembawa wahyu Jibril tidak akan pernah 
bisa membawa ‘wahyu para nabi’ lebih lanjut:

“Setiap orang yang berakal sehat dapat memahami 
bahwa jika Tuhan itu benar pada janji-Nya, dan janji 
yang diberikan dalam ayat Khatam an-nabiyyin, yang 
telah disebutkan secara eksplisit dalam Hadis, bahwa 
sekarang, setelah wafatnya Nabi Allah, SAW, Jibril telah 
dilarang selamanya untuk membawa ‘wahyu para nabi’ 
(wahyu nubuwwah)—jika semua hal ini benar dan 
tepat, maka tidak ada seorang pun yang dapat datang 
sebagai utusan (rasul) setelah Nabi kita.” (Izala Auham, 
hal. 577)

6. Argumen Keenam
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan bisa menulis bahwa beliau adalah penerima ‘wahyu 
para wali’ (wahyu wilayah atau wahyu muhaddatsiyat). Namun, 
inilah persisnya yang beliau tulis:
i.	 “Pernahkah terjadi di dunia bahwa Tuhan menolong se-

orang penipu sedemikian rupa sehingga ia dapat berkata 
bohong atas nama Tuhan selama sebelas tahun, yang 
menyatakan bahwa wahyu wilayah dan wahyu muhaddat-
siyat-Nya [wahyu sebagaimana dikaruniakan kepada para 



280

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

wali] datang kepadanya, dan Tuhan tidak memotong urat 
lehernya.” (Ainah Kamalat Islam, hal. 323)

ii.	 “Saya telah memperhatikan bahwa pada saat turunnya wah-
yu, yang turun kepada saya dalam bentuk wahyu wilayah, 
saya merasa diri saya berada di tangan kekuatan eksternal 
yang sangat kuat.” (Barakat-ud-Du’a, hal. 21)

7. Argumen Ketujuh
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan pernah menguji wahyunya dengan Qur’an Suci. 
Pada kenyataannya, beliau tidak pernah menerima wahyunya 
kecuali jika sesuai dengan Qur’an Suci, karena sementara wahyu 
nubuwwah (wahyu yang dikaruniakan kepada seorang nabi) 
bersifat mutlak dan tidak memerlukan verifikasi, wahyu wilayah 
(wahyu kepada seorang wali) tunduk pada wahyu Nabi Suci 
Muhammad dan harus diverifikasi dari Al-Qur’an Suci. Hazrat 
Mirza menulis:
i.	 “Saya tidak membenarkan satu pun dari wahyu saya me-

lainkan hanya setelah mengujinya dengan Qur’an Suci, 
karena saya tahu bahwa apa pun yang bertentangan dengan 
Al-Qur’an adalah kebatilan dan kekafiran.” (Hamamat 
al-Bushra, hal. 79; edisi baru hal. 282-283)

ii.	 “Tidaklah sampai saya menguji wahyu-wahyu saya dengan 
Qur’an Suci dan Sabda-Sabda Nabi Suci yang otentik, dan 
telah memohon dengan rendah hati dan bercucuran air 
mata di pintu Tuhan Yang Mahakuasa semesta alam, baru 
saya membawa masalah ini ke lisan saya.” (ibid., hal. 13; 
edisi baru hal. 55)



281

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

iii.	 “Saya telah menjadikannya aturan penting bahwa saya ti-
dak merasa puas dengan vision (kasyaf) atau wahyu saya ke-
cuali jika Al-Qur’an, teladan Nabi Suci, dan Sabda-Sabda 
beliau yang shahih mendukungnya.” (Malfuzat, bagian iv, 
hal. 203)

iv.	 “Wahyu seorang wali, atau wahyu orang-orang beriman se-
cara umum, bukanlah sebuah hujjah (argumen) kecuali jika 
sesuai dan selaras dengan Al-Qur’an Suci.” (Izala Auham, 
hal. 629)

8. Argumen Kedelapan
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan menyebut dirinya pengikut dan bawahan Nabi Suci 
Muhammad, sebagaimana yang telah beliau tulis:
i.	 “Allah Yang Mahakuasa berfirman [dalam Al-Qur’an]: wa 

ma arsal-na min rasul-in illa li-yuta’a bi-izn Allah. Artinya, 
setiap utusan (rasul) diutus untuk menjadi tuan dan pe-
mimpin, bukan untuk menjadi murid dan bawahan orang 
lain.” (Izala Auham, hal. 569)

ii.	 “Tidak ada utusan (rasul) yang datang ke dunia sebagai 
murid dan bawahan. Sebaliknya, ia adalah pemimpin, dan 
hanya mengikuti wahyunya yang turun kepadanya melalui 
malaikat Jibril.” (Izala Auham, hal. 576)

iii.	 “Saya tidak membuat dakwahan kenabian (nubuwwat) 
apa pun. Ini adalah kekeliruan Anda, atau mungkin Anda 
memiliki motif tertentu dalam pikiran. Apakah perlu bah-
wa seseorang yang mengaku menerima wahyu juga harus 
menjadi seorang nabi (nabi)? Saya adalah seorang Muslim, 



282

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dan sepenuhnya mengikuti Allah dan Rasul-Nya.” (Jang 
Muqaddas, hal. 67)

9. Argumen Kesembilan
Jika Hazrat Mirza mendakwah sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan bisa menulis, sebagaimana yang telah beliau lakukan, 
bahwa karena Yesus adalah seorang nabi, ia tidak dapat kembali 
ke dunia ini sekarang setelah Nabi Suci Muhammad:
i.	 “Terlepas dari argumen-argumen ini, kedatangan kedua 

Yesus juga terhalang oleh ayat: wa lakin rasul-Allahi wa 
Khatam an-nabiyyin [yakni Muhammad adalah Utusan 
Allah dan Penutup para Nabi]; dan juga oleh Sabda Nabi 
Suci: La nabiyya ba’di [Tidak ada nabi setelahku]. Bagaimana 
mungkin diperbolehkan bahwa, meskipun Nabi Suci kita, 
SAW adalah Khatam al-anbiya [Penutup para Nabi], nabi 
lain dapat muncul suatu saat dan memulai ‘wahyu kenabi-
an.?” (Ayyam as-Sulh, hal. 47)

ii.	 “Dalam ayat al-yauma akmal-tu la-kum dina-kum [‘Pada 
hari ini telah Kusempurnakan untukmu agamamu’], dan 
wa lakin rasul-Allahi wa Khatam an-nabiyyin, Tuhan telah 
dengan jelas mengakhiri kenabian dalam diri Nabi Suci 
Muhammad, SAW dan telah menyatakan secara tegas bah-
wa Nabi Suci adalah Nabi Terakhir.... Tetapi orang-orang 
yang menginginkan Yesus kembali ke dunia ini percaya 
bahwa ia akan datang dengan kenabiannya, dan selama 
empat puluh lima tahun penuh malaikat Jibril akan datang 
kepadanya dengan ‘wahyu kenabian’ Sekarang beritahu 
kami bagaimana, di bawah keyakinan ini, masih ada yang 



283

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

tersisa dari khatamnya kenabian dan berakhirnya ‘wahyu 
para nabi’? Faktanya, seseorang harus percaya bahwa Yesus 
adalah penutup para nabi.” (Tuhfa Golarwiya, hal. 83)

iii.	 “Para penentang kami yang zhalim tidak menganggap 
pintu-pintu berakhirnya kenabian tertutup sepenuhnya. 
Bahkan, mereka percaya bahwa sebuah jendela masih ter-
buka untuk memungkinkan nabi Bani Israil, Yesus, untuk 
kembali. Oleh karena itu, jika seorang nabi hakiki datang 
ke dunia setelah Qur’an Suci, dan proses ‘wahyu kenabian’ 
(wahyu nubuwwah) dimulai, apa yang akan terjadi pada 
doktrin berakhirnya kenabian? Apakah wahyu seorang nabi 
bukannya wahyu nubuwwah?” (Siraj Munir, hal. 2-3)

10. Argumen Kesepuluh
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau ti-

dak akan bisa menulis bahwa tidak ada kebutuhan akan seorang 
nabi sekarang, setelah Nabi Suci Muhammad, karena Qur’an 
Suci telah membawa hukum-hukum agama pada kesempurna-
an. Beliau menulis:

“Tuhan berbicara kepada, dan berkomunikasi dengan, 
para wali dalam umat Islam, dan mereka diberi warna 
para nabi. Namun, mereka bukanlah nabi dalam ke-
nyataannya karena Al-Qur’an telah memenuhi semua 
persyaratan hukum agama yang sempurna. Mereka 
hanya diberi pemahaman tentang Al-Qur’an. Mereka 
tidak menambah, maupun mengurangi, Qur’an Suci.” 
(Mawahib ar-Rahman, hal. 66-67)



284

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

11. Argumen Kesebelas
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau ti-

dak akan menganggap kata ‘nabi’ (nabi) dan ‘utusan’ (rasul atau 
mursal), yang muncul mengenai beliau dalam wahyu-wahyunya, 
berada dalam arti yang murni metaforis dan etimologi, sebagai 
lawan dari arti terminologi. Beliau menulis:
i.	 “Jangan melontarkan tuduhan palsu terhadap saya bahwa 

saya telah mengaku sebagai seorang nabi dalam arti yang 
sebenarnya.... Memang benar bahwa, dalam wahyu yang 
Tuhan turunkan kepada hamba ini, kata-kata nabi, ra-
sul dan mursal muncul mengenai diri saya cukup sering. 
Namun, kata-kata itu tidak mengandung arti sebenarnya: 
‘Setiap orang memiliki istilahnya sendiri’. Jadi ini adalah 
terminologi Tuhan, bahwa Dia telah menggunakan kata-
kata ini. Kami meyakini dan mengakui bahwa, menurut 
makna nubuwwat [kenabian] yang sebenarnya, setelah 
Nabi Suci Muhammad tidak ada nabi baru atau nabi lama 
yang dapat datang. Qur’an Suci melarang munculnya 
nabi-nabi semacam itu. Tetapi dalam arti metaforis Tuhan 
dapat menyebut penerima wahyu mana pun sebagai nabi 
atau mursal. Tidakkah Anda membaca Sabda-Sabda Nabi 
Suci yang di dalamnya terdapat kata-kata rasulu rasul-illah 
[‘utusan dari Utusan Allah’]? Orang-orang Arab sampai 
hari ini menyebut pembawa pesan seseorang sebagai rasul, 
jadi mengapa dilarang bagi Tuhan untuk menggunakan 
kata mursal [utusan] dalam arti metaforis juga? Tidakkah 
kalian ingat bahkan dari Al-Qur’an kata-kata: ‘Maka mere-
ka [beberapa orang yang bukan nabi] berkata, Kami adalah 



285

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

utusan-utusan (mursaluun) kepadamu’? Pertimbangkanlah 
dengan adil apakah ini dasar untuk takfir [menyebut seo-
rang Muslim sebagai kafir]. Jika Anda ditanyai oleh Tuhan, 
argumen apa yang akan Anda miliki untuk menyatakan 
saya sebagai kafir. Saya mengatakannya berulang kali bah-
wa kata-kata rasul dan mursal dan nabi ini tidak diragukan 
lagi muncul mengenai saya dalam wahyu saya dari Tuhan, 
tetapi kata-kata itu tidak mengandung makna sebenarnya.” 
(Siraj Munir, hal. 3)

ii.	 “Karena ditunjuk oleh Tuhan, saya tidak dapat menyem-
bunyikan wahyu-wahyu yang telah saya terima dari-
Nya di mana kata nubuwwah dan risalat muncul cukup 
sering. Tetapi saya katakan berulang kali bahwa, dalam 
wahyu-wahyu ini, kata mursal atau rasul atau nabi yang 
muncul mengenai saya tidak digunakan dalam makna 
sebenarnya. (Kata-kata semacam itu tidak muncul baru se-
karang saja, tetapi telah ada dalam wahyu-wahyu saya yang 
diterbitkan selama enam belas tahun. Jadi Anda akan me-
nemukan banyak wahyu semacam itu tentang saya dalam 
Barahin Ahmadiyya.) Fakta sebenarnya, yang saya saksikan 
dengan kesaksian tertinggi, adalah bahwa Nabi Suci kita, 
SAW, adalah Penutup para Nabi, dan setelah beliau tidak 
ada nabi yang akan datang, baik nabi baru maupun na-
minlama. Tetapi harus diingat bahwa, sebagaimana telah 
kami jelaskan di sini, terkadang wahyu dari Tuhan memuat 
kata-kata seperti itu mengenai sebagian dari wali-wali-Nya 



286

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam arti metaforis dan kiasan; kata-kata itu tidak dimak-
sudkan menjadi hakiki.” (Anjam Atham, catatan kaki, hal. 
27-28)

12. Argumen Kedua Belas
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan menyangkal dalam buku-buku dan pidato-pidato-
nya tentang membuat pengakuan kenabian yang nyata, dengan 
menganggap kata nabi (nabi) dan rasul (utusan) berada dalam 
arti metaforis, karena yang metaforis tidak bisa menjadi nyata. 
Beliau menulis:
i.	 “Hamba yang rendah ini tidak pernah, pada waktu mana 

pun, membuat pengakuan nubuwwat atau risalat [kenabian 
atau kerasulan] dalam arti yang sebenarnya. Menggunakan 
suatu kata dalam arti yang tidak sebenarnya, dan meng-
gunakannya dalam pembicaraan menurut maknanya yang 
luas dan akar kata, tidak menyiratkan kesesatan (kufr).” 
(Anjam Atham, catatan kaki, hal. 27)

ii.	 “Ketika Tuhan berbicara kepada seseorang dengan sangat 
sering, dan menyingkapkan kepadanya pengetahuan-Nya 
tentang hal-hal tersembunyi, ini adalah kenabian (nubuw-
wat), tetapi ini bukan kenabian yang haiki.” (Malfuzat 
Ahmadiyya, vol. x, hal. 421)

iii.	 “Tuhan telah menyebut saya nabi dengan cara metafora, 
bukan dengan cara hakiki.” (Al-Istifta, Suplemen untuk 
Haqiqat al-Wahy, hal. 64)



287

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

13. Argumen Ketiga Belas
Sebuah Sabda terkenal dari Nabi Suci Muhammad, yang 

diriwayatkan oleh Nawas bin Sam’an dan dicatat dalam koleksi 
Hadis Sahih Muslim, merujuk pada Al-Masih yang akan datang 
sebagai nabi (nabi) Allah. Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai 
seorang nabi, beliau tidak akan menganggap kemunculan kata 
nabi sebagai metaforis, sebagaimana yang telah beliau tulis:
i.	 “Julukan ‘nabiyullah’ bagi Al-Masih yang Dijanjikan, yang 

ditemukan dalam Sahih Muslim dll. dari lisan Nabi Suci 
Muhammad yang diberkati, dimaksudkan dalam arti me-
taforis yang sama seperti yang terdapat dalam literatur Sufi 
sebagai istilah yang diterima dan umum bagi [penerima] 
komunikasi Ilahi. Jika tidak, bagaimana mungkin ada nabi 
setelah Penutup para Nabi?” (Anjam Atham, catatan kaki, 
hal. 28)

ii.	 “Dan harus diingat juga bahwa dalam Sahih Muslim kata 
nabi muncul merujuk pada Al-Masih yang Dijanjikan, 
yakni, secara metafora.” (Ayyam as-Sulh, hal. 75)

iii.	 “Kata-kata ini adalah secara metafora, sama seperti dalam 
Hadis juga kata nabi telah digunakan untuk Al-Masih yang 
Dijanjikan. Dan dia yang menyingkapkan berita tentang 
hal gaib, yang telah menerimanya dari Tuhan, dikenal se-
bagai nabi dalam bahasa Arab. Makna-makna dalam termi-
nologi Islam berbeda. Di sini hanya makna etimologi [akar 
kata] yang dimaksudkan.” (Arba’in no. 2, hal. 18, catatan 
kaki)



288

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iv.	 “Demikian pula, Al-Masih yang Dijanjikan disebut nabi 
dalam Hadis, tidak dimaksudkan dalam arti yang sebe-
narnya. Inilah pengetahuan yang Tuhan berikan kepada 
saya. Hendaklah yang mampu memahami, memahaminya. 
Hal inilah yang telah disingkapkan kepada saya bahwa 
pintu-pintu kenabian hakikk tertutup sepenuhnya setelah 
Penutup para Nabi, Nabi Suci Muhammad. Menurut mak-
na yang sebenarnya, tidak ada nabi baru atau nabi lama 
yang dapat datang sekarang.” (Siraj Munir, hal. 3)

14. Argumen Keempat Belas
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan menganggap dirinya sebagai seorang muhaddats 
(seorang wali Muslim yang menerima wahyu Ilahi), karena me-
reka bukanlah nabi, juga tidak akan membatasi cakupan makna 
kata nabi (nabi) mengenai dirinya hanya sebatas pada kewalian. 
Beliau menulis:

i.	 “Saya sangat meyakini bahwa Nabi Suci Muhammad adalah 
Penutup para Nabi (Khatam al-anbiya), dan setelah beliau 
tidak ada nabi yang akan datang bagi umat ini (ummah), 
baik nabi baru maupun nabi lama. Tidak satu yota atau 
titik pun dari Al-Qur’an Suci yang akan dibatalkan. Tentu 
saja, para muhaddats akan datang yang akan diajak bicara 
oleh Tuhan, dan memiliki beberapa sifat kenabian penuh 
melalui jalan pantulan (zill), dan dalam beberapa hal ter-
warnai dengan warna kenabian. Saya adalah salah satu dari 
mereka.” (Nishan Asmani, hal. 28)



289

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

ii.	 “Tidak ada keraguan bahwa hamba yang rendah ini telah 
datang dari Tuhan sebagai seorang muhaddats bagi umat 
Islam.” (Tauzih Maram, hal. 18)

iii.	 “Para muhaddats adalah orang-orang yang memiliki hak 
istimewa komunikasi Ilahi, dan jiwa mereka memiliki ke-
miripan yang paling tinggi dengan jiwa para nabi. Mereka 
adalah pengingat yang hidup akan keajaiban kenabian, agar 
hakikat wahyu Ilahi yang tersirat itu tidak menjadi sekadar 
dongeng di zaman mana pun, karena ketiadaan bukti.” 
(Barakat-ud-Du’a, hal. 18)

iv.	 “Karena Pemimpin dan Utusan kita, SAW adalah Penutup 
para Nabi (Khatam al-anbiya), dan tidak ada nabi yang 
dapat datang setelah beliau, karena alasan inilah para mu-
haddats telah menggantikan para nabi dalam Syariat ini.” 
(Syahadat al-Quran, hal. 24)

15. Argumen Kelima Belas
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau ti-

dak akan menyebut dirinya ‘seorang pengikut dan seorang nabi’ 
atau ‘seorang pengikut dari satu aspek dan seorang nabi dari 
aspek lain’, karena kedua aspek ini digabungkan hanya dalam 
seorang muhaddats (wali Muslim), sedangkan seorang nabi ha-
nya memiliki aspek kenabian. Beliau menulis:
i.	 “Jadi fakta bahwa dia [Al-Masih yang akan datang] telah di-

sebut sebagai seorang pengikut [Nabi Suci Muhammad] se-
kaligus seorang nabi menunjukkan bahwa kualitas-kualitas 
kepengikutan dan kenabian akan ditemukan dalam dirinya, 
karena sangat penting bagi kedua hal ini untuk ditemukan 



290

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam seorang muhaddats. Namun, pemilik kenabian pe-
nuh hanya memiliki kualitas kenabian. Kesimpulannya, 
kewalian (muhaddatsiyat) diwarnai dengan kedua warna 
tersebut. Karena alasan inilah, dalam [wahyu Ilahi yang di-
terbitkan dalam] Barahin Ahmadiyya juga, Tuhan menamai 
hamba yang rendah ini sebagai pengikut dan sebagai nabi.” 
(Izala Auham, hal. 533)

ii.	 “Saya tidak dapat disebut hanya ‘nabi’, tetapi seorang nabi 
dari satu aspek dan seorang pengikut dari aspek lain.” 
(Haqiqat al-Wahy, catatan kaki, hal. 150)

iii.	 “Tidak perlu lagi sekarang untuk mengikuti setiap nabi atau 
setiap Kitab secara terpisah yang datang sebelum Qur’an 
Suci karena Kenabian Muhammad mencakup dan meliputi 
semuanya.... Semua kebenaran yang membawa manusia 
kepada Tuhan dapat ditemukan di dalamnya, tidak ada 
kebenaran baru yang akan datang setelahnya, juga tidak 
ada kebenaran sebelumnya yang tidak ada di dalamnya. 
Oleh karena itu, pada Kenabian [Muhammad] ini berakhir 
semua kenabian.... Memberikan ketaatan kepada Kenabian 
ini membawa seseorang kepada Tuhan dengan sangat mu-
dah, dan seseorang menerima karunia cinta Tuhan dan 
wahyu-Nya dalam ukuran yang jauh lebih besar daripada 
yang biasa diterima orang-orang sebelumnya [zaman Nabi 
Suci Muhammad]. Namun, pengikut sempurnanya tidak 
dapat disebut hanya ‘nabi’ karena itu akan merendahkan 
kenabian yang sempurna dan lengkap dari Nabi Suci 
Muhammad. Tetapi kedua kata ummati [pengikut Nabi 
Suci] dan nabi [nabi] dapat diterapkan secara bersama-sama 



291

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

kepadanya, karena itu tidak akan merendahkan kenabian 
Nabi Suci Muhammad.” (Al-Wasiyyat, hal. 27-28)

iv.	 “Islam adalah satu-satunya agama di dunia yang memiliki 
keutamaan bahwa, asalkan ketaatan yang paling benar dan 
paling penuh diberikan kepada Pemimpin dan Tuan kita 
Nabi Suci Muhammad SAW seseorang dapat memiliki hak 
istimewa wahyu Ilahi. Karena alasan inilah tercatat dalam 
Hadis: Ulama ummati ka-anbiya Bani Israil, yakni, ‘ulama 
dari kalangan pengikutku adalah seperti nabi-nabi Bani 
Israil’. Dalam Sabda ini juga, ulama yang saleh di satu sisi 
disebut pengikut, dan di sisi lain mereka disebut semisal 
para nabi.” (Suplemen untuk Barahin Ahmadiyya Bagian V, 
hal. 182-184)

(Catatan: Kutipan 1 dan 4 di atas menjelaskan secara eks-
plisit bahwa kata-kata “seorang pengikut dari satu aspek dan 
seorang nabi dari aspek lain” persis setara dengan muhaddats 
atau ulama, dan tidak berarti seorang nabi.)

16. Argumen Keenam Belas
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan bisa menulis, mengenai penggunaan istilah-istilah 
ini untuknya, bahwa kata rasul (utusan atau rasul) adalah istilah 
umum yang digunakan tidak hanya untuk para nabi tetapi juga 
para wali (muhaddats) dan pembaharu Ilahi (mujaddid), dan 
bahwa kata nabi juga diterapkan pada para wali. Beliau menulis:
i.	 “Kata rasul adalah istilah umum dan mencakup utusan, 

nabi, dan wali (muhaddats).” (Ainah Kamalat Islam, hal. 
322)



292

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii.	 “Yang dimaksud dengan rasul adalah orang-orang yang di-
utus oleh Tuhan, baik itu seorang nabi, atau utusan (rasul), 
atau wali (muhaddats), atau Pembaharu Ilahi (mujaddid).” 
(Ayyam as-Sulh, catatan kaki, hal. 171)

iii.	 “Yang dimaksud dengan rusul [jamak dari rasul] adalah me-
reka yang diutus, baik itu seorang utusan, atau nabi, atau 
wali.” (Syahadat al-Quran, hal. 23)

iv.	 “Dalam hal diutus oleh Tuhan (mursal), nabi dan wali 
adalah setara. Dan sebagaimana Tuhan telah menamai 
para nabi sebagai mursal [‘orang-orang yang diutus’], de-
mikian pula Dia telah menamai para wali sebagai mursal.” 
(Syahadat al-Quran, hal. 27)

v.	 “Niat saya sejak awal, yang Tuhan ketahui dengan baik, 
adalah bahwa kata nabi ini tidak berarti kenabian hakiki, 
tetapi hanya menunjukkan seorang wali (muhaddats).” 
(Majmu’a Ishtiharat, vol. i, hal. 97)

17. Argumen Ketujuh Belas
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan menyebut dirinya seorang zilli nabi (pantulan atau 
bayangan dari seorang nabi) karena bayangan atau pantulan 
bukanlah benda itu sendiri yang sebenarnya. Beliau menulis:
i.	 “Kenabian saya adalah pantulan dari Nabi Suci Muhammad, 

SAW. Itu bukan kenabian yang sebenarnya.” (Haqiqat al-
Wahy, catatan kaki, hal. 150)

ii.	 “Gelar [nabi] ini dikaruniakan kepada saya dalam arti pan-
tulan (zill), bukan dalam arti yang sebenarnya.” (Chashma-i 
Ma’rifat, catatan kaki, hal. 324)



293

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

iii.	 “Ingatlah baik-baik bahwa buah dari ketaatan sempurna 
[kepada Nabi Suci] tidak pernah sia-sia. Ini adalah sebuah 
persoalan dalam ilmu Tasawuf. Jika derajat zill tidak ada, 
para wali umat Islam akan mati. Tepatnya ketaatan sem-
purna inilah, dan derajat buruz dan zill [menjadi pantulan 
atau gambaran Nabi Suci], yang karenanya Bayazid [wali 
Muslim terkenal, w. 874 M] disebut ‘Muhammad’. Setelah 
dia mengatakan demikian, vonis kesesatan dijatuhkan ter-
hadapnya tujuh puluh kali, dan dia diasingkan dari kota. 
Singkatnya, orang-orang yang menentang kami tidak me-
nyadari fakta-fakta ini.” (Badr, 27 Oktober 1905)

iv.	 “Bayangan itu sendiri tidak memiliki eksistensi indepen-
den, juga tidak memiliki kualitas apa pun dalam arti yang 
sebenarnya. Apa pun yang ada di dalamnya, hanyalah gam-
baran dari orang asli yang dimanifestasikan melaluinya.” 
(Barahin Ahmadiyya, Bagian I, hal. 243)

v.	 “Ini sama seperti ketika engkau melihat dirimu di cermin, 
engkau tidak menjadi dua, tetapi tetap hanya satu, meski-
pun tampak ada dua. Satu-satunya perbedaan adalah antara 
benda nyata dan gambarannya.” (Kishti Nuh, hal. 15)

vi.	 “Kewalian (wilayat) adalah pantulan (zill) sempurna dari 
kenabian (nubuwwat).” (Hujjatullah, hal. 24)

vii.	 “Nabi (nabi) itu seperti benda nyata, sedangkan wali (wali) 
itu seperti pantulan (zill).” (Lujjat an-Nur, hal. 38)



294

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

18. Argumen Kedelapan Belas
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau 

tidak akan menyebut dirinya seorang buruzi nabi (gambaran 
atau manifestasi seorang nabi) karena, menurut ulama Islam, 
menjadi buruz menyiratkan penafian total terhadap eksistensi 
diri sendiri. Beliau menulis:
i.	 “Semua nabi meyakini bahwa buruz adalah gambaran pe-

nuh dari aslinya, sedemikian rupa sehingga bahkan nama-
nya menjadi satu.” (Ayk Ghalati Ka Izala)

ii.	 “Para Sufi percaya bahwa fitrah, watak, dan kualitas akhlak 
seseorang dari masa lalu datang kembali dalam diri orang 
lain. Dalam terminologi mereka, mereka mengatakan bah-
wa si fulan berada di jejak langkah (qadam) Adam, atau 
jejak langkah Nuh. Beberapa juga menyebut ini sebagai 
buruz.” (Malfuzat, Bagian I, hal. 239)

iii.	 “Sudah menjadi kebiasaan para ulama Islam bahwa mereka 
menyebut buruz sebagai qadam [jejak langkah], dan me-
ngatakan, orang ini berada di jejak langkah Musa, orang itu 
berada di jejak langkah Ibrahim.” (Lujjat an-Nur, hal. 1)

iv.	 “Seluruh umat Islam sepakat bahwa seorang yang bukan 
nabi mengambil tempat seorang nabi sebagai buruz [gam-
baran]. Inilah makna hadis: Ulama ummati ka-anbiya Bani 
Israil, yakni, ulama dari kalangan pengikutku adalah seper-
ti para nabi Israil. Lihatlah bahwa Nabi Suci SAW, telah 
menyamakan ulama yang saleh dengan para nabi.” (Ayyam 
as-Sulh, hal. 163)



295

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

v.	 “Menjadi buruz menyiratkan penafian eksistensi dirinya 
sendiri. Oleh karena itu kenabian dan kerasulan melalui 
jalan buruz tidak melanggar segel khatamnya kenabian.” 
(Ayk Ghalati Ka Izala)

vi.	 “Sebagaimana wajah seseorang terlihat di cermin, meski-
pun wajah itu memiliki eksistensi independennya sendiri; 
ini disebut buruz.” (Tafsir Surah Al-Fatihah, hal. 330)

19. Argumen Kesembilan Belas
Setelah kewafatan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad pada bu-

lan Mei 1908, batu nisan yang dipasang di atas makam beliau 
di Qadian oleh para pengikutnya bertuliskan inskripsi berikut:

Janab Mirza Ghulam Ahmad Sahib Qadiani, 
Pemuka Qadian, Al-Masih yang Dijanjikan, 
Mujaddid Abad Keempat Belas, tanggal wafat 26 
Mei 1908

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, para 
pengikutnya tidak akan pernah menuliskan kata-kata Mujaddid 
(Pembaharu) Abad Keempat Belas di batu nisannya. Inskripsi 
ini tetap seperti itu selama sekitar dua puluh lima tahun, namun 
kemudian diubah dengan menghapus kata-kata Mujaddid Abad 
Keempat Belas. Namun, kata ‘nabi’ tetap tidak ditambahkan.



296

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

20. Argumen Kedua Puluh
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau ten-

tu tidak akan pernah menginstruksikan para pengikutnya untuk 
menahan diri dari menggunakan kata ‘nabi’ (nabi) untuknya, 
atau memberi tahu orang-orang pada umumnya untuk meng-
anggap kata ini dihapus di mana pun kata itu muncul mengenai 
dirinya. Faktanya, inilah persisnya yang beliau lakukan:
i.	 “Saya ingin memperjelas kepada semua saudara Muslim 

bahwa jika mereka tidak senang dengan kata-kata ini, dan 
jika kata-kata ini melukai perasaan mereka, mereka boleh 
menganggapnya telah diganti dan di setiap tempat seba-
gai ganti kata nabi, kata muhaddats yang harus dipahami, 
dan kata nabi harus dianggap telah dihapus.” (Majmu’a 
Ishtiharat, vol. i, hal. 313)

ii.	 “Hamba yang rendah ini tidak pernah, pada waktu mana 
pun, membuat pengakuan nubuwwat atau risalat [kenabian 
atau kerasulan] dalam arti yang sebenarnya. Menggunakan 
suatu kata dalam arti yang tidak sebenarnya, dan meng-
gunakannya dalam pembicaraan menurut maknanya yang 
luas dan akar kata, tidak menyiratkan kesesatan (kufr). 
Bahkan sejauh itu pun saya tidak berkenan, karena ada 
kemungkinan Muslim yang awam dapat salah memahami-
nya.” (Anjam Atham, catatan kaki, hal. 27)

iii.	 “Karena kata-kata ini [nabi, rasul], yang hanya dalam arti 
metaforis, menyebabkan masalah dalam Islam, yang meng-
arah pada konsekuensi yang sangat buruk, istilah-istilah 
ini tidak boleh digunakan dalam pembicaraan umum dan 
bahasa sehari-hari jemaat kita. Harus diyakini dari lubuk 



297

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

hati bahwa kenabian telah berakhir dengan Nabi Suci 
Muhammad, SAW sebagaimana Allah Yang Mahakuasa 
berfirman: ‘Dia adalah Utusan Allah dan Penutup para 
Nabi’. Mengingkari ayat ini, atau meremehkannya, pada 
kenyataannya adalah memisahkan diri dari Islam. Harus 
diingat bahwa saya tidak membuat pengakuan yang berten-
tangan dengan menjadi pelayan Islam. Orang yang menis-
bahkan kepada saya hal yang sebaliknya sedang membuat 
fitnah terhadap saya.” (Surat tertanggal 17 Agustus 1899; 
diterbitkan dalam Al-Hakam, vol. 3, no. 29, Agustus 1899)

Kesimpulan
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, bagaima-

na mungkin beliau bisa:

1.	 Menyatakan bahwa Nabi Suci Muhammad adalah Penutup 
para Nabi.

2.	 Menjelaskan Sabda Nabi Suci Muhammad La Nabiyya 
Ba’di bermakna bahwa tidak ada nabi, baik nabi baru atau-
pun nabi lama, yang dapat datang setelah Nabi Suci.

3.	 Membantah menjadi seorang nabi dalam arti kata yang 
hakiki dan sebenarnya.

4.	 Menulis bahwa wahyunya adalah dari jenis yang dikaru-
niakan kepada para wali Muslim (yakni wahyu wilayah), 
bukan jenis yang dikaruniakan kepada para nabi (wahyu 
nubuwwah).

5.	 Menganggap kata nabi (nabi) dan utusan (rasul) digunakan 
dalam arti metaforis ketika merujuk pada dirinya sendiri.



298

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

6.	 Melarang jemaatnya menerapkan kata-kata ini padanya 
dalam penggunaan umum.

7.	 Membantah dengan keras pernah membuat pengakuan 
kenabian (nubuwwat).

Dan bagaimana mungkin batu nisan yang didirikan di atas 
makamnya oleh para pengikutnya segera setelah kematiannya 
memuat inskripsi Mujaddid Abad Keempat Belas?



299

12. GELAR MARYAM 
DAN AL-MASIH 

BAGI UMAT ISLAM

Catatan Penyusun. Hazrat Mirza Ghulam Ahmad meng-
aku sebagai Al-Masih yang Dijanjikan yang dinanti-nantikan 
oleh umat Islam. Bagian ini menunjukkan dari Al-Qur’an, 
Hadis, dan tulisan-tulisan para ulama Muslim terkemuka, bah-
wa orang-orang mukmin sejati dapat naik ke ketinggian rohani 
di mana mereka dijadikan menerima nama ‘Maryam’ dan ‘Al-
Masih’ sebagai gelar kehormatan dari Tuhan, dan memberikan 
kutipan-kutipan dari pernyataan banyak wali yang menerapkan 
gelar-gelar tersebut pada diri mereka sendiri atau pada wali lain-
nya. Kemudian beberapa Sabda Nabi Suci Muhammad dikutip 
di mana beliau mengumpamakan pengikut-pengikutnya yang 
terkemuka dengan berbagai nabi. Kemudian tulisan-tulisan 
Hazrat Mirza dikutip, yang mengungkapkan gagasan yang sama. 
Semua kutipan ini menunjukkan bahwa menerapkan gelar ‘Al-
Masih’ pada seorang wali sangatlah diperbolehkan dalam Islam.



300

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Hazrat Mirza juga menjelaskan bahwa nubuat-nubuat 
Hadis yang berbicara tentang kemunculan ‘Al-Masih’ tidak me-
rujuk pada kembalinya Yesus, tetapi pada kedatangan seorang 
wali Muslim yang akan menerima gelar ‘Al-Masih’, dan yang 
akan memiliki kemiripan yang kuat dengan Yesus. Hazrat Mirza 
mengaku sebagai salah satu dari para wali yang menerima ge-
lar Al-Masih, dan menjadi orang khusus yang kedatangan dan 
tugas-tugasnya dinubuatkan dalam Hadis. Bagian ini memberi-
kan kutipan panjang dari tulisan-tulisannya, yang menjelaskan 
pengakuannya.

12.1.	Bagaimana seorang mukmin menjadi Maryam 
dan Al-Masih

Ada sebuah sabda Nabi Suci Muhammad:

“Tidak seorang pun akan masuk kerajaan surga yang 
tidak dilahirkan dua kali.” (Maktubat Syekh Ahmad 
dari Sirhind, Mujaddid Alif Tsani)

Maknanya adalah bahwa seseorang memiliki dua kelahiran. 
Kelahiran pertama adalah kelahiran fisik. Ketika seorang anak 
lahir, orang tuanya menamainya dengan nama nabi, wali, atau 
orang saleh lainnya. Kelahiran kedua terjadi ketika seseorang 
menjadi dewasa. Pada saat itu, ia memiliki banyak aspirasi dan 
keinginan, dan itulah saat ketika ia rentan terhadap serangan 
dari setan, kemudian kelahiran rohani dan sejatinya terjadi. Ia 
diberi nama lagi oleh Allah Yang Mahakuasa, di alam rohani, 
sesuai dengan pekerjaan yang dilakukannya.



301

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

Dua jenis orang mukmin
Di antara orang-orang mukmin, orang-orang seperti itu ada 

dua jenis. Pertama, mereka yang dikejar oleh setan pada saat 
kelahiran rohani mereka, yang mencoba menyesatkan mereka. 
Orang mukmin itu menyibukkan diri dalam doa dan menangis 
di hadapan Tuhan Allah agar Dia melindunginya dari serang-
an setan dan mengaruniakannya untuk berbuat baik. Dalam 
Al-Qur’an Suci, orang-orang mukmin jenis ini diumpamakan 
dengan istri Firaun, Asiyah. Sama seperti ia tetap teguh pada 
imannya kepada Allah dan Musa, meskipun ada segala macam 
penganiayaan oleh Firaun, demikian pula orang mukmin dari 
golongan ini menjauhi kejahatan dan dosa meskipun ada se-
rangan penuh dari setan. Di alam rohani, orang-orang mukmin 
seperti itu diberi nama Asiyah, sebagaimana firman Al-Qur’an:

“Dan Allah membuat istri Firaun perumpamaan 
bagi orang-orang yang beriman, ketika ia berkata: Ya 
Tuhanku, bangunkanlah untukku sebuah rumah di 
sisi-Mu dalam firdaus, dan selamatkanlah aku dari 
Firaun dan perbuatannya, dan selamatkanlah aku dari 
kaum yang zalim.” (Qur’an Suci, 66:11)

Dalam ayat ini, Allah telah memberikan perumpamaan ten-
tang orang-orang mukmin yang belum bebas dari cengkeraman 
hawa nafsu rendah, tetapi, seperti istri Firaun, berdoa dan ber-
juang siang malam untuk bebas dari cengkeraman ini. Keadaan 
jiwa ini dikenal sebagai nafsu lawwamah (jiwa yang mencela diri 
sendiri).



302

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Mukmin diberi nama ‘Maryam’
Golongan kedua orang-orang mukmin adalah mereka yang 

suci sejak awal, dan terlindungi dari serangan setan. Karena 
tingginya derajat kebaikan dan kesucian dalam diri mereka, 
Allah mengumpamakan mereka dengan Maryam, karena itulah 
nama mereka di alam rohani:

“Dan (ingatlah) Maryam binti Imran yang meme-
lihara kehormatannya, maka Kami tiupkan ke dalam 
rahimnya sebagian dari roh (ciptaan) Kami [yakni 
menganugerahkan Wahyu Ilahi], dan dia membenar-
kan kalimat Rabbnya dan Kitab-kitab-Nya, dan dia 
adalah termasuk orang-orang yang taat.” (Al-Qur’an 
Suci, 66:12)

Ini adalah perumpamaan orang-orang mukmin yang memi-
liki nafsu muthmainnah (jiwa yang tenang). Perhatikan bahwa 
jenis kelamin dalam kata-kata “meniupkan ke dalamnya” (fihi) 
adalah maskulin, sehingga perumpamaan itu merujuk pada 
orang mukmin. Orang mukmin yang mencapai derajat ini me-
nerima firman Allah, dan wujudnya memang merupakan bukti 
kebenaran Kitab-kitab Allah.

Sabda Nabi Suci
Ayat Al-Qur’an ini didukung oleh Sabda Nabi Suci berikut:



303

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

“Tidak ada anak yang dilahirkan kecuali setan me-
nyentuhnya ketika ia dilahirkan, sehingga ia mena-
ngis karena sentuhan setan itu, kecuali Maryam dan 
putranya.”

Bukanlah kelahiran fisik anak yang dimaksud di sini, me-
lainkan kelahiran rohani manusia. Yang dimaksud dengan 
“Maryam dan putranya” adalah orang-orang mukmin yang 
memiliki sifat-sifat ini. Ini juga makna yang dijelaskan oleh ko-
mentator klasik Al-Qur’an yang terkenal, Zamakhsyari:

“Maknanya adalah bahwa setan berusaha menyesat-
kan setiap anak, kecuali Maryam dan putranya karena 
keduanya suci. Hal yang sama berlaku bagi setiap orang 
yang memiliki sifat-sifat mereka.” (Tafsir Kasyyaf, vol. i, 
hal. 302)

Oleh karena itu, dalam Sabda Nabi Suci ini, bukan dua 
individu Maryam dan putranya yang dimaksud, melainkan dua 
jenis orang yang memiliki sifat-sifat dari kedua orang ini.

Sufi dan dua kelahiran
Para Sufi menerima dua kelahiran manusia. Suhrawardi, 

pendiri tarekat Sufi yang terkenal, menulis:

“Murid menjadi bagian dari gurunya, sama seperti se-
orang anak adalah bagian dari ayahnya dalam kelahiran 
fisiknya. Demikianlah murid dilahirkan dari gurunya, 



304

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam kelahiran rohaninya.” (‘Awarif al-Ma’arif, vol. i, 
hal. 45)

12.2.	Para Wali Muslim diumpamakan dengan Yesus 
dan Maryam

1. Jalaluddin Rumi (w. 1273 M)
Rumi adalah penyair, filsuf, dan wali Persia yang terkenal di 

dunia yang karya besarnya Matsnawi dikenal di kalangan umat 
Islam sebagai “Al-Qur’an dalam bahasa Pahlavi” (yakni Persia). 
Beliau juga telah dikaji oleh para Filsuf Eropa yang hebat, dan 
Matsnawi telah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris oleh 
R. A. Nicholson, orientalis Inggris terkemuka pada pergantian 
abad. Rumi sangat dihormati khususnya oleh umat Islam di 
Turki, Iran, India, dan Pakistan. Beliau menulis dalam bait puisi:
i.	 “Keseluruhan [yakni Roh Allah] membentuk hubungan 

dengan bagian [yakni roh manusia], dan dari sini, sama 
seperti wanita menerima sperma dari pria, indra manusia 
menerima mutiara. Jiwa manusia kemudian menjadi hamil, 
seperti Maryam, dan dari kehamilan ini lahirlah seorang 
Al-Masih. Al-Masih ini bukanlah Al-Masih yang hidup di 
masa lalu, melainkan Al-Masih yang kemuliaannya tidak 
mudah dipahami. Ketika Roh Allah membuat roh manusia 
hamil [yakni manusia menerima wahyu dari Allah], roh itu 
kemudian membuat seluruh dunia hamil [yakni mereka 
menerima manfaat rohani darinya]. Hal ini menghasilkan 
revolusi rohani dan kebangkitan di dunia, yang begitu 
agung sehingga tak terlukiskan.”



305

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

ii.	 “Apakah firman Allah itu dari balik tabir atau tidak, Dia 
menganugerahkan hal yang sama yang Dia berikan kepada 
Maryam.” (Miftah al-’Ulum, vol. i, hal. 11)

iii.	 dalam “di balik tabir” adalah pada ayat Al-Qur’an, yang 
dibahas dalam bab 4, yang menurutnya ini adalah salah 
satu cara wahyu Ilahi kepada manusia.

iv.	 “Jiwa-jiwa itu sendiri adalah napas Isa. Kadang-kadang me-
reka melukai dan di lain waktu mereka bertindak sebagai 
penyembuh. Jika tabir diangkat dari jiwa-jiwa, setiap orang 
dari mereka akan berkata, Aku adalah Al-Masih.” (ibid., 
vol. ii, hal. 247)

v.	 “Aku adalah Yesus, tetapi siapa pun yang menerima kehi-
dupan dari napasku hidup selamanya. Mereka yang dihi-
dupkan oleh Yesus mati, tetapi beruntunglah mereka yang 
memercayakan hidup mereka kepada Yesus ini.” (ibid., vol. 
vii, hal. 45)

vi.	 “Orang yang kurang wawasan yang menentang seorang 
Al-Masih [yakni wali yang seperti Al-Masih], ia akan sesat 
seperti orang Yahudi.” (ibid., vol. xvii, hal. 141)

vii.	 “Tuhan mengurung roh-roh bebas ke dalam tubuh, dan 
membuat setiap tubuh hamil oleh roh. Setiap orang dari 
kita [orang bijak] adalah Al-Masih bagi dunia, obat bagi 
setiap rasa sakit ada di tangan kita.” (ibid., Daftar no. 1, 
Bagian I, hal. 55)

2. Syamsuddin dari Tabriz (w. 1248 M)
Ia merupakan wali yang paling berpengaruh bagi Jalaluddin 

Rumi, menulis bait-bait berikut:



306

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i.	 “Aku adalah roh yang ditiupkan ke dalam Maryam, Aku 
adalah jiwa yang menjadi kehidupan Yesus.” (Kulliyat 
Syams-i Tabriz, hal. 292)

ii.	 “Aku ada dalam napas Yesus, Aku adalah kekasih lama.” 
(ibid., hal. 508)

iii.	 “Derajat dan kedudukan yang tidak dicapai Yesus dan 
Maryam, aku mencapainya.” (ibid., hal. 212)

iv.	 Dalam buku bahasa Inggris terbaru tentang Rumi, The 
Life and Work of Jalal-ud-Din Rumi oleh Afzal Iqbal (The 
Octagon Press, London, 1983), saat mengomentari pan-
dangan wali besar ini terhadap gurunya Syamsuddin seba-
gaimana diungkapkan dalam kasidahnya, dicatat:

“Syams diidentifikasi dengan manusia zaman 
dulu, dia adalah Adam, Yesus dan Maryam, se-
muanya digulung menjadi satu.” (hal. 163) 
Dan di halaman 164 dikutip beberapa bait Persia Rumi 
yang merujuk pada gurunya dengan gelar-gelar ini.

3. Khawaja Mu’inuddin Chishti (w. 1236 M)
Beliau adalah wali dan mubaligh yang dipuji karena me-

letakkan dasar-dasar penyebaran Islam di India. Urs (festival 
tahunan)-nya dirayakan oleh umat Islam di seluruh dunia, dan 
ribuan orang pergi untuk memberikan penghormatan di ma-
kamnya di Ajmer. Beliau menulis bait-bait berikut:
i.	 “Jika Roh Kudus terus memberikan pertolongan, “Setiap 

hari di dunia, Maryam zaman ini, akan melahirkan seorang 
Yesus.”



307

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

ii.	 “Setiap saat Roh Kudus meniupkan napas ke dalam Mu’in, 
“Jadi bukan aku yang mengatakan ini, melainkan faktanya 
aku adalah Yesus kedua.” (Diwan Mu’in-ud-Din Chishti, 
kasidah no. 70, hal. 102)

iii.	 Dalam Tazkirah Pak untuk memuji Mu’inuddin Chishti, 
Fakir Muhammad Chishti menulis:

“Berbicara saat masih dalam kandungan,
“Menunjukkan mukjizat Mesianik semacam itu,
“Apakah itu mukjizat seorang wali atau keajaiban 

seorang Al-Masih?
“Aku tidak dapat memahami apa itu.
“Jiwamu adalah jiwa Yesus, Wahai Khawaja!
“Inilah doa pengagummu.”
(hal. 27, 86 dan 143)

4. Syekh Sa’di (w. 1292 M)
Penyair Persia yang terkenal di dunia ini, yang karyanya 

Gulistan terkenal di Barat, menulis:

“Yesus-mu [yakni rohmu] mati karena kehilangan be-
rat badan, sementara engkau sibuk memanjakan kele-
daimu [yakni tubuhmu]. “Wahai orang celaka! jangan 
beli dunia ini dengan iman,”

“Janganlah membeli keledai itu dengan Injil Yesus.” 
(Bostan, bab 6)



308

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

5. Sayyid Fariduddin ‘Sipah Salar’:
“Aku adalah Yesus langit itu yang pergi bahkan me-

lampaui bulan, “Aku adalah Musa dari Gunung Sinai 
di mana Tuhan menampakkan diri-Nya.” (Risalah 
Sipah Salar, hal. 16)

6. Abu Yazid Bustami (w. 874 M)
Tercatat tentang beliau dalam karya klasik Tazkirat al-Aul-

iya, sebuah kompilasi kehidupan para wali Muslim masa awal:

“Dikatakan, Allah memiliki hamba-hamba seperti 
Ibrahim, Musa, dan Isa. Ia berkata: Aku adalah mereka 
semua.” (Tazkirat al-Auliya, bab tentang Abu Yazid 
Bustami; lihat juga terjemahan bahasa Inggris ringkas-
annya Muslim Saints and Mystics oleh A. J. Arberry, hal. 
123)

7. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M)
Dalam sebuah puisi yang memuji tuannya Sayyid Ahmad 

Barelvi, beliau menulis:

“Yusuf kini telah datang ke Mesir dari Kanaan, dan 
seluruh dunia telah datang untuk membelinya,

“Untuk memberi kehidupan kepada orang mati, na-
pas Yesus kini telah datang ke dunia,

“Dari Madinah Ahmad-ku telah datang, dari gua 
Tsur, untuk mengajar kaum Anshar [nama yang diberi-
kan kepada ‘penolong’ Nabi Suci Muhammad],



309

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

“Sayyid Ahmad datang suatu hari bersama para sa-
habatnya. Engkau boleh mengatakan bahwa Penutup 
para Nabi datang lagi bersama Sahabat-sahabatnya.” 
(Najm as-Saqib, vol. ii)

8. Syah Niyaz Ahmad dari Delhi (w. 1834 M):
“Terkadang aku adalah Idris, terkadang Syits, terka-

dang Nuh, terkadang Yunus, terkadang Yusuf, terka-
dang Yakub, dan terkadang Hud. Terkadang aku adalah 
Saleh, terkadang Ibrahim, terkadang Ishak, terkadang 
Yahya, terkadang Musa, terkadang Yesus, dan terka-
dang Daud. Aku adalah Ahmad Hasyimi dan Isa putra 
Maryam.” (Diwan-e Niyaz, hal. 42, 44)

9. Khawaja Mir Dard dari Delhi (w. 1785 M)
Wali terkenal ini, yang mengenainya terdapat satu bagian 

dalam buku berbahasa Inggris Mystical Dimensions of Islam 
karya cendekiawan terkemuka Annemarie Schimmel, menulis 
sebagai berikut:

“Setiap manusia sempurna, dengan kekuasaan Allah 
yang meliputi segalanya, adalah Yesus pada zamannya. 
Dan setiap saat ia menghadapi bagi wujudnya urusan 
jiwa Yesus.” (Risalah Dard, hal. 211)



310

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10. Muhyiddin Ibnu Arabi (w. 1240 M)
Ibnu Arabi, yang dikenal sebagai “Syekh Besar” Sufisme, 

yang karya-karyanya telah banyak dipelajari oleh para sarjana 
Barat, menulis dalam bukunya yang terkenal Futuhat Makkiyya:

“Dan sebagaimana yang terjadi dengan pembimbing 
rohani kami, ketika dikatakan kepadanya: ‘Engkau 
adalah Yesus, putra Maryam, maka sembuhkanlah 
dia’.” (vol. i, hal. 199)

11. Abu Tammam
Penyair Arab terkenal ini disapa sebagai:

“Wahai Isa, putra Maryam!” (Da’irat al-Mu’arif, 
Bagian II, hal. 58)

Beliau diberi gelar ini karena puisinya menghidupkan jiwa, 
meskipun ia sendiri gagap ketika berbicara

12. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Filsuf besar, penulis, dan ulama Islam, yang dianggap se-

bagai mujaddid pada masanya, menulis dalam karyanya yang 
diakui Tafhimat Ilahiyya:

“Mukjizat membangkitkan orang mati menjadi hi-
dup, yang dikaruniakan kepada Yesus — itulah diriku.”



311

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

13. Khawaja Syah Sulaiman Taunsa (w. 1852 M)
Sebuah bait yang memuji Khawaja berbunyi:

“’Bangkitlah dengan perintah Allah’ adalah mukjizat 
di tangan Yesus, tetapi engkau [Wahai Khawaja] men-
jadikan ribuan orang sebagai Al-Masih dengan satu 
hembusan napas.” (Manaqib al-Mahbubin, hal. 249)

14. Syekh Mahmud-ul-Hasan dari Deoband
i.	 Menulis pujian bagi Rasyid Ahmad Gangohi, seorang pe-

mimpin Deoband terkemuka pada abad kesembilan belas, 
Syekh berkata dalam sebuah puisi:

“Dia membangkitkan orang mati menjadi hidup, dan 
tidak membiarkan yang hidup mati. Lihatlah karya 
Mesianik ini, Wahai putra Maryam.”

ii.	 Dan dalam pujian bagi Rasyid Ahmad dan Muhammad 
Qasim Nanautawi, pendiri sekolah agama Deoband, beliau 
menulis:

“Qasim yang baik dan Rasyid Ahmad, keduanya pe-
milik kemuliaan, keduanya adalah Al-Masih zaman ini 
dan Yusuf dari Kanaan.”

15. Muhammad Nasir Muhammadi (w. 1758 M)
Beliau adalah ayah dari Mir Dard dari Delhi dan penulis 

karya Nala-yi-Andalib (Ratapan Burung Bulbul). Beliau menu-
lis dalam buku ini:



312

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Telah ada para wali yang sempurna, dan yang le-
bih sempurna lagi, di antara umat Islam. Dalam hal 
kemajuan spiritual dan jalan perkembangan mereka, 
sebagian memiliki watak Adam, sebagian watak Nuh, 
sebagian watak Ibrahim, sebagian watak Daud, sebagi-
an watak Yakub, sebagian watak Musa, sebagian watak 
Yesus, dan sebagian memiliki watak Muhammad.” (vol. 
i, hal. 243)

16. Al-Tabaqat al-Kubra
Dalam terjemahan Urdu karya ini, Sayyid Abdul Ghani 

Warisi menulis:

“Orang yang [secara rohani] ditegakkan dalam wujud 
Muhammad, dipanggil ‘Wahai Muhammad!’ Dia yang 
berada dalam wujud Musa dipanggil ‘Wahai Musa!’, 
dan dia yang berada dalam wujud Yesus dipanggil 
‘Wahai Yesus!’” (hal. 486)

17. Mirza Ghalib (w. 1869 M)
Beliau adalah salah satu penyair bahasa Urdu terbesar dan 

paling terkenal. Salah satu baitnya yang paling terkenal dan pa-
ling banyak dikutip adalah berikut ini:

“Biarlah seseorang menjadi putra Maryam, dan biar-
lah ia menyembuhkan sakitku.”



313

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

Mengomentari bait ini, Profesor Yusuf Salim Chishti menu-
lis dalam Syarah Diwan Ghalib:

“Maknanya — Jika kekasihku dapat menyembuhkan 
sakitku, aku menerimanya sebagai Al-Masih.” (hal. 
826)

18. Dr Sir Muhammad Iqbal (w. 1938 M)
Dalam memuji mukmin yang sempurna, Iqbal berkata da-

lam bait Persia:

“Dia adalah Kalim [Musa], dia adalah Masih [Al-
Masih], dia adalah Khalil [Ibrahim],

“Dia adalah Muhammad, dia adalah Kitab [Al-
Qur’an], dia adalah Jibril.”

19. Sayyid Abdul Qadir Jailani (w. 1166 M)
Wali Irak yang sangat dihormati ini menulis:

“Aku bersama Yesus ketika dia berbicara dari ayunan.” 
(Qasidah Ruhi)

20. Muhammad Ibnu Yahya Ibnu Ali Jailani:
“Aku adalah Yusuf dan Ali, “Aku adalah Musa 

dan Yesus — dan banyak orang sebelum mereka.” 
(Gulshan-i-Raz)



314

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

21. Anne Marie Schimmel
Beliau adalah seorang orientalis dan cendekiawan Eropa 

terkenal yang telah dihormati oleh pihak berwenang di Pakistan 
atas penelitiannya tentang Islam. Dalam buku bahasa Inggrisnya 
Mystical Dimensions of Islam (University of North Carolina Press, 
U.S.A., 1975), beliau menulis:

“Menurut beberapa tarekat sufi, pada tingkat yang 
lebih tinggi dari jalannya, seorang sufi naik melalui 
kedudukan para nabi Islam, dari Adam hingga Yesus; 
banyak Sufi tetap berada di salah satu tahap ini, tetapi 
syekh yang sempurna adalah dia yang telah lebur (fana) 
dalam Nabi Muhammad. Bersatu dengan hakikat 
Muhammadiyah, dia menjadi Insan Kamil dan dengan 
demikian membimbing murid-muridnya dengan bim-
bingan yang dikaruniakan langsung oleh Tuhan.” (hal. 
237)

“Para Sufi khususnya mencintai Maryam... Dia sering 
dianggap sebagai simbol roh yang menerima ilham ila-
hi dan dengan demikian menjadi hamil dengan cahaya 
ilahi.” (hal. 429)

12.3.	Sabda Nabi Suci Muhammad
Doktrin kemajuan spiritual yang dipaparkan oleh para Sufi, 

sebagaimana dijelaskan di atas, memiliki dasar dalam ayat 24:55 
dan 66:11-12 dari Al-Qur’an Suci. Hadis juga memberikan 
landasan bagi gagasan-gagasan ini, sebagaimana ditunjukkan di 
bawah ini. Nabi Suci Muhammad bersabda:



315

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

1.	 “Tidak ada satu nabi pun melainkan yang semisalnya da-
pat ditemukan di antara pengikutku. Abu Bakar seperti 
Ibrahim, Umar seperti Musa, Utsman seperti Harun, dan 
Ali seperti aku. Barang siapa yang ingin melihat Yesus, hen-
daklah ia melihat Abu Dzar...”

2.	 “Barang siapa yang ingin melihat Yesus dalam hal zuhud, 
hendaklah ia melihat Abu Darda.” (Dikutip dalam Mansab-i 
Imamat, buku terkenal oleh Sayyid Ismail Syahid)

3.	 “Barang siapa yang ingin melihat Ibrahim dalam kelem-
butan hatinya, hendaklah ia melihat Abu Bakar dalam 
kebaikannya. Barang siapa yang ingin melihat Nuh dalam 
keteguhannya, hendaklah ia melihat Umar dalam kebe-
raniannya. Barang siapa yang ingin melihat Idris dalam 
kemuliaannya, hendaklah ia melihat Utsman dalam kasih 
sayangnya. Barang siapa yang ingin melihat Yahya [Yohanes 
Pembaptis] dalam ibadahnya, hendaklah ia melihat Ali da-
lam kesuciannya.” (Kanz al-Ummal, koleksi Hadis, vol. vi, 
hal. 161)

4.	 “Bumi tidak akan pernah kekurangan empat puluh orang 
yang semisal Ibrahim, yang karenanya kalian akan diberi air 
dan pertolongan, serta rezeki. Majma az-Zawa’id mengata-
kan bahwa sabda ini memiliki sanad yang kuat.” (Al-Khabr 
ad-Dal, oleh Imam Suyuti)

5.	 “Dahya al-Kalbi menyerupai Jibril, Urwah bin Mas’ud 
Tsaqafi menyerupai Yesus, dan Abdul Uzza menyerupai 
Dajjal.” (Kanz al-Ummal)



316

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

6.	 “Di antara hamba-hamba Allah, ada tiga ratus orang yang 
hatinya seperti hati Adam, empat puluh orang yang ha-
tinya seperti hati Musa, tujuh orang yang hatinya seperti 
hati Ibrahim, lima orang yang hatinya seperti hati Jibril, 
tiga orang yang hatinya seperti hati [malaikat] Mikail, dan 
satu orang yang hatinya seperti hati [malaikat] Israfil.” (Al-
Khabr ad-Dal oleh Imam Suyuti, hal. 15).(Lihat juga Mystic 
Dimensions of Islam karya Anne Marie Schimmel, hal. 202, 
yang menyebutkan bahwa nama Yesus juga ditambahkan 
ke daftar ini dalam versi lain.)

7.	 “Ulama adalah pewaris para nabi.”
8.	 “Syekh [pemimpin rohani] di antara pengikutnya adalah 

seperti nabi di antara umatnya.” (Hadis ini juga dikutip 
dalam Mystic Dimensions of Islam, pada hal. 101 dan hal. 
237.)

9.	 “Ulama umat ini layak untuk disejajarkan dengan para 
nabi dalam hal derajat.” (Dikutip oleh Ibnu Arabi dalam 
Futuhat Makkiyya-nya, hal. 570)

10.	 “Ulama yang saleh dari umat ini adalah pewaris derajat 
para nabi.” (ibid.)

11.	 “Ulama umatku adalah seperti nabi-nabi Bani Israil.”
12.	 “Ulama umat ini adalah seperti nabi-nabi dari semua bang-

sa di dunia.”
13.	 Di antara umat Islam akan ada “orang-orang yang diajak 

bicara oleh Tuhan, meskinia bukan nabi”. (Bukhari, buku 
62, bab 6)



317

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

14.	 “Ulama adalah cahaya bumi, dan penerus para nabi, serta 
pewaris bagiku dan nabi-nabi lainnya.” (Kanz al-Ummal, 
vol. v, hal. 201)

Oleh karena itu, sangat diperbolehkan untuk mengumpa-
makan orang yang bukan nabi dengan nabi, sebagaimana Nabi 
Suci Muhammad sendiri mengumpamakan mereka yang bukan 
nabi dengan nabi.

12.4.	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
Hazrat Mirza telah menulis persis apa yang telah ditulis 

oleh para ulama dan wali Islam terkemuka sebelum beliau, dan 
telah menyatakan sudut pandang yang diterima sebagai standar 
dalam Islam:

1.	 “Dari semua pemimpin Tasawuf yang ada hingga hari ini, 
tidak satu pun yang tidak setuju dengan poin bahwa dalam 
agama ini jalan untuk menjadi orang-orang yang semisal 
nabi terbuka, sebagaimana Nabi Suci Muhammad telah 
memberikan kabar gembira bagi orang-orang terpelajar 
yang rohani dan saleh bahwa ‘Ulama umatku adalah se-
perti Nabi-nabi Bani Israil’. Kata-kata Abu Yazid Bustami 
yang diberikan di bawah ini, yang tercatat dalam Tazkirat 
al-Auliya oleh Fariduddin Attar, dan juga ditemukan dalam 
karya-karya terpercaya lainnya, adalah atas dasar ini, saat ia 
berkata: ‘Aku adalah Adam, aku adalah Syits, aku adalah 
Nuh, aku adalah Ibrahim, aku adalah Musa, aku adalah 
Isa, aku adalah Muhammad, damai atasnya dan atas semua 



318

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

saudara-saudaranya ini’.... Demikian pula, Sayyid Abdul 
Qadir Jailani, dalam bukunya Futuh al-Ghaib, merujuk 
pada poin ini, yaitu bahwa manusia, dengan meninggalkan 
egonya dan membinasakan dirinya dalam Tuhan, menjadi 
semisal, bahkan wujud itu sendiri, dari para nabi.” (Izala 
Auham, hal. 258-260)

2.	 “Sunatullah sejak zaman dahulu tidak dapat disangkal, 
yaitu, bahwa Dia memberikan nama satu orang kepada 
orang lain karena kesamaan rohani. Dia yang memiliki fit-
rah Ibrahim adalah Ibrahim dalam pandangan Tuhan, dia 
yang memiliki fitrah Musa adalah Musa dalam pandangan 
Tuhan, dan dia yang memiliki fitrah Isa adalah Isa dalam 
pandangan Tuhan. Dan dia yang memiliki bagian dari 
semua ini memiliki semua nama ini diterapkan padanya.” 
(ibid., hal. 412)

3.	 “Renungkanlah hal ini, bahwa semua mata air abadi ke-
hidupan rohani telah datang ke dunia melalui Nabi Suci 
Muhammad. Inilah umat [yakni umat Islam] yang, mes-
kipun tidak memiliki nabi di dalamnya, memiliki orang-
orang yang menerima firman Tuhan seperti para nabi, 
dan meskipun tidak memiliki rasul di dalamnya, memiliki 
orang-orang yang menunjukkan tanda-tanda nyata Tuhan 
seperti para rasul.” (Ainah Kamalat Islam, hal. 224)



319

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

Hazrat Mirza tentang bagaimana seorang mukmin menjadi 
‘Maryam’ dan ‘Yesus’

“Dalam Al-Qur’an Suci, Tuhan telah memberi-
kan dua perumpamaan bagi orang-orang mukmin. 
Perbandingan pertama adalah dengan istri Firaun yang 
menginginkan perlindungan pada Tuhan dari suami 
semacam itu. Ini adalah contoh orang-orang mukmin 
yang tunduk pada hawa nafsu rendah dan melakukan 
kesalahan, lalu mereka menunjukkan penyesalan dan 
bertobat. Mereka mencari perlindungan pada Tuhan, 
karena jiwa mereka selalu berbuat zalim kepada mereka 
seperti Firaun sebagai suami. Orang-orang ini me-
miliki jiwa yang mencela diri (nafsu lawwamah), dan 
terus-menerus berjuang untuk bebas dari kejahatan.

“Ada orang-orang mukmin lain yang telah mencapai 
derajat yang lebih tinggi. Mereka tidak hanya menahan 
diri dari kejahatan, tetapi juga memperoleh kebajikan. 
Tuhan mengumpamakan mereka dengan Maryam: 
‘Wanita yang menjaga kehormatannya, maka Kami 
tiupkan ke dalamnya sebagian dari roh Kami.’ Setiap 
mukmin yang menyempurnakan dirinya dalam kesa-
lehan dan kesucian, adalah Maryam dalam arti buruz 
[manifestasi atau representasi spiritual]. Dan Tuhan 
meniupkan ke dalamnya roh-Nya, yang menjadi putra 
Maryam.

“Zamakhsyari [penafsir klasik Al-Qur’an] telah mem-
berikan makna yang sama, yaitu ayat ini berlaku umum. 
Jika makna ini tidak diambil, maka karena Hadis 



320

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mengatakan ‘Tidak ada yang aman dari setan kecuali 
Maryam dan putra Maryam’, itu akan menyiratkan 
begitu saja bahwa—Naudzubillah min dzalik—semua 
nabi lain rentan terhadap setan.

“Oleh karena itu, dalam kenyataannya, ayat ini me-
rujuk pada fakta bahwa ke dalam setiap mukmin yang 
mencapai pencapaian ini, roh Tuhan ditiupkan, dan 
ia menjadi putra Maryam. Ini mengandung nubuat 
bahwa seorang ‘putra Maryam’ akan lahir dalam umat 
Islam ini. Sungguh mengejutkan bahwa orang-orang 
menamai anak-anak mereka Muhammad, Isa [Yesus], 
Musa, Yaqub [Yakub], Ishaq [Ishak], Ismail dan 
Ibrahim, dan menganggap ini diperbolehkan, tetapi 
mereka tidak menganggap diperbolehkan bagi Tuhan 
untuk menamai seseorang dengan Maryam, atau ‘putra 
Maryam’.” (Malfuzat, vol. ii, hal. 317-318)

“Ada poin lain yang disadari dengan merenungkan 
firman Ilahi. Yaitu bahwa ketika seseorang membuat 
kemajuan rutin menuju kebenaran dengan menerima 
petunjuk dari daya tarik Tuhan, dan terus mening-
galkan diri (nafs) dan hawa nafsu yang lebih rendah, 
titik akhir dari penyucian jiwanya adalah bahwa, se-
telah keluar sepenuhnya dari kegelapan diri (nafs) dan 
keinginan rendah, dan setelah membersihkan tubuh-
nya—yang merupakan tempat tinggal jiwa—dari asap 
tubuh yang gelap, ia menjadi seperti tetesan air yang 
murni. Pada saat itu, dalam pandangan Tuhan ia ha-
nyalah roh semata yang tersisa setelah pemusnahan diri 



321

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

(nafs). Dalam hal ketaatan sempurna kepada Tuhan, ia 
memperoleh kesamaan dengan para malaikat.

“Kemudian, setelah mencapai tahap itu, adalah hak-
nya di dekat Tuhan bahwa ia harus disebut Ruhullah 
[roh Allah] dan Kalimatullah [kalimat Allah]. Arti ha-
kiki ini, dalam satu pengertian, juga dapat diturunkan 
dari hadis yang dicatat oleh Ibnu Majah dan Hakim da-
lam kitab-kitab mereka, yaitu ‘Tidak ada Mahdi kecuali 
Isa’. Artinya, hanya dia yang mencapai derajat Mahdi 
[orang yang mendapat petunjuk dengan benar] yang 
sempurna yang terlebih dahulu menjadi Isa [Yesus]. 
Dengan kata lain, ketika seseorang memperoleh penca-
paian sedemikian rupa dalam berpaling kepada Tuhan 
sehingga hanya roh yang tersisa, ia kemudian menjadi 
Ruhullah [roh Allah] dalam pandangan Tuhan, dan ia 
dinamai Isa [Yesus] di langit. Ia menerima kelahiran 
rohani di tangan Tuhan, yang bukan dari ayah fisik 
mana pun, melainkan bayangan kasih sayang Tuhanlah 
yang menganugerahkan kelahiran itu kepadanya. Jadi, 
pada kenyataannya keunggulan penyucian dan fana 
fi-llah [lebur dalam Tuhan] justru ini, bahwa ia harus 
mencapai keterpisahan sedemikian rupa dari kegelapan 
tubuh sehingga hanya roh yang tersisa.

“Ini adalah derajat Ke-Isa-an [Iswiyyat], yang Tuhan 
anugerahkan secara sempurna kepada siapa yang Dia 
kehendaki. Dan derajat Ke-Dajjal-an [Dajjaliyyat] yang 
sempurna [menjadi Dajjal atau Anti-Kristus] adalah 
bahwa, menurut ayat ‘dia cenderung kepada dunia’, ia 



322

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

semakin condong ke lembah-lembah keinginan rendah 
yang lebih dalam, hingga setelah turun ke kedalaman 
kegelapan, ia menjadi kegelapan yang dipersonifikasi-
kan, dan teman naluriah bagi kegelapan serta musuh 
bagi cahaya. Keberadaan kualitas Dajjaliyyat, yang 
bertentangan dengan kualitas Iswiyyat, secara niscaya 
tersirat karena sesuatu dikenali dengan keberadaan la-
wannya. Kedua kualitas ini telah ada sejak zaman Nabi 
Suci kita. Beliau menamai Ibnu Sayyad sebagai Dajjal, 
dan bersabda kepada Hazrat Ali, ‘Engkau memiliki 
kemiripan dengan Yesus’. Oleh karena itu, benih Yesus 
dan benih Dajjal dimulai pada waktu itu, dan seiring 
berjalannya waktu, kerusakan Dajjaliyyat meningkat, 
orang-orang yang mewujudkan kualitas Iswiyyat mun-
cul sebagai lawan dengan cara yang sesuai. Pada zaman 
akhir, karena menyebarnya kejahatan, kefasikan, ke-
kafiran, dan kesesatan, dan karena munculnya semua 
keburukan yang belum pernah ada sebelumnya dalam 
skala dan cakupan yang begitu besar—faktanya, penye-
baran hal-hal ini di hari-hari terakhir telah dinubuat-
kan oleh Nabi Suci—Dajjaliyyat termanifestasi secara 
sempurna. Untuk memerangi hal ini, adalah penting 
bahwa Iswiyyat juga dimanifestasikan secara sempur-
na.” (Nishan Asmani, hal. 8-9)



323

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

12.5.	Makna Al-Masih dan pengakuan sebagai Al-
Masih yang Dijanjikan

1.	 “Istilah al-masih diterapkan pada orang saleh yang sentuh-
annya (mas-h) telah diberkati oleh Tuhan, dan yang napas, 
dakwah, serta kata-katanya menghidupkan. Kemudian kata 
ini diterapkan secara khusus pada nabi yang tidak berpe-
rang, tetapi mereformasi orang-orang melalui keberkatan 
rohani saja.” (Ayyam as-Sulh, hal. 69)

2.	 “Tertulis dalam Lisan al-Arab, hal. 431 [Kamus Bahasa 
Arab] bahwa Yesus disebut Al-Masih karena beliau meng-
embara di bumi, dan tidak menetap di mana pun. Hal yang 
sama disebutkan dalam Taj al-’Arus dan Qamus [Kamus-
kamus]. Juga tertulis bahwa Al-Masih adalah dia yang telah 
disentuh (mas-h) dengan kebaikan dan keberkatan; yaitu 
kebaikan dan keberkatan telah diletakkan dalam fitrahnya, 
sedemikian rupa sehingga sentuhannya saja memberikan 
keberkatan. Nama ini diberikan kepada Yesus, dan diberi-
kan oleh Tuhan kepada siapa yang Dia kehendaki.” (Masih 
Hindustan Main, hal. 71)

3.	 “Al-Masih adalah gelar yang diberikan kepada Yesus, yang 
berarti ‘orang yang menyentuh Tuhan’, ‘mengambil bagian 
dari karunia Ilahi’, ‘wakil Tuhan’, dan orang yang menga-
dopsi kebenaran dan kesalehan.”

4.	 “Al-Mahdi adalah gelar yang diberikan kepada Nabi Suci 
Muhammad, yang berarti mendapat petunjuk secara nalu-
ri, pewaris segala petunjuk, dan pantulan penuh dari sifat 
Ilahi ‘Pemberi Petunjuk’.” (Zamimah Jihad, hal. 6)



324

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

5.	 “Saya sudah pasti tidak mengaku bahwa saya adalah Yesus, 
putra Maryam. Orang yang melontarkan tuduhan ini terha-
dap saya adalah pendusta dan pembuat fitnah. Sebaliknya, 
saya telah terus-menerus menerbitkan selama tujuh atau 
delapan tahun bahwa saya adalah semisal Al-Masih (matsil 
al-masih). Artinya, Tuhan telah menaruh dalam fitrah saya 
beberapa karakteristik rohani, kebiasaan, dan akhlak Yesus, 
damai atasnya. Dan ada banyak aspek lain, yang telah saya 
jelaskan dalam buku-buku ini, yang dalam hal itu hidup 
saya memiliki kemiripan yang besar dengan hidup Yesus. 
Bukanlah perkembangan baru di pihak saya bahwa dalam 
buku-buku ini saya menganggap diri saya sebagai Orang 
yang Dijanjikan itu yang kedatangannya dinubuatkan se-
cara tersirat dalam Qur’an Suci dan secara tersurat dalam 
Hadis.” (Izala Auham, hal. 190-191)

6.	 “Nama ‘Al-Masih yang Dijanjikan’, yang telah diberikan 
kepada saya dari langit, tidak berarti apa-apa selain bahwa 
Tuhan telah menjadikan saya mengikuti teladan Yesus da-
lam hal kondisi akhlak, agar saya dapat menghembuskan 
kehidupan rohani ke dalam diri orang-orang dengan keda-
maian dan kelembutan. Bukan baru hari ini saya membe-
rikan penafsiran tentang nama ‘Al-Masih yang Dijanjikan’ 
ini, tetapi saya memberikan makna yang sama sembilan 
belas tahun yang lalu dalam Barahin Ahmadiyya.” (Kasyf 
al-Ghita, hal. 12)

7.	 “Saya mengimani semua hal yang tercatat dalam Qur’an 
Suci dan Hadis yang otentik. Saya tidak mengaku sebagai 
Yesus, putra Maryam, juga tidak percaya pada reinkarnasi. 



325

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

Saya hanya mengaku sebagai semisal Al-Masih. Dengan 
cara yang sama sebagaimana kewalian dalam Islam (mu-
haddatsiyat) memiliki kemiripan dengan kenabian, kondisi 
rohani saya memiliki kemiripan tingkat tertinggi dengan 
kondisi rohani Yesus. Saya adalah seorang Muslim. Saya 
telah datang dari Tuhan langit dan bumi sebagai seorang 
Pembaharu (mujaddid) agama, untuk abad keempat belas, 
dengan memiliki karakteristik dan watak Yesus.” (Majmu’a 
Ishtiharat, vol. i, hal. 231)

8.	 “Dalam beberapa Sabda Nabi Suci, yang penuh dengan 
metafora, terdapat nubuat tentang kembalinya Al-Masih ke 
dunia ini. Namun, konteks Sabda-Sabda ini menunjukkan 
bahwa sebenarnya bukan kembalinya Yesus yang dimak-
sud di sini. Ini, pada kenyataannya, adalah metafora yang 
tersirat, yang berarti bahwa pada suatu zaman yang akan 
menyerupai zaman Yesus, seorang pria akan bangkit un-
tuk reformasi umat manusia yang akan menyerupai Yesus 
dalam fitrah, kemampuan, dan tugas yang ditunjuk bagi-
nya. Sebagaimana Yesus memperbaharui agama Musa, dan 
menyingkapkan kepada orang-orang Yahudi makna hakiki 
dari maksud sebenarnya Taurat yang telah mereka lupakan, 
demikian pula Al-Masih kedua akan memulihkan agama 
dari ‘orang yang semisal Musa’, yaitu Penutup para Nabi 
Muhammad, SAW, Al-Masih yang dikaruniakan kepada 
‘orang yang semisal Musa’ ini, akan memiliki kemiripan 
total dalam hal kehidupannya dan semua konsekuensi yang 
menimpa kaumnya karena ketaatan atau penolakan mere-
ka, dengan Al-Masih yang dikaruniakan kepada Musa. Apa 



326

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

yang Tuhan singkapkan kepada saya sekarang adalah bahwa 
sayalah Al-Masih yang Dijanjikan itu.” (Izala Auham, hal. 
37)

9.	 “Dalam arti metaforis dan spiritual, hamba yang rendah 
ini adalah Al-Masih yang Dijanjikan itu yang berita keda-
tangannya diberikan dalam Al-Qur’an dan Hadis.” (ibid., 
hal. 261)

10.	 “Dengan menggunakan kata-kata ‘di antara kamu’ (min-
kum) dalam surah An-Nur, Al-Qur’an Suci telah memberi-
kan ketetapan bahwa semua khalifah [penerus Nabi Suci] 
dari umat Islam akan muncul dari dalam umat itu sendiri. 
Para khalifah ini akan serupa dengan rantai nabi-nabi Bani 
Israil setelah Musa. Hanya satu dari mereka—yaitu yang 
di akhir—akan menjadi Orang yang Dijanjikan, yang 
menjadi semisal Yesus. Sisanya tidak akan menjadi orang-
orang yang dijanjikan, yakni tidak ada nubuat khusus bagi 
siapa pun dari mereka dengan menyebut nama.” (Tazkirah 
Syahadatain, hal. 30)

11.	 “Meskipun saya telah menjelaskan poin ini dalam banyak 
buku saya, bahwa pengakuan saya sebagai Yesus, Al-Masih, 
dan Muhammad, Al-Mahdi, tidak berarti bahwa saya sebe-
narnya adalah Isa as, dan sebenarnya adalah Muhammad 
saw, tetapi tetap saja orang-orang yang belum membaca 
buku-buku saya dengan benar bisa berada di bawah ke-
salahpahaman bahwa saya telah membuat pengakuan ini 
dalam arti reinkarnasi, ata saya mengaku bahwa jiwa kedua 
nabi besar ini sebenarnya ada di dalam diri saya. Bukan 
demikian halnya.” (Zamimah Jihad, hal. 1)



327

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

12.	 “Jadi Tuhan melihat ketidakadilan ini dari langit, dan 
untuk memperbaikinya Dia mengutus seorang pria yang 
memiliki fitrah dan watak Yesus. Dia menamainya Al-
Masih dalam pengertian yang sama seperti ketika bayangan 
sesosok tubuh terpantul di air atau kaca, dan bayangan itu 
secara metaforis dapat disebut sebagai orang itu sendiri.” 
(ibid., hal. 3)

13.	 “Penafsiran yang saya berikan tentang turunnya Al-Masih 
bukanlah penafsiran baru. Faktanya, itu adalah penafsiran 
yang sama yang dipaparkan oleh Yesus sendiri [ketika men-
jelaskan turunnya Elia/Ilyas sebagai kedatangan Yohanes 
Pembaptis], karena kasus turunnya Yesus persis sama (ana-
log) dengan kasus turunnya Nabi Elia.” (Kitab al-Barriyya, 
hal. 195)

14.	 “Dengan membangkitkan saya di awal abad keempat be-
las, Tuhan menyingkapkan logika di balik nubuat ini dan 
memperjelas bahwa kedatangan kedua Al-Masih ke dunia 
ini ditakdirkan memiliki pengertian dan cara yang sama 
seperti kedatangan kedua Nabi Elia yang telah dinubuat-
kan dalam kitab Maleakhi [dalam Perjanjian Lama]. Kitab 
ini secara eksplisit menyebutkan bahwa Al-Masih yang 
Dijanjikan yang dinantikan oleh orang Yahudi tidak akan 
datang ke dunia sampai Nabi Elia kembali. Jika penentang 
kami memiliki sedikit saja unsur kebaikan atau pencarian 
kebenaran dalam diri mereka, mereka akan mendapat 
banyak manfaat dari nubuat Maleakhi ini, yang disepa-
kati oleh orang Yahudi dan Kristen. Karena kemunculan 
kembali Nabi Elia secara pribadi di dunia ini merupakan 



328

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

prasyarat bagi kedatangan Al-Masih, di bawah kondisi ini 
Yesus tidak akan terbukti sebagai nabi yang benar. Beliau 
hanya dapat terbukti benar jika penafsiran lain diberikan 
bagi kembalinya Nabi Elia. Dengan kata lain, kedatangan 
kedua Elia harus dianggap berarti munculnya seseorang 
yang seperti dia, dan ‘yang seperti’ itu adalah Yohanes 
Pembaptis (Yahya), putra Zakaria. Inilah penafsiran yang 
diberikan oleh Yesus ketika ditantang oleh orang Yahudi. 
Penafsiran ini, yang terbukti berasal dari bibir seorang nabi, 
menunjukkan dengan jelas bahwa kedatangan kedua Al-
Masih ke dunia ini berada pada garis yang sama dengan 
kembalinya Elia. Mengabaikan preseden yang telah ditetap-
kan dan mengadopsi makna harfiah, yang mengarah pada 
banyak ketidakkonsistenan dalam keyakinan seseorang, 
adalah pekerjaan orang-orang yang memiliki sangat sedikit 
akal dan pemahaman. Metafora dan alegori mendominasi 
dalam nubuat-nubuat, dan tidak akan ada kebodohan yang 
lebih besar daripada memaknai kata dalam nubuat secara 
harfiah ketika penafsiran harfiah semacam itu mengarah 
pada banyak kontradiksi. Sikap inilah yang karenanya 
orang-orang Yahudi menemui kehancuran mereka.” (ibid., 
hal. 194)

15.	 “Tuhan telah berulang kali mengaruniakan firman khu-
sus-Nya kepada saya, dengan berfirman bahwa Dia telah 
mengutus saya dalam keserupaan, dan dengan kualitas-kua-
litas Yesus untuk menghilangkan sifat keyahudian [yakni 
sikap Farisi dan perilaku umat Islam] di zaman akhir. Oleh 
karena itu, saya adalah putra Maryam yang dijanjikan 



329

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

dalam arti metaforis, yang telah dijanjikan akan muncul 
pada masa ‘keyahudian’ dan supremasi Kekristenan. Saya 
datang tanpa sarana materi, dengan kekuatan dan persenja-
taan rohani, sebagai lawan dari konsep yang salah tentang 
perang fisik yang berlaku di kalangan umat Islam mengenai 
[kedatangan kedua] Yesus. Perang saya adalah rohani dan 
kerajaan saya bukan dari dunia ini. Saya tidak ada hubung-
annya dengan pertempuran dan serangan dunia. Hidup 
saya adalah kerendahan hati dan kelemahlembutan, seperti 
halnya Yesus. Saya datang untuk menegakkan kembali 
kerendahan hati, kelemahlembutan, kesalehan, keadab-
an, dan kesucian batin dalam diri umat Islam, dan untuk 
mengajarkan jalan akhlak yang tinggi. Jika umat Islam 
tidak menerima saya, saya tidak akan bersedih sama sekali 
karena sebelum saya orang-orang Israel tidak menerima 
Yesus.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. i, hal. 232-233)

16.	 “Mengapa seseorang harus memalingkan wajahnya dari 
keyakinan yang diakui secara bulat oleh semua nabi, bahwa 
terkadang nubuat-nubuat Tuhan dipenuhi secara harfiah 
dan terkadang dalam arti metaforis.” (Suplemen untuk 
Barahin Ahmadiyya, Bagian V, hal. 93)

17.	 “Ketika Tuhan, setelah melihat kondisi zaman sekarang dan 
mendapati bumi dipenuhi dengan dosa, kefasikan dan ke-
sesatan, menunjuk saya untuk penyebaran kebenaran dan 
reformasi, itu juga merupakan zaman di mana penduduk 
dunia, setelah menyelesaikan abad ketiga belas Hijriah telah 
mencapai awal abad keempat belas. Dalam ketaatan pada 
perintah ini saya mulai mengumumkan kepada masyarakat 



330

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

umum, melalui pengumuman yang dicetak dan pidato, 
bahwa orang yang akan datang dari Tuhan pada awal abad 
ini untuk kebangkitan kembali agama adalah saya sendiri, 
sehingga iman yang telah lenyap dari bumi, harus saya te-
gakkan kembali, dan, setelah memperoleh kekuatan dari 
Tuhan, saya harus menarik dunia dengan kekuatan Tangan-
Nya menuju reformasi, ketakwaan dan kesalehan, serta 
memperbaiki kesalahan dalam keyakinan dan kelemahan 
dalam perbuatan. Kemudian, setelah beberapa tahun ber-
lalu, disingkapkan kepada saya dengan jelas melalui wahyu 
Ilahi bahwa Al-Masih yang telah dijanjikan kepada umat 
Islam sejak awal, dan Mahdi terakhir yang akan dibimbing 
oleh Tuhan secara langsung pada masa kemunduran Islam 
dan penyebaran kejahatan, yang kabar gembira kedatang-
annya diberikan tiga belas abad yang lalu oleh Nabi Suci 
Muhammad, adalah saya sendiri. Komunikasi dan wahyu 
Ilahi mengenai masalah ini datang dengan kejelasan dan 
ketekunan sedemikian rupa sehingga tidak ada ruang tersi-
sa untuk keraguan.” (Tazkirah Syahadatain, hal. 1)

18.	 “Dengan rasa hormat dan kerendahan hati yang besar saya 
mengirimkan pemberitahuan ini kepada ulama Muslim, 
pendeta Kristen dan pandita Hindu, yang memberi tahu 
mereka bahwa saya telah diutus ke dunia untuk memu-
lihkan dan memperbaiki kelemahan serta kesalahan akh-
lak, doktrin, dan iman. Saya mengikuti garis yang sama 
seperti Yesus. Karena hal ini saya disebut Al-Masih yang 
Dijanjikan, karena saya telah diperintahkan untuk me-
nyebarkan kebenaran di dunia melalui sarana tanda-tanda 



331

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

supranatural dan ajaran suci.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. iii, 
hal. 342)

19.	 “Perkara tentang kedatangan kedua telah diputuskan di 
pengadilan Yesus, dan ketetapannya telah dijatuhkan ber-
pihak kepada kami. Yesus menolak keyakinan orang-orang 
Yahudi bahwa nabi Elia akan muncul kembali di dunia, 
dengan menyatakan nubuat itu bersifat metaforis, dan 
menganggap Yohanes Pembaptis sebagai pemenuhan nu-
buat tersebut. Lihatlah betapa jelasnya vonis Yesus ini me-
nyelesaikan masalah yang diperdebatkan.... Beritahu kami, 
jika ada dua pihak yang berselisih tentang suatu masalah, 
dan salah satu dari mereka mengajukan keputusan seorang 
nabi sebagai contoh terdahulu, sementara pihak lain tidak 
dapat mengajukan contoh apapun, manakah dari keduanya 
yang lebih layak dipercaya?” (Tuhfa Golarwiya, hal. 6)



332

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



333

13. Pengakuan Sebagai Al-Masih Tidak Bertentangan dengan Islam

13. PENGAKUAN 
SEBAGAI AL-MASIH 

TIDAK BERTENTANGAN 
DENGAN ISLAM

Catatan Penyusun. Bagian ini mengutip ulama Muslim 
zaman modern untuk menunjukkan bahwa pengakuan sebagai 
Al-Masih yang Dijanjikan atau Imam Mahdi, seperti yang di-
buat oleh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, tidak dilarang dalam 
Islam. Bagian ini juga memberikan pandangan beliau sendiri 
yang menyatakan bahwa nubuat tentang kedatangan Al-Masih, 
dan penafsirannya dengan cara tertentu, tidak berkaitan dengan 
dasar-dasar Islam, melainkan merupakan masalah sekunder dari 
iman.

13.1.	Ulama tentang pengakuan sebagai Al-Masih 
atau Imam Mahdi

1. Maulana Abul Jamal Ahmad:
“Jika Mirza Ghulam Ahmad mengaku sebagai 

Mahdi dan semisal Al-Masih, ini tidak bertentangan 
dengan Syariat. Kami juga tidak memiliki alasan untuk 



334

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

menyangkalnya karena jasa-jasa yang telah beliau be-
rikan kepada agama Islam tidak diragukan lagi dapat 
membuktikannya benar dalam pengakuan sebagai 
Mahdi. Adapun perkataan bahwa beliau adalah seorang 
nabi dan rasul, dan penerima wahyu, dan bahwa Nabi 
Suci Muhammad bukanlah Khatam an-nabiyyin dan 
kenabian tidak berakhir dengan beliau—hal ini sama 
sekali tidak dapat diterima.” (Hikmat Baligha, vol. ii, 
hal. 4)

Menurut pernyataan ini, pengakuan sebagai Mahdi dan 
semisal Al-Masih diperbolehkan oleh Syariat Islam. Apa yang 
dapat disanggah adalah mengingkari bahwa Nabi Suci adalah 
Khatam an-nabiyyin, dan mendakwahkan kenabian untuknya. 
Kami telah membuktikan bahwa Hazrat Mirza meyakini Nabi 
Suci sebagai Khatam an-nabiyyin dan Nabi Terakhir, dan beliau 
berpendapat bahwa tidak ada nabi yang dapat datang setelah 
Nabi Suci Muhammad, baik baru maupun lama. Wahyu yang 
beliau akui beliau terima adalah wahyu wilayah (wahyu yang 
diterima oleh para wali dalam Islam), yang, sebagaimana di-
tunjukkan sebelumnya, diakui oleh para teolog Muslim sebagai 
berlanjut, dan yang diklaim diterima oleh banyak wali Muslim 
dalam sejarah.

2. Maulana Abul Kalam Azad
Dalam bukunya yang terkenal Tazkira, Maulana Abul Kalam 

Azad, teolog Muslim India dan pemimpin politik, menulis:



335

13. Pengakuan Sebagai Al-Masih Tidak Bertentangan dengan Islam

“Ini menunjukkan bagaimana para Pembaharu di ka-
langan umat Islam selalu harus menghadapi tipu musli-
hat, kecurangan dan fatwa haus darah dari para Ulama. 
Dan penipuan serta muslihat tanpa batas digunakan 
terhadap mereka untuk menghasut pemerintah masa 
itu melawan mereka. Apa kaitannya persoalan apakah 
seseorang tertentu Mahdi atau bukan dengan akidah 
Islam? Itu bukan dasar dosa atau kebaikan, bukan pula 
kriteria iman dan kekafiran. Jika seseorang menerima 
sebagai Mahdi seorang pria yang menyeru kepada sya-
riat Islam, memerintahkan kebaikan dan melarang ke-
mungkaran, itu tidak akan merusak akidah Islamnya.” 
(Tazkira, hal. 69)

3. Khawaja Ghulam Farid dari Chachran (w. 1904)
Wali Sufi terkenal ini adalah seorang yang sezaman dengan 

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. Mengomentari pengakuan 
Hazrat Mirza sebagai Mahdi, beliau berkata:

“Mirza Sahib telah memberikan banyak tanda un-
tuk mendukung pengakuannya sebagai Mahdi. Dua 
dari tanda-tanda ini yang telah beliau jelaskan dalam 
bukunya memberikan bukti berkualitas tinggi tentang 
keberadaannya sebagai Mahdi...” (Isyarat-i Faridi, edisi 
Persia, hal. 70)



336

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Ketika seseorang mengajukan keberatan kepadanya: Jika 
kita tidak menemukan karakteristik Al-Masih dan Mahdi da-
lam diri Mirza Sahib, bagaimana kita bisa menerimanya sebagai 
demikian? Khawaja menjawab:

“Karakteristik Mahdi itu rahasia, dan bukan seperti 
yang ada dalam pikiran orang-orang. Mengapa meng-
herankan bahwa Mirza Ghulam Ahmad Sahib ini bisa 
jadi adalah Mahdi? Satu hadis mengatakan bahwa Al-
Masih dan Mahdi adalah orang yang sama. Tidak perlu 
bahwa semua tanda Mahdi harus muncul sebagaimana 
orang-orang memikirkannya sesuai dengan pandangan 
dan pemahaman mereka. Jika itu terjadi seperti yang 
diharapkan orang-orang, semua orang akan mengenali 
Mahdi dan beriman kepadanya. Faktanya, ketika kita 
melihat para nabi kita menemukan bahwa hanya sedi-
kit orang di umat seorang nabi yang akan mengenali 
tanda-tanda dan beriman kepadanya. Orang lain akan 
tetap ragu, dan beberapa tidak akan mengenalinya sama 
sekali. Orang-orang ini akan mengingkari dan dikenal 
sebagai orang-orang kafir. Jika seluruh umat setiap 
nabi dapat mengenalinya, mereka semua akan menjadi 
orang beriman. Lihatlah sejarah Nabi Suci. Kualitas dan 
tanda-tandanya dinubuatkan dalam kitab-kitab suci. 
Ketika beliau muncul, orang-orang tidak mendapati 
beberapa tanda seperti yang mereka pikirkan. Mereka 
yang kepadanya hal-hal ini menjadi jelas, mereka men-
jadi orang beriman. Mereka yang kepadanya hal-hal 



337

13. Pengakuan Sebagai Al-Masih Tidak Bertentangan dengan Islam

ini tidak menjadi jelas, mereka mengingkari. Hal yang 
sama berlaku bagi Mahdi. Jadi jika Mirza Sahib adalah 
Mahdi, hal apakah yang mencegahnya?” (ibid., hal. 
123-124)

4. Sayyid Abul A’la Maududi (w. 1979)
Beliau adalah pemimpin agama dan politik Sunni paling 

terkenal di zaman ini di Pakistan, dan terkenal di seluruh dunia 
Muslim. Beliau menulis:

i.	 “Apa pun yang mungkin dikatakan tentang Mahdi, setiap 
orang dapat melihat bahwa posisinya dalam Islam tidak 
sedemikian rupa sehingga menjadi seorang Muslim dan 
menerima keselamatan bergantung pada mengenali dan 
menerimanya. Seandainya itu posisinya, ia pasti akan di-
sebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur’an, dan Nabi Suci 
tidak akan merasa puas dengan menjelaskannya kepada 
beberapa orang saja, tetapi akan menyampaikannya kepa-
da seluruh umat dengan cara sebagaimana kita temukan 
tentang Keesaan Tuhan dan Hari Akhir yang telah didak-
wahkan. Siapa pun yang memiliki pemahaman sedikit saja 
tentang masalah agama tidak dapat melihat, sesaat pun, 
mengapa sebuah pertanyaan yang begitu krusial bagi iman 
hanya terdapat di beberapa hadis ahad. Dan riwayat-riwayat 
ini memiliki sanad yang lemah sehingga para perawi hadis 
seperti Malik, Bukhari dan Muslim tidak memasukkannya 
ke dalam koleksi mereka.” (Rasa’il wa Masa’il, Bagian I, hal. 
68)



338

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii.	 “Para ulama Hadis telah mengkritik riwayat-riwayat ten-
tang kedatangan Mahdi sedemikian rupa sehingga satu go-
longan tidak percaya sama sekali akan kedatangan Mahdi. 
Kritik terhadap para perawi menunjukkan bahwa sebagian 
besar hadis ini diriwayatkan oleh orang-orang Syiah. Sejarah 
menunjukkan bahwa setiap kelompok telah menggunakan 
riwayat-riwayat ini untuk tujuan politik dan agama, dan 
berusaha menerapkan tanda-tanda yang terkandung di 
dalamnya pada orang mereka sendiri. Karena alasan-alasan 
ini saya menyimpulkan bahwa riwayat-riwayat ini benar 
sejauh menyangkut fakta dasar kedatangan Mahdi, tetapi 
penjelasan mengenai tanda-tanda rincinya mungkin tidak 
shahih.” (ibid., hal. 64)

13.2.	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
1.	 “Pertama, harus diketahui bahwa keyakinan akan turunnya 

Al-Masih bukanlah keyakinan yang merupakan salah satu 
dasar iman kita atau salah satu rukun agama. Faktanya, itu 
adalah sebuah nubuat di antara ratusan nubuat, yang tidak 
ada hubungannya dengan dasar Islam. Islam bukanlah aga-
ma yang tidak lengkap sampai waktu nubuat ini dijelaskan, 
juga tidak menjadi lebih lengkap ketika nubuat ini dijelas-
kan. Tidaklah perlu bahwa nubuat-nubuat harus dipenuhi 
dalam arti harfiah.” (Izala Auham, hal. 140)

2.	 “Saya tidak mengatakan bahwa ke-Al-Masih-an telah bera-
khir dengan saya, dan tidak mengatakan tidak ada Al-Masih 
yang akan datang di masa depan. Tidak, saya katakan ber-
ulang kali bahwa, jangankan satu, lebih dari sepuluh ribu 



339

13. Pengakuan Sebagai Al-Masih Tidak Bertentangan dengan Islam

Al-Masih bisa datang. Mungkin saja kelak ia akan datang 
dengan kekuasaan dan kemuliaan duniawi, dan juga mung-
kin bahwa ia pertama kali muncul di Damaskus [menurut 
nubuat secara harfiah]. Tetapi, kawan-kawanku, maafkan-
lah saya dari mempercayai dan menerima bahwa Al-Masih 
yang sama, putra Maryam, yang telah wafat, akan turun 
dari langit dengan tubuh fisiknya.” (ibid., hal. 294-295)

3.	 “Keyakinan saya, dan keyakinan pengikut saya, tentang 
Mahdi dan Al-Masih yang Dijanjikan adalah bahwa semua 
hadis semacam ini tentang Mahdi tidak dapat diandalkan 
dan tidak dapat dipercaya. Dalam pandangan saya ha-
dis-hadis ini dapat dibagi menjadi tiga golongan, yang di 
dalamnya semuanya tercakup. “Pertama, hadis-hadis yang 
batil dan maudhu’ kedua, terdapat hadis-hadis yang dha’if 
dan karena ada pertentangan serta kontradiksi satu sama 
lan, maka hadis-hadis itu gugur dari derajat ‘dapat dijadi-
kan hujjah’. Ketiga, terdapat hadis-hadis yang sahih, yang 
kesahihannya diteguhkan oleh riwayat yang mutawatir, 
dan sebagian hadis-hadis tersebut sebagian telah terealisasi 
pada masa-masa terdahulu atau hadis-hadis itu sedemikian 
rupa sehingga tidak berbicara tentang kerajaan fisik dan 
peperangan, tetapi mengindikasikan dan bahkan menya-
takan dengan jelas bahwa ia tidak akan memiliki kerajaan 
dan pemerintahan duniawi, juga tidak akan berperang atau 
menumpahkan darah atau memiliki pasukan, tetapi bahwa 
ia akan menegakkan kembali iman di dalam hati melalui 
spiritualitas dan kekuatan hati, sebagaimana hadis ‘Tidak 
ada Mahdi kecuali Isa’ yang dicatat dalam kitab Hadis Ibnu 



340

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Majah.... Hadis ini bermakna bahwa tidak ada Mahdi yang 
akan datang kecuali orang yang akan datang dengan watak 
dan pembawaan Yesus, yaitu, ia akan menjadi Al-Masih 
yang Dijanjikan sekaligus Mahdi. Ia akan datang dengan 
watak Yesus, mengikuti teknik pengajarannya, yaitu, ia 
tidak akan membalas kejahatan dengan kejahatan, juga 
tidak akan berperang; sebaliknya, ia akan menyebarkan pe-
tunjuk melalui sarana teladan yang murni dan tanda-tan-
da samawi.... Ajarannya adalah, jangan berperang demi 
agama, tetapi sebarkanlah agama melalui sarana cahaya 
kebenaran, dan mukjizat akhlak yang baik serta kedekatan 
Ilahi. Saya katakan dengan sesungguhnya bahwa dia yang 
sekarang berperang demi agama... dia mendurhakai Tuhan 
dan Rasul-Nya, dan keluar dari instruksi, batasan, dan 
tugas yang ditetapkan oleh mereka. Saya ingin memberi 
tahu otoritas yang berwenang kita yang baik hati bahwa 
Al-Masih yang Dijanjikan yang telah menerima petunjuk 
dari Tuhan, dan yang mengikuti jalan Yesus, adalah saya 
sendiri.” (Haqiqat al-Mahdi, halaman i-iii)



341

14. Penggenapan Nubuat

14. PENGGENAPAN 
NUBUAT

Catatan Penyusun. Para penentang kami menyangkal bah-
wa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad memenuhi nubuat-nubuat 
Hadis tentang kedatangan Al-Masih; dan mereka juga mence-
mooh beberapa nubuat yang dibuat oleh Hazrat Mirza sendiri. 
Untuk menyanggah kritik ini, Bagian ini menguraikan prin-
sip-prinsip dasar yang mengatur penggenapan nubuat, dengan 
mengambil contoh nubuat-nubuat yang diakui telah terpenuhi 
dari Al-Qur’an dan Hadis. Jika prinsip-prinsip ini diterapkan, 
semua kritik terhadap Hazrat Mirza dalam hal ini akan sirna.

14.1.	Nubuat memerlukan penafsiran
Para pengkritik Gerakan Ahmadiyah terus-menerus meng-

ajukan keberatan bahwa tanda ini atau itu dari kedatangan Al-
Masih atau Mahdi belum dipenuhi oleh Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad, atau bahwa nubuat ini atau itu belum dipenuhi me-
laluinya. Keberatan-keberatan ini tidak akan diajukan jika 
para pengkritik mengetahui filosofi yang runtut dan terdefinisi 
dengan baik dalam Islam yang berkaitan dengan nubuat dan 



342

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

penggenapannya. Kami membahas subjek ini kalau-kalau para 
penentang benar-benar tidak menyadari logika yang mendasari 
nubuat dan poin-poin tersirat serta pelik yang diajarkan oleh 
Islam dalam hal ini.

Sebagai pengantar, bernubuat berarti memberikan informa-
si di muka tentang suatu peristiwa yang akan terjadi di masa 
depan. Kata Arab untuk nubuat adalah naba’. Ada dua jenis nu-
buat: Peringatan dan kabar gembira. Nubuat yang memberikan 
kabar baik disebut wa’dah (secara harfiah janji), sedangkan yang 
menyampaikan peringatan dikenal sebagai wa’id (secara har-
fiah ancaman bersyarat). Wa’dah memperkuat iman seseorang 
dengan menyampaikan kabar baik yang kemudian dipenuhi. 
Tujuan wa’id adalah untuk memperingatkan orang-orang akan 
konsekuensi buruk dari perbuatan jahat mereka, agar mereka 
datang kepada Tuhan dan memperbaiki jalan mereka. Oleh 
karena itu tujuan nubuat adalah untuk menciptakan iman yang 
hidup kepada Tuhan di dalam hati.

Nubuat diterima melalui indra rohani, bukan fisik
Poin pertama yang perlu dicatat adalah bahwa ketika Tuhan 

memberi tahu orang-orang pilihan-Nya dan hamba-hamba sa-
leh lainnya tentang peristiwa masa depan, atau memperlihatkan 
kepada mereka suatu pemandangan dengan kejadian-kejadian 
fisik, penerima menerima informasi ini bukan melalui indra 
fisiknya seperti mata, melainkan melalui indra rohaninya dalam 
mimpi atau vision (kasyaf). Lebih jauh lagi, semua kitab suci 
agama dan semua ulama Islam sepakat bahwa sebagian besar 



343

14. Penggenapan Nubuat

mimpi dan kasyaf perlu ditafsirkan, di mana hanya ada satu nu-
buat dalam seratus yang mungkin dipenuhi secara harfiah.

Al-Qur’an Suci, dalam kisahnya tentang sejarah Yusuf, me-
nyebutkan tiga mimpi yang berisi nubuat yang ditafsirkan dan 
dipenuhi secara metaforis:

1.	 Mimpi Yusuf sendiri disebutkan dalam kata-kata berikut:

“Aku melihat sebelas bintang, matahari dan bulan; 
kulihat semuanya sujud kepadaku.” (Al-Qur’an Suci, 
bab 12, ayat 4)

Nubuat ini, yang mengindikasikan kebesaran yang akan 
dicapai Yusuf, tidak terungkap sampai Yusuf bangkit menjadi 
kepala Perbendaharaan di Mesir. Ketika ia mencapai kehormat-
an itu, ia berkata:

“Inilah takwil mimpiku yang dahulu itu; sesung-
guhnya Tuhanku telah menjadikannya kenyataan” 
(12:100).

Oleh karena itu arti mimpi itu adalah bahwa orang-orang 
besar dan berkuasa akan mematuhinya, bukan bahwa benda apa 
pun secara harfiah akan sujud kepadanya.

2.	 Seorang sesama tahanan Yusuf bermimpi yang ia ceritakan 
sebagai berikut:



344

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Aku bermimpi membawa roti di atas kepalaku, seba-
giannya dimakan burung.” (12:36)

Yusuf menafsirkan mimpi itu dengan cara ini:

“Ia akan disalib, lalu burung memakan sebagian dari 
kepalanya” (12:41).

3.	 Raja Mesir, negeri tempat Yusuf dipenjara, mengalami 
mimpi yang membingungkan sebagai berikut:

“Raja berkata (kepada orang-orang terkemuka dari 
kaumnya): Sesungguhnya aku bermimpi melihat tujuh 
ekor sapi betina yang gemuk-gemuk dimakan oleh 
tujuh ekor sapi betina yang kurus-kurus dan tujuh bu-
lir (gandum) yang hijau dan tujuh bulir lainnya yang 
kering.” (12:43)

Dalam menafsirkan mimpi ini, Yusuf mengartikan “tujuh 
ekor sapi betina yang gemuk” sebagai tujuh tahun panen yang 
baik dan “tujuh ekor sapi betina yang kurus” sebagai tujuh ta-
hun kekeringan.

Dari ketiga contoh ini, menjadi jelas bahwa sementara 
kata-kata nubuat mungkin mengatakan satu hal, kata-kata itu 
dimaknai sebagai sesuatu yang berbeda. Dapat juga dilihat bah-
wa bahkan orang berdosa dan orang kafir pun dapat memiliki 
mimpi yang benar.



345

14. Penggenapan Nubuat

Selain contoh-contoh di atas dari Al-Qur’an Suci, kitab-kitab 
Hadis memuat banyak contoh mimpi dan kasyaf Nabi Suci 
Muhammad yang beliau ceritakan, dan yang ditafsirkan oleh 
beliau atau para pengikutnya dalam arti metaforis. Beberapa 
contoh diberikan di bawah ini:

1.	 “Aku sedang tidur ketika secangkir susu dibawakan ke-
padaku. Aku meminumnya hingga kesegarannya terlihat 
keluar dari kuku-kukuku. Kemudian aku memberikan 
sisanya kepada Umar bin Khattab. Orang-orang bertanya, 
Apa yang engkau artikan darinya, Wahai Rasulullah? Beliau 
menjawab, Ilmu.” (Bukhari, Buku 3: Kitab al-’Ilm, bab 22)

2.	 “Ketika aku sedang tidur, aku melihat orang-orang dihadap-
kan kepadaku dengan mengenakan baju gamis, beberapa di 
antaranya memanjang sampai ke dada, sementara yang lain 
lebih pendek dari ini. Umar dihadapkan kepadaku, dan ia 
mengenakan baju gamis yang [begitu panjang sehingga] 
menyeret. Orang-orang bertanya, Apa yang engkau artikan 
darinya, Wahai Rasulullah? Beliau menjawab, Agama.” 
(Bukhari, Buku 2: Kitab al-Iman, bab 14)

3.	 “Aku sedang tidur ketika aku melihat dua gelang emas di 
tanganku. Aku merasa terganggu olehnya. Kemudian wah-
yu datang kepadaku dalam mimpiku untuk meniupnya. 
Aku meniupnya, dan keduanya terbang menjauh. Aku 
mengartikannya sebagai dua pendusta yang akan muncul 
setelahku, yang pertama Aswad Ansi, dan yang kedua 
Musailamah, pendusta dari Yamamah.” (Bukhari, Buku 61: 
Kitab al-Manaqib, bab 25)



346

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

4.	 “Aku melihat dalam mimpi bahwa aku menggerakkan 
pedangku dan bagian ujungnya patah. Ini adalah musibah 
yang menimpa kaum Muslim pada hari [pertempuran] 
Uhud.” (Bukhari, Buku 92: Kitab at-Ta’bir, bab 44)

5.	 “Dalam mimpi aku melihat sapi-sapi disembelih. Ini ada-
lah kaum Muslim pada hari Uhud.” (ibid., bab 39)

6.	 “Aku melihat, seolah-olah, seorang wanita berkulit hitam 
dengan rambut acak-acakan, meninggalkan Madinah 
sampai ia mencapai Mahya’ah yang disebut Juhfah. Aku 
mengartikannya bahwa wabah penyakit Madinah telah 
berpindah ke sana.” (ibid., bab 41)

7.	 “Nabi Suci bersabda: Aku melihat [dalam mimpi atau 
kasyaf ] seekor anjing berbintik memasukkan mulutnya 
ke dalam darah anggota keluargaku. Ini diartikan sebagai 
Syimr [pembunuh Imam Husain yang menderita kusta].”

8.	 “Imam Husain as., berkata bahwa ia mendengar ayahnya 
[Hazrat Ali] berkata: Aku mendengar Nabi Suci bersab-
da bahwa seekor domba jantan akan melanggar kesucian 
Ka’bah, jadi aku bertanya-tanya apakah aku domba jantan 
itu.” Para komentator Hadis telah menulis bahwa nubuat 
ini berlaku untuk Abdullah bin Zubair.

9.	 “Diriwayatkan dari Aisyah bahwa Nabi Suci bersabda [ke-
padanya]: Engkau diperlihatkan kepadaku dalam mimpi 
dua kali [sebelum pernikahan]. Seorang pria membawamu 
berbalut kain sutra seraya berkata, Ini istrimu, lihatlah wa-
jahnya. Maka ketika aku membukanya, itu adalah engkau. 
Aku berkata, Jika ini dari Allah niscaya Dia akan melaksa-
nakannya.” (Bukhari, Buku 92: Kitab at-Ta’bir, bab 20)



347

14. Penggenapan Nubuat

Hadis-hadis ini menunjukkan bahwa mimpi dan visi biasa-
nya memerlukan penafsiran.

14.2.	Kekeliruan dalam menafsirkan mimpi dan visi
1. Terkadang kekeliruan dibuat dalam menafsirkan berbagai 
hal yang berkaitan dengan nubuat, seperti waktu kapan nu-
buat itu akan dipenuhi. Qur’an Suci menyampaikan:

“Sesungguhnya Allah akan membuktikan kepada 
Rasul-Nya tentang kebenaran mimpinya dengan sebe-
narnya (yaitu) bahwa sesungguhnya kamu pasti akan 
memasuki Masjidil Haram, insya Allah dalam keadaan 
aman, dengan mencukur rambut kepala dan menggun-
tingnya, sedang kamu tidak merasa takut.” (48:27)

Nabi Suci berada di Madinah ketika beliau melihat dalam 
mimpi bahwa beliau telah memasuki Makkah dan sedang mela-
kukan Tawaf (mengelilingi) di sekitar Ka’bah. Maka beliau dan 
para Sahabatnya bergegas menuju Makkah, dengan keyakin-
an bahwa kasyaf tersebut akan dipenuhi pada tahun itu juga. 
Namun, hal ini tidak terjadi, dan kaum Muslim harus kembali, 
setelah menyepakati perjanjian damai Hudaibiyah. Beberapa 
Sahabat mulai bertanya-tanya mengapa mereka gagal mencapai 
tujuan mereka, sedemikian rupa sehingga Umar bertanya kepa-
da Nabi Suci apakah beliau tidak mengatakan bahwa mereka 
akan pergi ke Ka’bah dan melakukan Tawaf. Nabi Suci bersab-
da, “Ya, tetapi apakah aku juga mengatakan bahwa itu akan 
terjadi tahun ini?” Mereka menjawab, Tidak. Beliau kemudian 



348

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

memberi tahu mereka bahwa mereka pasti akan pergi ke Ka’bah 
dan melakukan Tawaf. Hal ini membuktikan tiga poin:

i. Nabi atau orang suci lainnya yang merupakan penerima 
nubuat dari Tuhan tidak diberitahu tentang semua rincian yang 
berkaitan dengan penggenapannya.

ii. Penerima nubuat dapat melakukan kekeliruan penilaian 
pribadi (ijtihad) dalam menafsirkan nubuat tersebut.

iii. Adalah sah bagi pembuat nubuat untuk mengambil tin-
dakan yang wajar berdasarkan penafsirannya sendiri terhadap 
nubuat tersebut (seperti dalam contoh ini Nabi Suci berusaha 
pergi ke Makkah untuk melakukan Tawaf berdasarkan mimpi-
nya, untuk memenuhi nubuat tersebut).

2. Nabi Suci Muhammad menceritakan:
“Aku melihat dalam mimpi bahwa aku berhijrah dari 

Makkah ke tempat yang memiliki pohon kurma. Maka 
aku mengira bahwa ini adalah Yamamah atau Hajar, 
tetapi ternyata itu adalah Madinah.” (Bukhari, Buku: 
Sifat-sifat Para Sahabat, 63:45)

3. Diriwayatkan dari Aisyah:
“Beberapa istri Nabi Suci bertanya kepadanya, 

Siapakah di antara kami yang akan menyusulmu 
pertama kali setelah kematianmu? Beliau bersabda, 
Orang yang tangannya paling panjang. Maka mereka 
membandingkan tangan mereka di hadapannya, dan 
Saudah-lah yang memiliki tangan paling panjang. 
Tetapi kami mengetahui kemudian [setelah wafatnya 



349

14. Penggenapan Nubuat

istri beliau yang pertama kali meninggal setelah beliau] 
bahwa itu berarti panjangnya tangan dalam memberi-
kan sedekah, dan orang yang pertama kali menyusul 
beliau setelah kematian beliau adalah Zainab, yang ge-
mar bersedekah.” (Mishkat al-Masabih, Kitab Mimpi)

14.3.	Penundaan dan pembatalan nubuat
Terkadang nubuat yang dibuat oleh orang saleh tentang 

dirinya sendiri justru dipenuhi setelahnya melalui para pengi-
kutnya. Hadis mencatat:

1.	 “Nabi Suci bersabda, Aku sedang tidur dan kunci-kunci 
perbendaharaan bumi dibawakan ke hadapanku hingga 
diletakkan di tanganku. Abu Hurairah berkata, Nabi Suci 
telah berpulang dari dunia ini, dan kalian [Wahai Muslim] 
mengeluarkan harta benda itu.” (Bukhari, Buku 92: Kitab 
at-Ta’bir, bab 11)

2.	 “Ismaili berkata: Orang-orang yang menafsirkan mimpi 
mengatakan bahwa Nabi Suci melihat dalam mimpi bahwa 
Usaid bin Abi al-Ais adalah Kepala Makkah, telah menjadi 
Muslim. Namun, ia meninggal saat masih kafir, dan mimpi 
itu dipenuhi pada putranya ‘Uttab yang menjadi Muslim.”

Tidak perlu bahwa semua nubuat yang dibuat oleh nabi atau 
orang yang ditunjuk Tuhan lainnya harus dipenuhi dalam masa 
hidupnya. Al-Qur’an Suci, yang menyapa Nabi Suci mengenai 
masalah kehancuran yang dijanjikan bagi para penentangnya, 
berfirman dalam hal ini:



350

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Maka bersabarlah kamu, sesungguhnya janji Allah 
itu benar. Maka meskipun Kami perlihatkan kepa-
damu sebagian siksa yang Kami ancamkan kepada 
mereka [yakni para penentang], atau Kami wafatkan 
kamu [sebelum penggenapannya], bagaimanapun juga, 
kepada Kamilah mereka akan dikembalikan.” (40:77)

Sesuai dengan hal ini, tak terhitung banyaknya nubuat yang 
dibuat oleh Nabi Suci Muhammad telah menjadi kenyataan 
sejak kewafatan beliau bahkan hingga hari ini, dan akan terus 
menemui penggenapannya hingga akhir dunia.

Nubuat terkadang dapat dibatalkan, sebagaimana firman 
Al-Qur’an Suci:

“Dan tidak ada hak bagi seorang rasul mendatang-
kan sesuatu ayat (tanda) melainkan dengan izin Allah. 
Bagi setiap masa [penggenapan nubuat] ada ketetapan. 
Allah menghapuskan apa yang Dia kehendaki dan me-
netapkan apa yang Dia kehendaki.” (13:38-39)

14.4.	Nubuat tentang Azab
Dalam kasus wa’id, yakni nubuat tentang kematian, kehan-

curan atau malapetaka, penggenapannya bersyarat pada perilaku 
selanjutnya dari orang-orang yang terhadapnya peringatan itu 
ditujukan. Hukuman yang dinubuatkan itu mungkin terjadi, 
atau mungkin diringankan atau bahkan dibatalkan sama sekali, 
bergantung pada reaksi mereka. Al-Qur’an Suci telah memberi-
kan tiga jenis contoh dalam hal ini.



351

14. Penggenapan Nubuat

Mereka yang tidak mengindahkan peringatan akan datang-
nya malapetaka dan kehancuran tidak dapat lolos dari hukuman. 
Al-Qur’an mengutip contoh Nabi Saleh yang memperingatkan 
kaumnya sebagai berikut:

“Ini adalah unta betina Allah, sebagai tanda bagimu. 
Maka biarkanlah dia makan di bumi Allah, dan jangan-
lah kamu mengganggunya dengan gangguan apa pun, 
(yang karenanya) kamu akan ditimpa siksaan” (7:73).

Namun, reaksi mereka adalah:

“Kemudian mereka sembelih unta betina itu dan me-
reka berlaku angkuh terhadap perintah Tuhan. Dan me-
reka berkata: Hai Saleh, datangkanlah apa yang kamu 
ancamkan itu kepada kami, jika (betul) kamu termasuk 
orang-orang yang diutus (Allah). Karena itu mereka di-
timpa gempa, maka jadilah mereka mayat-mayat yang 
bergelimpangan di tempat tinggal mereka” (7:77-78).

Jenis yang kedua adalah mereka yang, meskipun tidak 
bertobat sepenuhnya setelah mendengar peringatan itu, mera-
sa takut untuk sementara waktu karenanya. Dalam kasus ini, 
bahkan jika mereka tidak menyatakan ketakutan batin mereka 
secara terbuka, Tuhan masih akan memberi mereka masa pe-
nangguhan untuk berpaling kepada-Nya, sehingga hukuman 
itu dapat dihindarkan. Namun, jika mereka menyalahgunakan 
penangguhan ini untuk melanjutkan penentangan mereka 



352

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

terhadap tujuan Ilahi, Tuhan menurunkan hukuman-Nya kepa-
da mereka. Contoh kasusnya adalah Firaun dan kaumnya yang 
menentang Musa. Setiap kali azab dari Tuhan menimpa mereka, 
mereka akan pergi kepada Musa dan berkata:

“Hai tukang sihir, berdoalah kepada Tuhanmu untuk 
kami sesuai dengan perjanjian-Nya denganmu; sesung-
guhnya kami akan benar-benar mengikuti petunjuk” 
(43:49); 

tetapi kemudian, 
“maka tatkala Kami hilangkan azab itu dari mereka, 

seketika itu mereka memungkiri janji” (43:50). 
Ketika hukuman itu datang lagi, mereka akan berkata:
“Ya Tuhan kami, lenyapkanlah azab itu dari kami, 

sesungguhnya kami akan beriman” (44:12).
Sebagai jawaban Tuhan berfirman:
“Sesungguhnya (kalau) Kami akan melenyapkan sik-

saan itu agak sedikit, sesungguhnya kamu akan kembali 
(ingkar)” (44:15).

Akhirnya, ada mereka yang begitu ketakutan oleh nubuat 
malapetaka sehingga mereka berpaling sepenuhnya pada perto-
batan dan memohon ampunan dari Tuhan. Berbicara tentang 
kaum Yunus, Qur’an Suci menyampaikan:

“Dan mengapa tidak ada (penduduk) suatu kota 
yang beriman, lalu imannya itu bermanfaat baginya 
selain kaum Yunus? Tatkala mereka (kaum Yunus itu) 



353

14. Penggenapan Nubuat

beriman, Kami hilangkan dari mereka azab yang meng-
hinakan dalam kehidupan dunia.” (10:98)

Para mufasir klasik membuat tafsiran berikut tentang kasus 
ini:

1.	 “Yunus memberi tahu mereka bahwa batas waktu mereka 
adalah empat puluh malam. Mereka menjawab, Jika kami 
melihat tanda-tanda kehancuran, kami akan beriman kepa-
damu.” (Tafsir Kasyyaf, hal. 599)

2.	 “Yunus diutus ke Niniwe dari Mosul. Penduduk Niniwe 
mendustakannya dan bersikeras dalam [pendustaan] ini. 
Kemudian Yunus menjanjikan kepada mereka hukuman 
yang akan menimpa dalam tiga puluh, atau ada yang me-
ngatakan empat puluh, malam.” (Baidawi, vol. iv, hal. 186)

3.	 “Yunus memberi tahu mereka, Batas waktu kalian adalah 
empat puluh malam.” (Tafsir Kabir, vol. v, hal. 42)

4.	 “Diriwayatkan dari Ibnu Mas’ud dan yang lainnya bahwa 
Tuhan mengutus Yunus kepada penduduk Niniwe di tanah 
Mosul. Mereka menolaknya. Ia kemudian menjanjikan 
kepada mereka datangnya hukuman dalam periode yang 
ditentukan, dan meninggalkan mereka dengan marah.” 
(Fath al-Bari, vol. vi, hal. 325)

5.	 “Setelah tiga puluh lima hari berlalu, awan asap yang me-
nakutkan dan gelap muncul. Awan itu menyelimuti kota 
dan menghitamkan permukaan. Maka mereka mengena-
kan kain karung dan pergi keluar ke lapangan bersama 
wanita dan anak-anak mereka... dan mereka menyatakan 



354

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

keimanan, pertobatan, dan kerendahan hati. Maka Tuhan 
merahmati mereka dan menghilangkan hukuman mereka 
dari mereka. Ini terjadi pada hari Jumat pada hari Asyura 
[yakni, 10 Muharram].”

Contoh lain malapetaka yang dihindarkan dari seseorang 
karena mereka beralih melakukan perbuatan baik dicatat dalam 
sebuah tafsir Al-Qur’an sebagai berikut:

“Seorang pencuci pakaian melewati Yesus dan se-
kumpulan muridnya. Yesus berkata kepada mereka, 
Hadirilah pemakamannya ia pada tengah hari ini. 
Namun, ia tidak mati. Ketika malaikat Jibril muncul, 
Yesus bertanya kepadanya, Bukankah engkau membe-
riku kabar tentang kematian pencuci pakaian ini? Ia 
berkata, Ya, tetapi setelah itu ia bersedekah dengan tiga 
potong roti, dan karena itu hukumannya ditangguh-
kan.” (Ruh al-Bayan, vol. i, hal. 257)

14.5.	Ringkasan
Poin-poin utama yang perlu diingat tentang nubuat telah 

dicatat di atas. Para kritikus yang kurang memiliki pengetahuan 
ini tersandung di sini karena prasangka dan permusuhan mere-
ka. Tetapi studi terhadap Al-Qur’an Suci, Hadis, dan literatur 
Muslim klasik menunjukkan bahwa seluruh subjek nubuat 
adalah ilmu yang nyata yang terminologinya terdiri dari meta-
fora dan kiasan. Sejumlah ambiguitas dan ketidakpastian pasti 



355

14. Penggenapan Nubuat

ditemukan dalam sebuah nubuat, sebagaimana telah ditunjuk-
kan di sini.

Prinsip-prinsip ini juga berlaku pada nubuat Nabi Suci 
Muhammad mengenai zaman akhir ketika, menurut ra-
malan-ramalan ini, dunia akan berpaling dari agama, menjadi 
asing terhadap masalah-masalah rohani, dan lalai terhadap 
perintah-perintah Ilahi. Kesengsaraan Dajjal akan berada pada 
puncaknya, dan pada titik inilah seorang pria yang memiliki 
karakteristik Yesus akan diutus ke dunia untuk kebangkitan 
rohaninya. Nabi Suci, setelah menerima isyarat dari Yang 
Mahatinggi, memberi tahu umat Islam tentang peristiwa-peris-
tiwa dramatis yang akan terjadi setelah kemunculan Dajjal dan 
tentang tanda-tanda kedatangan Al-Masih, menjelaskan kepada 
mereka semua rincian kejadian ini. Semua nubuat ini didomina-
si oleh deskripsi metaforis karena alasan sederhana bahwa Nabi 
Suci diperlihatkan pemandangan masa depan ini melalui indra 
rohani, bukan fisik. Metafora-metafora tersebut memerlukan 
penafsiran sesuai dengan kriteria yang ditetapkan untuk nubuat, 
dan tidak dapat dimaknai secara harfiah.



356

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



357

15. KEMULIAAN 
YESUS

Catatan Penyusun. Bagian ini menyanggah panjang lebar 
propaganda yang tersebar luas terhadap Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad bahwa beliau menggunakan bahasa kasar mengenai 
Yesus. Tulisan-tulisan Hazrat Mirza dikutip untuk menunjuk-
kan penghormatan tinggi yang beliau pegang terhadap Yesus se-
bagai nabi yang diterima dalam Islam. Kemudian, merujuk pada 
kontroversi polemik yang sangat panas antara orang Kristen dan 
Muslim di India pada akhir abad kesembilan belas, gaya jawaban 
yang terpaksa digunakan oleh Hazrat Mirza, untuk membantah 
beberapa tulisan-tulisan Kristen yang buruk terhadap Nabi Suci 
Muhammad, dijelaskan dengan mengutip dari tulisan-tulisan-
nya. Akhirnya, pandangan dan praktik teolog Muslim lainnya, 
baik sebelum maupun sesudah masanya, diberikan, menunjuk-
kan bahwa mereka mengadopsi pendekatan yang persis sama 
seperti yang dilakukan Hazrat Mirza. Bahkan bahasa dan nada 
tulisan mereka jauh lebih keras daripada beliau.



358

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

15.1.	Hazrat Mirza memuliakan Yesus sebagai Nabi 
Allah

Salah satu tuduhan yang diajukan terhadap Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad adalah bahwa beliau “menghina” Yesus Kristus 
dan menggunakan kata-kata yang menyinggung tentangnya. 
Poin pertama yang mematahkan tuduhan ini adalah bahwa, jika 
beliau mengkritik Yesus, bagaimana mungkin beliau menyebut 
dirinya serupa dengan Yesus? Pengakuan Hazrat Mirza sendiri 
adalah bahwa, sesuai dengan Sabda Nabi Suci Muhammad, 
“Ulama yang saleh dari pengikutku akan menjadi seperti nabi-
nabi Bani Israil”, beliau telah datang dalam keserupaan dengan 
Yesus. Seandainya Hazrat Mirza mencaci Yesus, bukankah itu 
akan berdampak pada dirinya sendiri secara setara! Merujuk 
pada poin ini, beliau menulis:

“Muhammad Husain, pada saat ia menyiapkan fatwa 
bahwa halal untuk membunuh saya, melontarkan tu-
duhan palsu terhadap saya bahwa saya telah menghina 
Yesus, dan oleh karena itu saya pantas dibunuh. Ini ada-
lah fitnah belaka dari Muhammad Husain. Mengingat 
bahwa pengakuan saya adalah bahwa saya adalah Al-
Masih yang Dijanjikan dan bahwa saya memiliki kemi-
ripan dengan Yesus, setiap orang dapat mengerti bahwa 
jika, Naudzubillah, saya mencela Yesus, bagaimana saya 
dapat berbicara tentang kemiripan saya dengannya, ka-
rena itu akan menyiratkan bahwa saya sendiri buruk.” 
(Majmu’a Ishtiharat, catatan kaki, vol. iii, hal. 78)



359

15. Kemuliaan Yesus

“Dalam tatanan Musa, putra Maryam adalah Al-
Masih yang Dijanjikan, dan dalam tatanan yang di-
tetapkan setelah Nabi Suci Muhammad, saya adalah 
Al-Masih yang Dijanjikan. Jadi saya memuliakan 
orang yang namanya saya sandang. Orang yang me-
ngatakan bahwa saya tidak memuliakan Al-Masih, 
putra Maryam, adalah penghasut dan tukang fitnah.” 
(Kishti-i Nuh, hal. 16)

Pada prinsipnya, dua kutipan ini saja sudah cukup untuk 
menyanggah tuduhan ini. Namun, kami memberikan di bawah 
ini beberapa kutipan lebih lanjut dari buku-buku Hazrat Mirza, 
yang menunjukkan dengan jelas dan meyakinkan bahwa beliau 
tidak melakukan penghinaan apa pun terhadap Yesus as., tetapi 
bahwa beliau memuliakannya dan menyatakan iman kepadanya 
(Yesus) sebagai persyaratan dasar iman.

1.	 “Karena kami meyakini Isa as., sebagai nabiyullah yang 
benar, dan orang yang suci lagi saleh, bagaimana mungkin 
pena kami menulis kata-kata yang merendahkan martabat-
nya.” (Kitab al-Barriyya, hal. 93, di bawah judul Poin paling 
penting untuk perhatian Pemerintah)

2.	 “Saya telah diutus oleh Tuhan juga untuk tujuan agar saya 
meyakini Isa as., sebagai nabiyullah yang benar, suci dan 
saleh, dan menaruh iman pada kenabiannya. Tidak ada 
satu kata pun dalam buku saya mana pun yang mengurangi 
martabatnya, dan siapa pun yang berpikir demikian, ia ke-
liru dan pendusta.” (Ayyam as-Sulh, Halaman Judul, hal. 2)



360

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

3.	 “Melalui perkataan dan perbuatannya, Isa as., menunjuk-
kan dirinya rendah hati dan tidak berdaya, tidak memiliki 
sifat Tuhan apa pun. Dia adalah manusia fana yang lemah, 
meskipun tidak diragukan lagi adalah seorang nabi dan 
utusan Tuhan yang benar.” (Jang Muqaddas, hal. 50)

4.	 “Saya bersumpah demi Allah Yang Mahakuasa bahwa Dia 
telah menyingkapkan dengan jelas kepada saya bahwa Isa 
as., adalah seorang manusia seperti manusia lainnya. Tetapi 
dia adalah nabi, utusan, dan orang pilihan Tuhan yang be-
nar.” (Hujjat al-Islam, hal. 9)

5.	 “ Isa as., damai atasnya, tidak diragukan lagi adalah nabi 
yang dicintai Allah, yang memiliki kualitas-kualitas ter-
tinggi. Dia saleh, mulia, dan orang yang telah menemukan 
Tuhan. Tetapi dia bukan Tuhan.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. 
ii, hal. 376)

6.	 “Karena Qur’an Suci telah bersaksi atas kenabian Isa as., 
kami menyebut Yesus nabi yang benar dan meyakininya 
demikian, dan kami menyatakan pengingkaran terhadap 
kenabiannya sebagai kekafiran yang nyata.” (Zia al-Haq, 
hal. 41)

7.	 “Dan jika keberatannya adalah bahwa nabi tertentu telah 
dihina [oleh saya], dan bahwa ini merupakan kekafiran, 
jawabannya hanyalah, Semoga laknat Allah menimpa 
para pendusta! Kami beriman kepada semua nabi dan 
memuliakan mereka. Beberapa kata, yang tepat dalam 
konteks yang semestinya, bukanlah sebagai cacian, me-
lainkan sebagai cara mendukung doktrin keesaan Tuhan. 
Perbuatan dinilai berdasarkan niat. Orang-orang seperti 



361

15. Kemuliaan Yesus

Anda telah menyatakan penulis Taqwiyyat al-Iman [Sayyid 
Muhammad Ismail Syahid] sebagai kafir karena mereka 
menemukan kata-kata semacam itu dalam buku ini yang 
mereka anggap menghina para nabi dan menyamakan 
mereka dengan pencuri. Jawabannya, seperti jawaban saya, 
juga adalah bahwa ‘Perbuatan dinilai berdasarkan niat’.” 
(Anwar al-Islam, hal. 34)

8.	 “Tuhan juga telah memberi tahu saya bahwa Yesus pada 
kenyataannya adalah salah satu hamba-Nya yang paling 
dicintai dan saleh, dan termasuk mereka yang dipilih 
oleh Tuhan, dan termasuk mereka yang disucikan Tuhan 
dengan tangan-Nya sendiri dan dijaga di bawah naungan 
cahaya-Nya. Tetapi dia bukan Tuhan, sebagaimana yang di-
bayangkan. Namun, dia adalah orang yang sampai kepada 
Tuhan, dan termasuk orang-orang sempurna yang jumlah-
nya sedikit.” (Tuhfah Qaisariyyah, hal. 20-21)

9.	 “Saya meyakini bahwa tidak ada orang yang mencaci orang 
saleh seperti Husain atau Yesus dapat bertahan hidup 
bahkan satu malam pun, melainkan disusul oleh ancaman 
Ilahi [yang terkandung dalam Hadis, lihat Bukhari 81:38]: 
‘Barang siapa memusuhi wali-Ku, Aku menyatakan perang 
terhadapnya’.” (I’jaz Ahmadi, hal. 38)

10.	 “ Isa as., bukan Tuhan tetapi hanya seorang nabi, dan 
tidak lebih sedikit pun. Dan, demi Allah, saya memiliki 
cinta sejati kepadanya sedemikian rupa yang tidak kalian 
miliki. Saya melihatnya dengan cahaya yang dengannya 
kalian tidak dapat melihatnya. Tidak ada keraguan bah-
wa dia adalah nabi Tuhan yang dicintai dan dipilih, dan 



362

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

termasuk mereka yang menerima karunia khusus-Nya, dan 
yang disucikan oleh-Nya. Tetapi dia bukan Tuhan maupun 
putra Tuhan.” (Haqiqat al-Wahy, di bawah pengumuman 
berjudul Da’wat-i-Haq, hal. 5)

11.	 “Intensitas cinta yang diklaim orang Kristen miliki terha-
dap Yesus juga diklaim oleh umat Islam, seolah-olah pri-
badinya adalah warisan yang sama bagi orang Kristen dan 
Muslim, dan saya memiliki hak terbesar [atas klaim ini] 
karena fitrah saya terserap dalam fitrah Yesus, dan fitrahnya 
dalam fitrah saya. Tanda-tanda samawi muncul untuk men-
dukung pengakuan ini, dan setiap orang telah diundang 
untuk memuaskan dirinya sendiri terhadap pengakuan ini 
melalui suatu tanda. Saya telah memberanikan diri menulis 
sebanyak ini di sini karena cinta sejati dan penghormatan 
yang saya miliki terhadap Yesus dalam hati saya, dan semua 
hal yang telah saya dengar dari bibirnya [dalam kasyaf], dan 
pesan yang dia berikan kepada saya, semua hal ini men-
dorong saya untuk dengan hormat menyapa Yang Mulia 
Ratu [Victoria], sebagai utusan dari Yesus, bahwa sebagai-
mana Tuhan telah menjadikan dia penjaga atas nyawa dan 
harta jutaan umat manusia, bahkan, dia telah membuat 
hukum-hukum bahkan untuk kesejahteraan hewan dan 
burung, alangkah baiknya jika Yang Mulia dapat mengalih-
kan perhatian pada cacian terselubung yang ditujukan pada 
martabat Yesus [oleh orang Kristen yang menegaskan bah-
wa dia ‘terkutuk’ selama tiga hari].” (Tuhfah Qaisariyyah, 
hal. 23)



363

15. Kemuliaan Yesus

Tulisan-tulisan Hazrat Mirza di atas memperjelas bahwa 
beliau meyakini Yesus sebagai orang suci dan saleh serta nabi 
Tuhan yang benar. Mengingat kutipan-kutipan ini, bagaimana 
mungkin dituduhkan bahwa beliau menghina Yesus?

15.2.	Jawaban Hazrat Mirza terhadap serangan 
Kristen

Jika para penentang Gerakan Ahmadiyah melihat suasana 
yang ada pada masa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, dan tu-
lisan-tulisan kasar para misionaris Kristen, yang sebagai jawab-
annya, beliau terpaksa menggunakan bahasa yang keras, mereka 
tentu tidak akan mengajukan keberatan ini terhadapnya. Pada 
waktu itu, para pendakwah Kristen biasa menulis kata-kata 
kasar, menyinggung, dan kotor tentang Nabi Suci Muhammad 
sehingga tidak ada orang sopan yang sanggup mendengar atau 
membacanya. Hazrat Mirza berulang kali menyuruh mereka 
untuk menghentikan teknik busuk ini serta tidak menyakiti hati 
umat Islam, tetapi para misionaris itu menjadi semakin berani. 
Tulisan-tulisan seperti Pendeta Imad-ud-Din, Thakar Das, dan 
Fathi Masih, sangat melukai umat Islam. Dan ketika Pendeta 
Fathi Masih menulis surat kepadanya yang mencaci maki Nabi 
Suci Muhammad, Hazrat Mirza terpaksa memberikan jawaban 
balasan berdasarkan Alkitab. Beliau memperjelas bahwa jawab-
annya hanyalah sebagai bentuk pembalasan terhadap surat Fathi 
Masih, sementara beliau sebenarnya meyakini Yesus sebagai nabi 
yang benar dengan derajat tinggi yang diberikan kepadanya oleh 
Al-Qur’an Suci.



364

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Sebagai seorang Muslim yang memiliki rasa kehormatan 
dan harga diri, bukankah sudah menjadi kewajiban Hazrat 
Mirza, dalam menjawab seorang bermulut kotor yang dengan 
sengaja melontarkan cacian semacam itu untuk menyakitinya, 
bahwa beliau tidak hanya harus membantah tuduhan-tuduhan 
itu tetapi juga membalas terhadap keyakinan si pemfitnah itu 
sendiri untuk menghentikannya menulis kebohongan dan ke-
kotoran semacam itu di masa depan. Bahkan dalam pembalasan 
ini, Hazrat Mirza sangat berhati-hati untuk menjelaskan bahwa 
beliau tidak mengkritik nabi Isa yang telah disebutkan dalam 
Al-Qur’an, melainkan mengarahkan kritiknya pada Yesus yang 
disebut orang Kristen sebagai Tuhan dan putra Tuhan, bukan 
Yesus yang asli melainkan Yesus yang ada dalam imajinasi mere-
ka. Demikianlah beliau menulis:

1.	 “Apa yang telah saya tulis adalah jawaban balasan berda-
sarkan Injil. Jika tidak, saya menghormati Yesus dan meya-
kininya sebagai nabi yang saleh dan terhormat.” (Faryad-i 
Dard, catatan kaki, hal. 79)

2.	 “Apa pun yang keluar dari pena saya tentang Yesus yang 
tampaknya bertentangan dengan martabatnya adalah seba-
gai jawaban balasan. Faktanya, kami telah mengutip kata-
kata orang-orang Yahudi. Jika para pendakwah Kristen 
berperilaku dengan cara yang beradab dan takut kepada 
Tuhan, dan tidak melontarkan cacian kepada Nabi Suci 
kami, umat Islam di pihak mereka akan dua puluh kali 
lebih hormat daripada mereka.” (Chashma Masihi, catatan 
kaki, hal. 2)



365

15. Kemuliaan Yesus

3.	 “Di mana-mana dalam tulisan-tulisan kami [seperti ini] 
Al-Masih imajiner orang-orang Kristenlah yang dimaksud. 
Bukan dimaksudkan kepada hamba Allah yang rendah 
hati, Isa putra Maryam, yang disebutkan dalam Al-Qur’an. 
Dan teknik ini kami adopsi setelah mendengarkan cacian 
dari para pendakwah Kristen selama periode empat pu-
luh tahun penuh.... Harus diingat bahwa di masa depan 
pendeta-pendeta yang menghentikan teknik melontarkan 
cacian, dan berbicara dengan sopan santun, kami pun akan 
memperlakukan mereka dengan hormat... Kami sudah le-
lah mendengarkan cacian mereka. Jika seseorang memaki 
ayah orang lain, bukankah orang yang dizalimi itu memi-
liki hak untuk membalas yang setimpal terhadap ayahnya.” 
(Nur al-Quran, Bagian II, hal. 2)

4.	 “Saya memberi Anda pemberitahuan melalui surat ini, bah-
wa jika Anda kembali menggunakan bahasa kotor seperti 
itu dan mengucapkan fitnah kotor terhadap kehormatan 
Nabi Suci Muhammad, saya akan membalas terhadap tu-
han imajiner dan tuhan palsu Anda. Wahai orang bodoh! 
Apakah Anda menuduh Nabi Suci berzina dalam surat 
Anda, dan menyebutnya jahat serta fasik, yang menyakit-
kan hati kami. Kami tidak berpaling ke pengadilan mana 
pun, juga tidak akan melakukannya, tetapi memperingat-
kan Anda supaya dimasa depan agar menahan diri dari ke-
kotoran semacam itu. Takutlah kepada Tuhan, dan jangan 
mencaci Al-Masih, karena pastinya apa yang akan Anda 
katakan tentang Nabi Suci Muhammad akan diterapkan 
kepada Al-Masih imajiner Anda. Namun, kami meyakini 



366

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Al-Masih yang benar itu suci, mulia dan tulus. Dia tidak 
mengaku sebagai Tuhan maupun putra Tuhan, dan mem-
berikan kabar tentang kedatangan Nabi Suci Muhammad 
serta beriman kepadanya.” (Nur al-Quran, Bagian II, hal. 
13)

5.	 “Saya tidak mengatakan apa pun yang tidak sopan tentang 
Yesus. Ini semua adalah fitnah para penentang. Namun, 
karena tidak ada Al-Masih dalam kenyataan yang mengaku 
sebagai Tuhan, menyebut Penutup para Nabi yang akan da-
tang sebagai pendusta, dan mencap Musa sebagai pencuri, 
saya memang mengatakan tentangnya secara seandainya 
bahwa seorang Al-Masih yang mengatakan hal-hal seperti 
itu tidak mungkin orang yang saleh. Tetapi Al-Masih kami, 
putra Maryam, yang menyebut dirinya hamba dan utusan 
Tuhan, dan membenarkan Nabi Suci, kami beriman kepa-
danya.” (Tiryaq al-Qulub, catatan kaki, hal. 77)

6.	 “Jika para pendakwah Kristen mengubah kebijakan mere-
ka sekarang juga, dan bertekad untuk tidak melontarkan 
cacian kepada Nabi Suci kami di masa mendatang, kami 
juga akan bertekad untuk menggunakan bahasa yang lem-
but dalam jawaban-jawaban kami. Jika tidak, apa pun yang 
mereka katakan, mereka akan mendengar jawabannya.” 
(Anjam Atham, catatan kaki pada catatan kaki, Suplemen, 
hal. 8)

7.	 “Perselisihan kami adalah dengan Yesus yang mengaku se-
bagai Tuhan itu, bukan dengan Yesus Nabi pilihan Tuhan 
yang disebutkan beserta rincian mengenai dirinya terdapat 
dalam Qur’an Suci.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. iii, hal. 332)



367

15. Kemuliaan Yesus

8.	 “Harus diingat bahwa pandangan kami ini adalah tentang 
Yesus yang mengaku sebagai Tuhan, dan menyebut nabi-
nabi terdahulu sebagai pencuri, dan tidak mengatakan 
apa-apa tentang Penutup para Nabi kecuali bahwa hanya 
nabi-nabi palsu yang akan datang setelahnya [yakni setelah 
Yesus]. Yesus seperti itu tidak disebutkan di mana pun da-
lam Al-Qur’an.” (Anjam Atham, hal. 13)

9.	 “Para pembaca harus memperhatikan, bahwa kami harus 
berbicara dengan cara yang sama tentang agama Kristen 
seperti yang mereka gunakan terhadap agama Islam. Orang 
Kristen pada kenyataannya tidak meyakini ‘Isa [Yesus] 
as, kami yang menyebut dirinya hanya seorang hamba 
dan nabi, meyakini nabi-nabi terdahulu sebagai orang 
saleh, beriman kepada Nabi yang akan datang, Nabi Suci 
Muhammad, dan telah bernubuat tentangnya. Mereka me-
yakini seorang pria bernama Yasu yang tidak disebutkan 
dalam Qur’an Suci, yang, mereka yakini, mengaku sebagai 
Tuhan dan menyebut nabi-nabi terdahulu sebagai pencuri. 
Mereka juga mengatakan bahwa orang ini mendustakan 
Nabi Suci Muhammad kami, dan bernubuat bahwa semua 
orang yang mengaku [sebagai nabi] yang datang setelahnya 
adalah pendusta. Para pembaca harus ingat untuk tidak 
menganggap kata-kata keras kami berlaku untuk ‘Isa as., 
[nama Muslim untuk Yesus], tetapi kata-kata itu ditulis 
berkenaan dengan Yasu, yang jejaknya tidak ditemukan da-
lam Al-Qur’an atau Hadis.” (Arya Dharm, Halaman judul, 
terakhir, di bawah judul Untuk perhatian Para Pembaca)



368

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.	 “Karena Pendeta Fathi Masih telah mengirimkan surat 
yang sangat kotor kepada kami, di mana ia menuduh Nabi 
Suci Muhammad kami berzina, dan selain ini, telah meng-
gunakan banyak kata sebagai cacian dan umpatan, oleh 
karena itu, kami disarankan untuk menerbitkan jawaban 
atas suratnya; maka buku kecil ini ditulis. Diharapkan para 
pendakwah Kristen akan membacanya dengan cermat dan 
tidak merasa sakit hati dengan kata-katanya, karena itu se-
mua adalah konsekuensi dari bahasa kasar dan cacian yang 
sangat kotor yang diberikan Tuan Fathi Masih. Meskipun 
demikian, kami memperhitungkan martabat suci Al-Masih 
as, dan, sebagai balasan atas kata-kata keras Fathi Masih, se-
orang Al-Masih imajiner [orang Kristen] telah disebutkan. 
Bahkan ini dilakukan karena kebutuhan yang mendesak, 
sebab orang bodoh ini telah menumpuk banyak cacian ke-
pada Nabi Suci Muhammad, dan telah menyakiti perasaan 
kami.” (Nur al-Quran, Bagian II, hal. 3)

11.	 “Jika Tuhan mengaruniakan kepadamu sopan santun, kami 
akan menjelaskan hal-hal kepadamu dengan kebaikan 
dan belas kasih, seperti yang dilakukan seseorang kepada 
anak-anak, dan memuaskanmu dalam semua hal dengan 
cinta dan kesopanan. Tetapi kalian menyerang kami seperti 
binatang liar, dan menggunakan kata-kata kasar, bukan 
karena kemarahan atau emosi, tetapi untuk menimbulkan 
rasa sakit. Jika kalian siap untuk menggunakan akhlak yang 
baik dan meninggalkan perilaku seperti binatang ini, kami 
juga siap untuk menunjukkan cinta, kesopanan, dan rasa 
hormat.” (Maktubat Ahmadiyya, Vol. iii, hal. 33)



369

15. Kemuliaan Yesus

12.	 “Tersisa masalah penggunaan kata-kata keras sesekali da-
lam menjawab orang-orang Kristen. Ini sangat sederhana: 
ketika perasaan kami sangat terluka oleh serangan yang 
tidak pantas dari segala jenis caci maki terhadap Nabi 
Suci Muhammad, maka sebagai peringatan saja, jawaban 
balasan diberikan berdasarkan kitab suci yang mereka 
akui. Orang-orang ini harus melihat, apakah mereka dapat 
menunjukkan poin apa pun yang telah kami buat tentang 
Yesus sebagai pembalasan yang tidak berasal dari Inji? Kami 
tentu tidak dapat tetap diam mendengar penghinaan yang 
ditumpuk kepada Nabi Suci Muhammad. Jenis jawaban 
ini dapat ditemukan dalam Al-Qur’an Suci sendiri, seperti 
misalnya, ‘Apakah (patut) untuk kamu (anak) laki-laki dan 
untuk-Nya (anak) perempuan’ [53:21], dan ‘Tanyakanlah 
kepada mereka apakah Tuhanmu mempunyai anak-anak 
perempuan dan mereka mempunyai anak-anak laki-laki’ 
[37:149]. Orang-orang itu biasa menyebut malaikat se-
bagai putri-putri Tuhan. Tuhan berfirman, Apakah kamu 
memiliki anak laki-laki dan Aku memiliki anak perempu-
an? Singkatnya, memberikan jawaban balasan adalah tek-
nik debat. Jika tidak, kami meyakini Yesus sebagai utusan 
Tuhan dan manusia pilihan yang mulia.” (Ruhani Khaza’in, 
No. 2, vol. ix, hal. 479-480)

13.	 “Terkadang jawaban balasan harus diberikan, sebagaimana 
tuntutan keadaan. Ketika perasaan sangat terluka, maka 
untuk memperingatkan orang Kristen bahwa jika ini 
mereka sebut kritik, kami juga dapat memberikan jawab-
an serupa, poin-poin ini disajikan dari kitab suci mereka 



370

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sendiri. Jenis jawaban ini juga sering ditemukan dalam 
Al-Qur’an Suci. Jawaban kami hanya dimaksudkan untuk 
memperingatkan para pendakwah Kristen, jika tidak, kami 
meyakini Yesus sebagai utusan dan orang pilihan Tuhan.” 
(ibid., hal. 470-471)

14.	 “Saya dituduh telah menghina Nabi Isa as, dan Imam 
Husain, padahal saya meyakini mereka sebagai orang yang 
saleh dan suci. Saya dianggap berbicara tidak sopan tentang 
Yesus dan mencacinya, padahal saya meyakininya sebagai 
nabi besar dan hamba Tuhan yang saleh.” (ibid., hal. 442)

15.	 “Seandainya benar bahwa Yesus memang putra Tuhan, 
atau Tuhan, saya akan menjadi orang pertama yang me-
nyembahnya. Saya akan mendakwahkan ketuhanannya 
di seluruh negeri, dan meskipun saya harus menanggung 
penganiayaan atau menghadapi kematian dan dimutilasi 
demi tujuan tersebut, saya tidak akan menahan diri untuk 
mengajak orang-orang kepadanya. Tetapi, wahai orang-
orang terkasih, semoga Tuhan merahmati kalian dan mem-
buka mata kalian, Yesus bukanlah Tuhan, melainkan hanya 
seorang nabi, tidak lebih sedikit pun. Dan, demi Allah, 
saya memiliki cinta sejati kepadanya sedemikian rupa 
yang tidak kalian miliki. Saya melihatnya dengan cahaya 
yang dengannya kalian tidak dapat melihatnya. Tidak ada 
keraguan bahwa dia adalah nabi Tuhan yang dicintai dan 
dipilih, dan termasuk mereka yang menerima karunia khu-
sus-Nya, dan yang disucikan oleh-Nya. Tetapi dia bukan 
Tuhan maupun putra Tuhan.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. iii, 
hal. 574)



371

15. Kemuliaan Yesus

16.	 “Saya memberitahu Anda bahwa sebenarnya, dalam kasus 
Yesus, orang Kristen dan Yahudi menjadi dua ekstrem yang 
berlawanan. Orang Kristen melebih-lebihkan posisinya 
sedemikian rupa sehingga seorang manusia yang tidak 
berdaya, yang dilahirkan dari seorang wanita seperti ma-
nusia biasa, dianggap sebagai Tuhan. Kemudian mereka 
menjatuhkannya begitu rendah sehingga membuatnya ter-
kutuk dan masuk neraka [selama tiga hari]. Orang Yahudi 
menistakannya sedemikian rupa sehingga menjulukinya—
Naudzubillah—sebagai anak haram, yang telah diterima 
oleh beberapa penulis Inggris, dan menimpakan seluruh 
kesalahan kepada Maryam. Tetapi Al-Qur’an Suci datang 
untuk mengoreksi kedua kaum ini. Ia memberitahu orang 
Kristen bahwa Yesus adalah nabiyullah, bukan Tuhan, 
dan dia tidak terkutuk tetapi ditinggikan secara rohani. Ia 
memberitahu orang Yahudi bahwa dia bukan anak haram, 
melainkan bahwa Maryam adalah wanita saleh yang hamil 
melalui ‘penjagaan kehormatannya’. Perihal menuju ke 
ekstrem yang berlawanan ini juga telah terjadi di zaman 
ini dan Tuhan telah mengutus saya untuk memulihkan 
kehormatannya. Umat Islam, karena kejahilan, membuat 
kesalahan dengan memberinya sifat-sifat yang lebih tinggi 
dari manusia, dan tidak menyadari fakta ia telah wafat. 
Orang Kristen menganggapnya disalibkan, dan karenanya 
terkutuk. Waktunya kini telah tiba untuk menghapus se-
mua tuduhan mengenai Yesus ini, yang pernah dihapus 
sebelumnya oleh Nabi Suci Muhammad. Saya harap Anda 



372

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

akan memberikan pertimbangan penuh pada poin-poin 
ini.” (Ruhani Khaza’in, No. 2, vol. iii, hal. 110-111)

Referensi yang diberikan di atas menunjukkan penghor-
matan besar yang dipegang Hazrat Mirza terhadap Yesus, 
dengan meyakininya sebagai nabi dan utusan Tuhan. Adapun 
tulisan-tulisan yang membuat mereka keberatan, itu adalah 
jawaban balasan terhadap caci maki Kristen kepada Nabi Suci 
Muhammad. Hazrat Mirza memperjelas bahwa, untuk tujuan 
jawaban-jawaban ini, Yesus yang disebutkan dalam Al-Qur’an 
Suci dan Yesus dalam konsep Kristen adalah berbeda. Tidak 
membedakan antara Al-Masih yang sebenarnya dan yang imaji-
ner, ketika Hazrat Mirza telah membedakan dengan jelas antara 
keduanya, adalah bertentangan dengan kejujuran dan keadilan.

Fakta inilah yang, karena tidak dipahami, dituduhkan untuk 
memancing kemarahan massa bahwa Hazrat Mirza menghina 
Yesus dan menggunakan kata-kata yang menyinggung tentang-
nya. Teknik memberikan jawaban balasan ini tidak diciptakan 
oleh Hazrat Mirza, tetapi, pada kenyataannya, sebelum beliau 
maupun sesudah beliau banyak teolog dan penulis Muslim dari 
Ahlus Sunnah dan Ahlul Hadits mengadopsi metode yang sama 
terhadap literatur cacian Kristen.

15.3.	Ulama Muslim mengkritik Yesus dalam Injil
1. Maulavi Rahmatullah ‘Muhajir Makki’:
i.	 “Karena para pendakwah Kristen menggunakan kata-kata 

kasar tentang Nabi Suci Muhammad, Al-Qur’an Suci dan 
Hadis, dalam ucapan maupun tulisan, dan tidak takut akan 



373

15. Kemuliaan Yesus

konsekuensi di Akhirat, serta memberikan argumen-argu-
men yang menipu, kami terpaksa memberikan mereka ja-
waban balasan dengan mata uang yang sama dan mengutip 
kisah-kisah dari kitab suci mereka sebagai contoh. Namun, 
bukanlah bagian dari keyakinan saya untuk mengkritik 
dan mencaci nabi mana pun, juga bukan tujuan saya un-
tuk mengolok-olok perintah agama mereka. Saya menolak 
gagasan semacam itu seribu kali. Merupakan bagian dari 
iman kami untuk percaya kepada rasul-rasul Allah yang 
benar.” (Izalat-ul-Auham, kata pengantar, hlm. 5)

ii.	 “Tampak dari bagian-bagian ini [dari Injil] bahwa la-
wan-lawan Yesus meyakininya rakus dan suka minum. 
Seorang wanita biasa mencium kakinya, mengoleskan we-
wangian padanya... dan setiap kali dia datang, wanita itu 
akan terus mencium kakinya dan tidak berhenti. Melihat 
hal ini, orang-orang Farisi dan yang lainnya menjadi jijik 
padanya. Karena tindakan-tindakannya ini, dia mengam-
puni dosa-dosa wanita asusila ini. Banyak wanita bersaha-
bat dengannya. Oleh karena itu seorang kritikus dapat me-
ngatakan bahwa, karena dia adalah seorang pemuda yang 
tampan, para wanita biasa menemaninya karena cinta, dan 
melayaninya dengan harta benda mereka. Cintanya kepada 
banyak dari mereka adalah fakta yang diketahui, dan ka-
rena kebiasaan minumnya dia biasa melayani kebutuhan 
mereka. Dia tidak perlu menikah, sama seperti ada ribuan 
petapa yang duduk di tepi sungai Gangga dan Yamuna 
yang, dengan mengadopsi gaya ini, tidak perlu menikah.” 
(ibid., hal. 368)



374

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Maulavi Aal Hasan:
i.	 “Semoga Allah menjauhkan seseorang dari mencaci dan 

mendustakan para nabi, tetapi saya menulis ini hanya un-
tuk menjawab tuduhan para pendakwah Kristen.” (Istiftar, 
hal. 419)

ii.	 “Para pendakwah Kristen percaya bahwa Tuhan masuk 
ke dalam rahim Maryam sebagai janin, dan tinggal dalam 
darah haid selama berbulan-bulan. Dia kemudian ber-
kembang menjadi segumpal daging, dan tulang-tulangnya 
tumbuh. Setelah ini, dia keluar dari jalan lahir. Dia biasa 
buang air besar dan kecil, hingga setelah dewasa dia menja-
di murid Yohanes Pembaptis. Akhirnya dia menghabiskan 
tiga hari di neraka sebagai orang yang terkutuk.” (ibid., hal. 
350)

iii.	 “Dari wacana kedua dan ketiga bab kedelapan Injil ketiga, 
tampak bahwa banyak pelacur biasa membantunya dengan 
harta benda mereka. Jadi jika orang-orang Yahudi, karena 
kejahatan dan kedengkian, menuduh bahwa Yesus adalah 
seorang pemuda tampan yang ditemani para pelacur untuk 
tujuan tidak bermoral, dan inilah sebabnya dia tidak me-
nikah, tetapi biasa berpura-pura bahwa dia tidak memiliki 
kecenderungan terhadap wanita, jawaban apa yang dapat 
diberikan?” (ibid., hal. 391)

iv.	 “Mengapa putra Maryam bisa menjadi Tuhan, tetapi put-
ra Kosliya, yakni Ramchandra, dan putra Deoki, yakni 
Kahniya, tidak bisa menjadi Tuhan, yang diyakini oleh 
orang-orang Hindu sebagai Tuhan sebagaimana Anda 



375

15. Kemuliaan Yesus

menganggap Yesus?” (Istiftar, catatan kaki untuk Izalat-ul-
Auham, hal. 21)

3. Syah Abdul Aziz
Beliau adalah putra Syah Waliyullah dan seorang teolog 

terpelajar dengan haknya sendiri. Jawabannya kepada seorang 
Kristen tercatat sebagai berikut:

“Suatu ketika seorang pendakwah Kristen datang 
kepada Syah dan bertanya, Apakah nabi Anda kekasih 
Allah. Beliau menjawab, Ya. Orang Kristen itu berkata, 
Mengapa beliau tidak memohon kepada Allah untuk 
menyelamatkan Imam Husain, atau apakah permo-
honannya tidak didengar! Syah menjawab, Nabi me-
mang memohon kepada Allah, tetapi beliau menerima 
jawaban: Cucumu telah mati syahid secara zhalim oleh 
umatmu, tetapi pada saat ini Aku sedang mengingat 
penyaliban putra-Ku sendiri, Yesus.” (Raud Kausar, 
sejarah Islam Urdu di anak benua India, oleh Syekh 
Ikram, hal. 590)

4. Maulavi Muhammad Qasim Nanotavi
Beliau adalah pendiri Sekolah Deoband. Beliau menulis:

“Orang-orang Kristen yang mengaku sangat mencin-
tai Yesus pada kenyataannya tidak mencintainya karena 
cinta mereka didasarkan pada anggapan bahwa dia 
adalah putra Tuhan. Tetapi ini hanya dalam imajinasi 



376

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mereka, dan mereka menyembah citra fiktif tentangnya 
dan itulah yang mereka cintai. Allah telah menjauhkan 
Yesus dari menjadi perantara mereka.” (Hadyat asy-
Syi’ah, hal. 244)

5. Maulavi Sanaullah dari Amritsar
Penentang Gerakan Ahmadiyah ini menyunting surat kabar 

Ahl-i Hadits yang memuat komentar-komentar berikut:
i.	 “Membuat sesuatu seperti anggur yang merupakan akar 

dari segala kejahatan, lalu menyajikannya pada pesta per-
nikahan, dan berpartisipasi dalam pesta para peminum itu 
bersama ibunya, tercatat dalam Injil Yohanes, sementara 
kitab-kitab Perjanjian Lama telah melarang anggur dengan 
ketat.” (Ahl-i Hadits, 3 Maret 1939)

ii.	 “Al-Masih dengan pengakuannya sendiri bukanlah orang 
yang baik.... Injil menunjukkan bahwa dia membiarkan 
wanita-wanita asing mengoleskan wewangian padanya — 
Matius 26:6, Markus 14:3, Yohanes 12:6.” (ibid., hal. 9)

iii.	 “Ketika Al-Masih, dengan menghina ibunya dan mem-
perlakukannya dengan meremehkan, menentang perintah 
tegas dari hukum agama sebelumnya serta ajarannya sendi-
ri, keraguan apa yang mungkin tersisa tentang ketidaksuci-
annya dari dosa.... Injil-injil juga menunjukkan bahwa dia 
menggunakan bahasa yang kasar dan keras terhadap para 
sesepuh Yahudi, lihat Matius 23.” (ibid., hal. 9)



377

15. Kemuliaan Yesus

6. ‘Tafsir Sana’i’ karya Sanaullah
Dalam tafsir Urdu-nya tentang Al-Qur’an, Maulavi 

Sanaullah menulis:

“Menyamakan Taurat dan Injil dengan... adalah 
karena kondisinya saat ini, yang berisi kisah-kisah se-
perti Luth mabuk dan melakukan hubungan sedarah 
(inses) dengan putri-putrinya — Kejadian bab 9 — 
dan Al-Masih menunjukkan mukjizat memperbanyak 
jumlah anggur di sebuah pesta ketika anggur itu habis 
— Yohanes bab 2. Jika tidak, Taurat dan Injil yang se-
benarnya berisi cahaya, petunjuk, dan rahmat.” (Tafsir 
Sana’i, vol. ii, hal. 17)

7. Maulana Sayyid Abul A’la Maududi:
“Faktanya adalah bahwa orang-orang ini [Kristen] 

tidak percaya pada sejarah Al-Masih yang benar-benar 
muncul, tetapi dalam pikiran mereka, mereka telah 
menciptakan Al-Masih imajiner yang telah mereka 
jadikan Tuhan.” (Tafhim al-Quran, vol. i, hal. 491)

8. Maulavi Ahmad Din Gakharwi:
i.	 “Para pembaca harus memperhatikan bahwa kami meyakini 

Yesus sebagai nabi yang benar, dan menghormatinya seper-
ti utusan Tuhan lainnya. Kami meyakini adalah kekafiran 
yang nyata untuk mencacinya atau mencaci nabi lainnya. 
Oleh karena itu contoh Al-Masih yang akan kami kemuka-
kan sebagai jawaban balasan terhadap keberatan-keberatan 



378

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

[terhadap Islam] tidak boleh dianggap sebagai keyakinan 
kami. Karena, jawaban tuduhan kami akan didasarkan 
pada Injil sebagaimana adanya saat ini.” (Taqdis Sayyid al-
Abrar ‘an Muta’an az-zina, hal. 4)

ii.	 “Dimohon kepada para pendakwah Kristen agar mereka, di 
masa depan, menahan diri dari melontarkan cacian kepada 
Pendiri Islam, agar agama mereka sendiri tidak terekspos. 
Kehormatan seseorang ada di tangannya sendiri.” (ibid., 
hal. 47)

9. Hafiz Qamaruddin
Beliau adalah pemimpin rohani di Sayyal Syarif, Punjab. 

Beliau menulis:

“Seorang anak laki-laki dari antara mereka bernama 
Perez, yang merupakan leluhur Daud, Sulaiman, dan 
Yesus. Tamar ini [ibu Perez, yang disebut pelacur dalam 
Kejadian Bab 38] adalah leluhur para nabi Bani Israil 
dan Yesus.” (Buku Isaee Mazhab, hal. 4-5, diterbitkan 
oleh Dar at-Tabligh, Sayyal Syarif )

10. Maulavi Abul Mahmud:
“Tiga leluhur perempuan Yesus adalah pezina dan 

wanita tidak bermoral, dan empat leluhur laki-laki juga 
berkarakter buruk.... Apa yang bisa tersisa dari karak-
ter dan posisi seorang pria yang datang setelah begitu 
banyak pezina laki-laki dan perempuan.” (Islam Aur 
Isaeeat, hal. 73)



379

15. Kemuliaan Yesus

11. Maulavi Abdul Haqq Haqqani
Dalam tafsir Al-Qur’an-nya, beliau menulis:

“Wanita-wanita muda biasa menemani Yesus dan 
murid-muridnya, membuat orang-orang Yahudi curi-
ga.” (Tafsir Haqqani, vol. i, Mukadimah, hal. 69)

Ketika orang-orang keberatan dengan kata-kata di atas, 
Maulavi Abdul Haqq Haqqani menambahkan catatan kaki ber-
ikut pada poin ini:

“Seorang Kristen yang menyamar dengan nama palsu 
Muhammad Salih dan Muhammad Sadiq, membuat 
nubuat palsu untuk mencemooh Islam, telah membuat 
tuduhan atas kata-kata di atas, untuk mendiskreditkan 
penulis ini, bahwa saya menyebut Yesus seorang pezina. 
Siapa pun yang memiliki sedikit saja keakraban dengan 
tulisan Urdu dapat segera memungkiri penyamar 
Kristen ini dan mengatakan bahwa ini adalah tuduh-
an palsu.” (ibid., catatan kaki, buku diterbitkan oleh 
Kutub Khana Na’imiyyah dari Deoband)

12. Bapak Aziz, B.A., editor, ‘Madinah’:
“Al-Masih yang wajib diimani [dalam Qur’an Suci] 

tidak memiliki hubungan yang jauh sekalipun dengan 
Al-Masih yang digambarkan dalam Injil, yang tentang-
nya baik orang Kristen maupun Yahudi telah membuat 



380

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

jenis tuduhan terburuk.” (Madinah, 21 Desember 
1932)

13. Maulavi Muhammad Usman Farqleet
i.	 Dalam Al-Jami’at, organ resmi Jami’at al-’Ulama Hind 

(Dewan Ulama India), beliau menulis:
“Tujuan dari diskusi di atas adalah untuk menun-

jukkan bahwa orang-orang Kristen mencoba mem-
buktikan keunggulan Al-Masih yang disalibkan di 
atas Nabi Suci Muhammad dari Al-Qur’an. Di sisi 
lain, Al-Qur’an tidak menyebutkan maupun meng-
gambarkan keunggulan Al-Masih yang disalibkan, 
karena orang-orang Kristen secara keliru menganggap 
orang yang disalibkan itu sebagai Al-Masih. Namun, 
Al-Qur’an memang berbicara tentang Al-Masih yang 
tidak disalibkan. Oleh karena itu setiap orang yang 
cerdas dan berpikiran adil dapat melihat bahwa, ka-
rena tidak ada penyebutan Al-Masih yang disalibkan 
dalam Al-Qur’an, bagaimana mungkin orang Kristen 
membuktikan keunggulannya dari Al-Qur’an Suci.” 
(Surat kabar *Al-Jami’at*, 20 November 1932)

ii.	 Dalam sebuah debat dengan mubaligh Kristen Ahmad 
Masih, Maulavi Muhammad Usman Farqleet berkata 
kepadanya:

“Ada tiga Al-Masih: Al-Masih Al-Qur’an, Al-Masih 
Injil, dan Al-Masih Dajjal [Anti-Kristus]. Mengapa 
Anda memberikan argumen untuk menunjukkan 



381

15. Kemuliaan Yesus

keunggulan Al-Masih Al-Qur’an? Berikanlah buk-
ti untuk menunjukkan keunggulan Al-Masih 
Injil Anda. Al-Masih Al-Qur’an adalah satu 
orang, dan Al-Masih Injil adalah orang lain.” 
Atas hal ini, Pendeta Ahmad Masih menjawab: 
“Ketika Mirza Ghulam Ahmad membedakan an-
tara Al-Masih Al-Qur’an dan Al-Masih Injil, be-
liau dinyatakan kafir oleh kalian, tetapi ketika 
Anda mengatakan hal yang sama, Anda dinyata-
kan sebagai pahlawan Islam. Mengapa Anda tidak 
dinyatakan kafir karena meniru Mirza Sahib?” 
(*Paigham Sulh*, 3 Maret 1933, hal. 5)

Apakah para kritikus masih memiliki keraguan menge-
nai metode yang digunakan oleh Hazrat Mirza? Jika mereka 
menganggap benar untuk menuduh beliau menghina Yesus, 
dan oleh karena itu menjatuhkan segala macam vonis terha-
dap beliau, sebaiknya mereka terlebih dahulu memurtadkan 
pemimpin-pemimpin mereka sendiri yang diakui, yang seperti 
Hazrat Mirza, membedakan antara Al-Masih Al-Qur’an dan 
Al-Masih Injil, dan merujuk yang terakhir sebagai “Al-Masih 
yang disalibkan”, serta menerima semua tuduhan terburuk yang 
dinisbahkan kepadanya.

Perlu dicatat bahwa Hazrat Mirza adalah orang yang menu-
lis artikel tak terhitung jumlahnya tentang kesucian para nabi 
dari dosa (ishmah) dan menyatakan semua nabi bebas dari dosa 
(sementara banyak penafsir Al-Qur’an menisbahkan perbuatan 
dosa kepada banyak nabi, misalnya, Daud).



382

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



383

16. Kelahiran Yesus

16. KELAHIRAN 
YESUS

Catatan Penyusun. Masalah ini harus dibahas dalam bukti 
kami karena para tergugat telah mendalilkan bahwa Ahmadiyah 
Lahore adalah kafir karena mereka menolak kelahiran perawan 
Yesus, dan meyakini bahwa ia dikandung oleh Maryam dalam 
pernikahan melalui suaminya. Bagian ini menunjukkan bah-
wa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad sendiri meyakini kelahiran 
perawan, sebagaimana para tergugat, dan oleh karena itu argu-
men ini tidak dapat digunakan untuk melawannya. Mengenai 
pandangan Ahmadiyah Lahore, harus ditunjukkan bahwa 
keyakinan akan kelahiran perawan Yesus sama sekali bukan 
bagian dari rukun iman Islam, juga tidak terbukti secara meya-
kinkan dari Al-Qur’an Suci. Di sini ditunjukkan bahwa Hazrat 
Mirza memberikan kebebasan kepada para pengikutnya untuk 
menyimpulkan dari Al-Qur’an bahwa Yesus memiliki seorang 
ayah. Beliau memberi tahu para penanya bahwa keyakinannya 
sendiri tentang masalah ini murni bersifat pribadi, didasarkan 
pada mengikuti pandangan mayoritas Muslim, daripada petun-
juk Ilahi yang spesifik.



384

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Bagian ini kemudian memberikan argumen rinci dari Al-
Qur’an dan Hadis untuk menunjukkan dasar-dasar meyakini 
bahwa Yesus memiliki seorang ayah. Kemudian mengutip pan-
dangan banyak ulama Muslim yang tidak menerima kelahiran 
perawan, atau menganggap diperbolehkan dalam Islam untuk 
menolak keyakinan ini. Kemudian pendapat yang dipegang oleh 
para pengikut terkemuka Hazrat Mirza diberikan, yang juga 
menunjukkan bahwa sama sekali tidak esensial untuk meyakini 
kelahiran perawan. Pada akhirnya, posisi Ahmadiyah Lahore 
dipaparkan sebagaimana diberikan oleh Maulana Muhammad 
Ali: Pandangan mana pun tentang kelahiran Yesus yang diambil 
seseorang, itu tidak akan memengaruhi rukun iman dan rukun 
Islamnya dengan cara apa pun.

16.1.	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
Sejak awal, umat Islam berbeda pendapat tentang masalah 

kelahiran Yesus. Sebagian percaya bahwa ia lahir tanpa peran-
taraan seorang ayah, sementara yang lain berpendapat bahwa 
ia memiliki seorang ayah. Ini bukan masalah iman melainkan 
masalah sejarah. Menerima Yesus sebagai nabi adalah apa yang 
dituntut dari seorang Muslim dalam hal rukun iman.

1.	 Mengenai Imam kami, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, 
beliau secara pribadi meyakini bahwa Yesus lahir tanpa 
perantaraan seorang ayah. Beliau menulis:



385

16. Kelahiran Yesus

i.	 satu doktrin yang kami pegang adalah bahwa Yesus Kristus 
dan Yohanes Pembaptis keduanya lahir secara mukjizat.... 
Dan rahasia dalam menciptakan Yesus dan Yohanes dengan 
cara ini adalah manifestasi dari tanda yang besar. Dan hal 
pertama yang Dia [Tuhan] lakukan untuk mewujudkan hal 
ini adalah penciptaan Yesus tanpa ayah melalui manifestasi 
kekuasaan Ilahi semata.” (Mawahib ar-Rahman, hal. 70-72)

ii.	 yang melandasinya adalah penciptaannya [Yesus Kristus] 
tanpa perantaraan ayah manusia, dan rinciannya adalah 
bahwa golongan tertentu dari orang Yahudi, yaitu orang-
orang Saduki, adalah pengingkar Kebangkitan, maka Tuhan 
memberi tahu mereka melalui beberapa nabi-Nya bahwa 
seorang putra dari antara Jemaat mereka akan lahir tanpa 
ayah, dan ini akan menjadi tanda kebenaran Kebangkitan.” 
(Hamamat al-Bushra, hal. 90)

iii.	 “Penceramah [Arya Samaj] juga keberatan terhadap 
Maryam yang mengandung anak oleh Roh Kudus dan ter-
hadap Yesus yang lahir dari Maryam saja. Jawabannya ada-
lah bahwa hal ini dilakukan oleh Tuhan yang sama yang, 
menurut ajaran Arya Samaj, menciptakan jutaan manusia 
pada permulaan setiap penciptaan baru, sama seperti sayur-
an tumbuh dari bumi. Jika, menurut ajaran Weda, Tuhan 
telah menciptakan dunia jutaan kali, bahkan berkali-kali 
tanpa hitungan, dengan cara ini, dan tidak ada kebutuhan 
bahwa laki-laki dan perempuan harus bersatu agar seorang 
anak dapat lahir, di manakah salahnya jika Yesus Kristus 
lahir dengan cara yang sama?” (Chashma Ma’rifat, hal. 217)



386

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 Pandangan yang persis sama diajukan oleh Syah Waliyullah 
dari Delhi dalam bukunya Ta’wil al-Ahadits, yang ditulis 
pada abad kedelapan belas.

3.	 Ketika Guru Imam-ud-Din dari Gujrat hendak menulis bu-
kunya at-Tanqih fi wiladah-al-Masih, di mana ia membuk-
tikan Yesus memiliki seorang ayah, ia menulis surat kepada 
berbagai teolog Muslim termasuk Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad, meminta pendapat mereka tentang masalah ini. 
Atas perintah Hazrat Mirza, balasan berikut dikirimkan:

“Sebagai balasan atas kartu pos Anda tanggal 19 
September 1894, dinyatakan bahwa pada saat ini Al-
Masih yang Dijanjikan sedang sibuk dengan masa-
lah-masalah keagamaan yang begitu penting sehingga 
beliau tidak dapat mengalihkan perhatiannya ke tem-
pat lain. Beliau mengatakan bahwa jika Allah Yang 
Mahakuasa mewahyukan sesuatu kepadanya tentang 
hal ini, Anda pasti akan diberitahu. Konsentrasi seseo-
rang tidak bekerja di bawah arahannya sendiri. Ketika 
Tuhan ingin menyingkapkan sesuatu demi kepenting-
an umat manusia, Dia mengarahkan perhatian hamba-
Nya ke titik itu.

“Salam takzim, Abdul Karim, Qadian, 23 September 
1894.”

Mereka yang datang dari Tuhan tidak mengatakan atau me-
lakukan apa pun tanpa perintah Tuhan. Oleh karena itu Hazrat 
Mirza menjawab bahwa Tuhan belum menyingkapkan apa pun 



387

16. Kelahiran Yesus

kepadanya tentang kelahiran Yesus. Jika Tuhan mewahyukan 
sesuatu, beliau akan memberitahunya.

4.	 Hazrat Mirza juga seorang ulama peneliti yang hebat. 
Selain mengungkapkan keyakinan pribadinya tentang poin 
ini, beliau juga menulis tentang Hukum Penciptaan dalam 
konteks umum sebagai berikut:

i.	 “Manusia pada asalnya tidak diciptakan dari sperma, tetapi 
satu makhluk diciptakan dari yang lain. Setelah itu, hukum 
kedua berlaku, di mana manusia diciptakan dari sperma.” 
(Chashma Ma’rifat, hal. 215)

ii.	 “Setiap manusia dilahirkan dari laki-laki dan perempuan. 
Jika Anda mengikuti rantai ini hingga ke asalnya, maka 
umat manusia akan terbukti keturunan dari Adam dan 
istrinya.” (10 Juni 1903)

iii.	 “Setiap orang yang berakal sehat harus mengakui bahwa 
era pertama adalah periode penciptaan Ilahi yang murni, 
ketika hukum umum yang berlaku adalah bahwa segala 
sesuatu dicapai tanpa sarana (asbab). Menarik kesejajaran 
antara era itu dan keadaan zaman sekarang adalah tidak be-
nar; misalnya, tidak ada anak yang lahir sekarang tanpa ibu 
dan ayah. Namun, jika penciptaan manusia pada awalnya 
bergantung pada pra-eksistensi orang tua, bagaimana dunia 
bisa wujud?” (Barahin Ahmadiyya, Bagian IV, hal. 335)

5.	 Ketika membantah keyakinan tertentu yang berlebihan 
tentang Yesus, Hazrat Mirza membuat poin-poin berikut 
untuk tujuan argumen:



388

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i.	 “Yesus bekerja bersama ayahnya Yusuf selama 22 tahun 
sebagai tukang kayu.” (Izala Auham, catatan kaki, hal. 303)

ii.	 “Seseorang tidak perlu terkejut sama sekali bahwa Yesus, 
seperti kakek dari pihak ayahnya Sulaiman, mungkin telah 
menunjukkan mukjizat kebijaksanaan ini kepada para pe-
nentang pada masa itu.” (ibid., hal. 304)

iii.	 “Orang-orang Kristen tidak dapat mempertahankan pen-
dirian mereka terhadap Islam karena mereka telah men-
jadikan sebagai tuhan seorang pria yang memiliki ayah, 
empat saudara laki-laki dan dua saudara perempuan, dan 
terus-menerus dianiaya oleh orang-orang Yahudi.” (Ruhani 
Khaza’in, No. 2, vol. x, hal. 53)

6.	 Karena pertanyaan tentang kelahiran Yesus tidak dipu-
tuskan secara meyakinkan dalam Qur’an Suci, melainkan 
secara ambigu, ketika orang-orang membaca kitab suci ini, 
sebagian menarik satu kesimpulan dan sebagian mengambil 
pandangan yang berlawanan. Hazrat Mirza tidak diragu-
kan lagi memegang keyakinan secara pribadi bahwa Yesus 
lahir tanpa perantaraan seorang ayah, tetapi beliau membe-
ri pengikutnya kebebasan dalam menafsirkan Al-Qur’an. 
Inilah sebabnya mengapa mereka memiliki pemahaman 
terbaik tentang Kitab Suci. Sebagai hasil dari kebebasan ini, 
beberapa bahkan berbeda pendapat dengan Hazrat Mirza 
sendiri dalam beberapa poin. Pada masa hidup beliau, be-
berapa pengikut beliau memegang keyakinan bahwa Yesus 
memiliki seorang ayah (misalnya, orang kepercayaan dan 
khalifah beliau Hazrat Maulana Nuruddin, yang pandang-
annya dapat dilihat pada nomor 16.4). Hazrat Mirza selalu 



389

16. Kelahiran Yesus

menunjukkan toleransi dan kelapangan dada, sebagaimana 
ditunjukkan oleh insiden yang tercatat berikut ini:

“Suatu ketika Hazrat Mirza meminta Syekh 
Qamaruddin dari Jhelum untuk menunjukkan ke-
pada beliau ayat-ayat Al-Qur’an yang darinya Syekh 
menyimpulkan bahwa Yesus memiliki seorang ayah. 
Pada awalnya, Syekh Sahib, karena rasa hormat kepada 
Hazrat Mirza, tetap diam. Tetapi setelah Hazrat Mirza 
mengulangi pertanyaannya, ia menyebutkan dalil-dalil 
dari Al-Qur’an yang ia ketahui. Mendengar dalil-dalil 
tersebut, Hazrat Mirza berkata: ‘Dalil-dalilmu tentu 
kuat, tetapi sampai Tuhan memberiku pemahaman ten-
tang permasalahan ini, aku akan mengikuti pandangan 
mayoritas umat Islam’.... Hazrat Mirza berkata kepada 
Hakim Fazal Din [yang mengeluh tentang keyakinan 
Syekh Sahib]: ‘Bagaimana engkau bisa menyatakan 
sesat seseorang yang mendasarkan argumennya pada 
Al-Qur’an?” (Mujaddid Azam, Riwayat Hidup Hazrat 
Mirza, vol. ii, hal. 1342)

16.2.	Dalil-dalil dari Al-Qur'an Suci dan Hadis
1. HUKUM PENCIPTAAN

Satu hukum penciptaan oleh Tuhan berkaitan dengan per-
mulaan ketika tidak ada yang wujud. Hukum ini, yang dengan-
nya Tuhan menghadirkan segala sesuatu pada mulanya, dikenal 
dalam terminologi Al-Qur’an Suci sebagai hukum Ibda’ (atau 
penciptaan permulaan). Ini adalah manifestasi dari kekuasaan 



390

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Ilahi-Nya, dan hanya Dia yang tahu bagaimana penciptaan itu 
bermula pada awalnya. Setelah itu, sarana penciptaan kedua di-
mulai, yang dengannya Tuhan menciptakan segala sesuatu dari 
pasangan. Hukum penciptaan kedua ini diistilahkan hukum 
I’adah (reproduksi atau pengulangan) atau hukum Zauj (ber-
pasangan). Hukum-hukum ini telah dirujuk dalam Al-Qur’an 
Suci sebagai berikut.

1. Hukum Penciptaan Permulaan dan Reproduksi
i.	 “Sesungguhnya Dialah yang menciptakan (makhluk) dari 

permulaan dan menghidupkannya (kembali).” (Al-Qur’an 
Suci, 85:13)

ii.	 “Allah menciptakan (makhluk) dari permulaan, kemudian 
mengembalikan (menghidupkan)-nya, kemudian ke-
pada-Nyalah kamu dikembalikan.” (30:11)

2. Hukum Zauj atau Pasangan
i.	 “Mahasuci Tuhan yang telah menciptakan pasangan-pasang-

an semuanya, baik dari apa yang ditumbuhkan oleh bumi 
dan dari diri mereka maupun dari apa yang tidak mereka 
ketahui.” (36:36)

ii.	 “Dia menjadikan bagi kamu dari jenis kamu sendiri 
pasangan-pasangan dan dari jenis binatang ternak pa-
sangan-pasangan (pula), dijadikan-Nya kamu berkembang 
biak dengan jalan itu.” (42:11)

iii.	 “Dan Kami jadikan kamu berpasang-pasangan.” (78:8)
Pasangan jantan-betina pada manusia dan hewan menye-

babkan spesies berkembang biak.



391

16. Kelahiran Yesus

3. Sunatullah tentang Kelahiran Manusia
i.	 “Kemudian [setelah penciptaan pertama] Dia menjadikan 

keturunannya dari saripati air yang hina [yakni air mani].” 
(32:8)

ii.	 “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari sete-
tes mani yang bercampur [dengan sel telur].” (76:2)

iii.	 “Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu 
dari seorang laki-laki dan seorang perempuan.” (49:13)

iv.	 “Maka hendaklah manusia memperhatikan dari apakah dia 
diciptakan? Dia diciptakan dari air yang terpancar, yang 
keluar dari antara tulang sulbi laki-laki dan tulang dada 
perempuan.” (86:5-7)

v.	 “Dan bahwasanya Dialah yang menciptakan berpa-
sang-pasangan laki-laki dan perempuan, dari air mani, 
apabila dipancarkan.” (53:45-46)

Ini adalah hukum yang berkaitan dengan penciptaan atau 
kelahiran manusia sebagaimana ditetapkan oleh Tuhan dalam 
Al-Qur’an Suci. Tidak ada anak manusia yang dapat lahir ber-
tentangan dengan hukum pasangan ini.

4. Tidak Ada Perubahan dalam sunatullah
“Dan kamu sekali-kali tidak akan menemukan peru-

bahan pada sunah Allah.” (33:62; 35:43)

Baik Yesus maupun orang lain tidak berada di luar sunatul-
lah ini, karena Qur’an Suci menganggap Yesus sebagai utusan 
yang fana (manusia biasa). Ini adalah dasar pertama untuk 
berpendapat bahwa kelahiran Yesus pada kenyataannya terjadi 



392

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

di bawah hukum berpasangan, sebagaimana halnya dengan ma-
nusia lainnya, dan ia tidak dilahirkan tanpa peran seorang ayah. 
Jangankan masalah seorang individu manusia dilahirkan tanpa 
ibu atau ayah, jika diasumsikan demi kepentingan argumen 
bahwa Tuhan bisa saja memiliki seorang anak, bahkan hal itu 
tidak dapat terjadi tanpa hukum pasangan, sebagaimana disam-
paikan oleh Qur’an Suci:

“Bagaimana Dia mempunyai anak padahal Dia tidak 
mempunyai istri” (6:101).

Karena Tuhan telah dengan jelas menetapkan dalam Quran 
Suci hukum penciptaan-Nya melalui berpasangan, kecuali jika 
Dia juga dengan jelas menyatakan bahwa Dia menciptakan 
Yesus, atau individu tertentu, yang bertentangan dengan hukum 
ini, dan dengan cara yang baru, seseorang harus menerima bahwa 
sarana yang digunakan Tuhan untuk mewujudkan suatu kelahir-
an, semuanya sesuai dengan hukum pasangan. Masalah di sini 
bukanlah tentang kekuasaan Tuhan yang tidak terbatas, menge-
nai apakah Dia dapat menciptakan manusia tanpa ayah, karena 
Dia memiliki kekuasaan untuk melahirkan seorang manusia 
bahkan tanpa memerlukan satu orangtua pun. Pertanyaannya 
hanyalah apakah dapat dibuktikan dari Qur’an Suci dan Hadis 
shahih Nabi Suci Muhammad bahwa Tuhan menciptakan Yesus 
lahir tanpa seorang ayah. Ketika Tuhan Sendiri menjelaskan 
hukum penciptaan melalui berpasangan, maka kecuali Dia juga 
berfirman bahwa Dia menunjukkan kekuasaan-Nya dengan 
menyalahi hukum itu dalam kasus tertentu, kita tidak dapat 



393

16. Kelahiran Yesus

menganggap peristiwa apa pun sebagai pelanggaran terhadap 
hukum itu. Jemaat kami tidak memberikan pentingnya pada 
masalah khusus ini (tentang kelahiran Yesus); namun, adalah 
tugas setiap Muslim untuk memberitahukan kesimpulan yang 
ditariknya secara tulus dan jujur dari Qur’an Suci. Meyakini 
Yesus memiliki seorang ayah atau dilahirkan dari seorang pe-
rawan tidak memengaruhi keyakinan agama kami sama sekali, 
karena masalah kelahiran Yesus tidak memiliki tempat dalam 
rukun iman Islam.

Seperti nabi-nabi lainnya, kenabian Yesus juga harus dia-
kui oleh seorang Muslim. Rincian tentang bagaimana dan di 
mana ia dilahirkan, di mana ia menghabiskan hidupnya, dan di 
mana ia wafat, bukanlah unsur-unsur rukun iman. Ini adalah 
pertanyaan-pertanyaan sejarah, yang pengetahuannya dapat 
diperoleh melalui penelitian. Faktanya, penelitian modern ten-
tang Yesus telah berkembang begitu pesat sehingga hal-hal yang 
sebelumnya tidak diketahui, bukan lagi rahasia. Umat Islam dan 
Kristen telah menulis ratusan buku tentang topik-topik ini.

KELAHIRAN YESUS DALAM AL-QUR'AN DAN HADIS
1. Kelahiran Yesus dalam Al-Qur’an Suci

Surah pertama dalam Al-Qur’an Suci yang membahas kela-
hiran Yesus adalah Ali ‘Imran (Keluarga Imran), surah ke-3 dari 
Kitab Suci. Pada permulaannya (3:7), surah ini mengajarkan 
kepada umat Islam prinsip bahwa beberapa ayat Al-Qur’an Suci 
adalah “muhkamat” atau “dasar”, dan beberapa lainnya adalah 
“mutasyabihat”, “kiasan”, atau tidak tegas maknanya, dan bahwa 
jenis ayat yang terakhir tersebut harus ditafsirkan sesuai dengan 



394

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

prinsip yang pasti dan tidak ambigu dari jenis ayat yang pertama 
itu.

Di awal pembahasan bagian 3, Tuhan telah menyebutkan 
keberkatan rohani Nabi Suci Muhammad, bahwa hanya mere-
ka yang mengikuti Nabi Suci yang akan dicintai oleh Tuhan. 
Untuk mendukung klaim ini, contoh Maryam, ibu Yesus, diku-
tip untuk menunjukkan bagaimana pada zaman dahulu seorang 
wanita Bani Israil mencapai kedekatan dengan Tuhan dengan 
mengikuti seorang nabi. Kemudian Qur’an Suci menyebut-
kan karunia rohani yang diterima Maryam karena mengikuti 
nabinya.

Dalam sejarah Maryam yang dicatat di sini, Al-Qur’an Suci 
telah memberikan tiga poin utama petunjuk bagi umat Islam. 
Pertama, Nabi Suci Muhammad diperintahkan untuk mengu-
mumkan kepada orang-orang:

“Jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, ikuti-
lah aku, niscaya Allah mengasihi dan mengampuni 
dosa-dosamu” (3:31).

Disampaikan dalam ayat ini bahwa mereka yang mengikuti 
Nabi Suci akan menjadi para pecinta dan kekasih Tuhan. Untuk 
membuktikan penegasan ini, Al-Qur’an menambahkan bahwa 
jika kamu mempelajari sejarah para nabi besar, seperti Nuh, 
Ibrahim, dan Musa, kamu akan menemukan bahwa di antara 
pengikut mereka muncul banyak pria dan wanita yang dicintai 
oleh Tuhan, yang diajak bicara oleh-Nya dan dibimbing oleh-
Nya di setiap langkah. Contoh yang diberikan adalah Maryam. 



395

16. Kelahiran Yesus

Ayat-ayat tersebut merujuk pada kesucian karakternya dan peng-
abdiannya kepada Tuhan, bahkan selama masa kanak-kanak dan 
mudanya. Karena kesalehan dan ketakwaannya, para malaikat 
biasa turun kepadanya dan membimbingnya dengan menying-
kapkan berita masa depan. Umat Islam diberitahu bahwa jika 
mereka juga ingin para malaikat turun kepada mereka, dan 
Tuhan berbicara kepada mereka serta membimbing mereka di 
setiap langkah, seperti Maryam, mereka harus menjadi suci dan 
mengabdikan diri dengan beribadah. Dan jika mereka meng-
ikuti Nabi Suci Muhammad dengan sempurna, Tuhan akan 
memberi mereka keberkatan rohani yang Dia anugerahkan ke-
pada Maryam. Inilah salah satu alasan Al-Qur’an memberikan 
sejarah Maryam pada poin ini.

Kedua, ketika Tuhan menganugerahkan wahyu dan penge-
tahuan masa depan-Nya kepada hamba-hamba-Nya yang saleh, 
orang-orang yang berorientasi duniawi dan telah tersesat dari 
petunjuk Ilahi menganggap wahyu orang-orang suci ini didasar-
kan pada keinginan penerimanya sendiri dan membuat banyak 
tuduhan palsu terhadap hamba-hamba Allah yang saleh, seperti 
yang dilakukan orang-orang Yahudi terhadap seorang wanita 
yang begitu suci dan murni seperti Maryam. Ketika Tuhan mem-
beri Maryam, sebelum pernikahannya, kabar tentang kelahiran 
seorang putra yang agung baginya, wahyu ini yang memberinya 
penghiburan, dan meningkatkan imannya, digunakan oleh 
orang-orang Yahudi untuk melontarkan segala macam tuduhan 
palsu terhadapnya. Qur’an Suci membantah setiap tuduhan ini 
dan tidak hanya membuktikan dia saleh, bertakwa, dan suci, te-
tapi juga menetapkan di antara umat Islam sebuah kehormatan 



396

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dan gelar yang dinamai menurut namanya, sehingga siapa 
pun akan mengikuti Nabi Suci Muhammad dengan sempurna 
dan menyucikan karakternya, maka dalam pandangan Allah 
ia akan menjadi semisal Maryam atau semisal putra Maryam. 
Demikianlah Qur’an  Suci tidak hanya membersihkan Maryam 
dari tuduhan-tuduhan orang Yahudi terhadapnya, tetapi juga 
menganugerahkan kepadanya kedudukan yang tinggi dalam 
agama Islam. Ada banyak wali yang saleh di kalangan umat 
Islam yang menerima gelar ‘Maryam’ dari Allah dan menyebut 
diri mereka sebagai ‘Maryam’ atau ‘putra Maryam’.

2. Nenek Moyang Para Nabi dalam Qur’an Suci
Al-Qur’an tidak sekadar membiarkan masalah ini pada pen-

jelasan hukum kelahiran manusia melalui sepasang orang tua, 
tetapi ketika menyebutkan para nabi secara kolektif, Al-Qur’an 
menyatakan bahwa mereka semua memiliki leluhur (dari pihak 
ayah). Di bawah ini kami sajikan terjemahan dari tafsir Urdu 
untuk ayat 6:83–87 dari Al-Qur’an oleh Maulana Abul Kalam 
Azad, seorang ulama dan penulis Muslim India yang sangat ter-
kemuka pada abad ini:

“Dan (lihatlah), ini adalah hujah Kami yang Kami 
berikan kepada Ibrahim untuk menghadapi kaumnya. 
... Dan Kami anugerahkan kepada Ibrahim, Ishak dan 
(putra Ishak) Yakub. Kami beri petunjuk kepada mereka 
semua ke jalan yang lurus, dan telah Kami beri petun-
juk kepada Nuh sebelum Ibrahim. Dan dari keturunan 
Ibrahim, Kami beri petunjuk kepada Daud, Sulaiman, 



397

16. Kelahiran Yesus

Ayub, Yusuf, Musa, dan Harun. Demikianlah Kami 
memberi balasan kepada orang-orang yang berbuat 
baik (atas kebaikan mereka). Dan kepada Zakaria, 
Yahya, Isa, dan Ilyas—semuanya termasuk orang-orang 
yang saleh. Dan juga kepada Ismail, Ilyasa, Yunus, dan 
Lut—Kami lebihkan mereka di atas penduduk dunia 
(pada masanya). Dan dari bapak-bapak mereka, ketu-
runan mereka, dan saudara-saudara mereka, banyak 
yang Kami beri petunjuk ke jalan yang lurus. Kami 
pilih mereka dan Kami tunjukkan mereka ke jalan yang 
lurus.” (Tarjuman al-Quran, vol. i, edisi ke-1, hlm. 
433–434)

Dalam ayat-ayat di atas, di antara para nabi yang disebutkan 
leluhurnya, tercakup pula nama Isa (Yesus) yang memiliki lelu-
hur sebagaimana para nabi lainnya. Seandainya Isa dilahirkan 
tanpa seorang ayah, ia tidak mungkin disebutkan di antara para 
nabi yang leluhurnya dirujuk dalam ayat tersebut.

3. Penjelasan Nabi Muhammad saw.
Setelah Qur’an Suci, otoritas berikutnya adalah Nabi Suci 

Muhammad saw., penerima wahyu Kitab ini, yang memiliki pe-
mahaman terbaik atas makna-maknanya. Seluruh dunia bisa saja 
keliru dalam menafsirkan poin tertentu dari Al-Qur’an, tetapi 
Nabi Suci tidak mungkin keliru. Beliau adalah mufasir utama 
Al-Qur’an, dan penjelasan yang diberikan oleh beliau memiliki 
preseden di atas penjelasan orang lain. Oleh karena itu, kete-
tapan yang diberikan oleh Nabi Suci mengenai kelahiran Isa, 



398

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

selama diskusi beliau dengan delegasi Kristen dari Najran, harus 
dianggap oleh seorang Muslim sebagai yang paling benar dalam 
masalah ini. Diskusi tersebut tercatat sebagai berikut:

“Para ahli tafsir Al-Qur’an mengatakan bahwa dele-
gasi [Kristen] dari Najran datang kepada Nabi Suci. 
Rombongan itu terdiri dari enam puluh orang ber-
kuda, yang di antaranya terdapat empat belas tokoh 
terkemuka mereka. Salah satu dari mereka dipanggil 
al-Aqib, yang merupakan pemimpin mereka dan nama 
aslinya adalah Abdul Masih. ... Yang ketiga adalah Abu 
Haritsah bin Alqamah, yang merupakan kepala agama 
mereka. Ia bertanggung jawab atas sekolah-sekolah 
mereka dan merupakan orang yang paling dihormati 
di antara mereka. Ia telah menguasai seluruh litera-
tur mereka, sehingga memperoleh pengetahuan yang 
mendalam tentang iman mereka. Kaisar Romawi 
[Bizantium] sangat menghormatinya dan telah mem-
bangun gereja-gereja atas namanya. Orang-orang ini 
datang untuk bertemu dengan Nabi Suci.

“Setelah mereka berdoa, para pemimpin mereka 
memulai pembicaraan dengan Nabi Suci. Nabi Suci 
mengajak mereka untuk memeluk Islam. Mereka men-
jawab bahwa mereka sudah mengikuti Islam. Beliau 
memberi tahu mereka bahwa mereka salah karena me-
yakini Tuhan memiliki seorang putra, dan bahwa pe-
nyembahan mereka terhadap salib serta memakan da-
ging babi bertentangan dengan Islam. Para pemimpin 



399

16. Kelahiran Yesus

Kristen menjawab bahwa jika Isa bukan putra Allah, 
lalu siapa ayahnya? Demikianlah mereka terus berde-
bat dengan Nabi Suci mengenai Isa. Akhirnya, Nabi 
Suci bertanya kepada mereka: ‘Tidakkah kalian tahu 
bahwa tidak ada seorang anak pun kecuali ia memiliki 
kemiripan dengan ayahnya?’ Mereka menjawab, ‘Ya.’ 
Beliau bersabda: ‘Tidakkah kalian tahu bahwa Tuhan 
kita memelihara segala sesuatu, menjaganya, dan me-
nopangnya?’ Mereka menjawab, ‘Ya.’ Beliau bersabda: 
‘Tidakkah kalian tahu bahwa Isa dikandung oleh se-
orang wanita sebagaimana wanita mengandung, dan 
dia melahirkannya sebagaimana wanita melahirkan, 
dan menyusuinya sebagaimana anak-anak disusui? 
Dan dia biasa memakan makanan, meminum air, dan 
buang hajat?’ Mereka menjawab, ‘Ya.’ Beliau bersabda: 
‘Lalu bagaimana klaim kalian bisa benar?’ Mereka tidak 
dapat menjawab dan terdiam.” (Asbab Nuzul al-Quran 
karya Allamah Abul Hasan Ali an-Naisaburi, edisi ke-
2, hlm. 53)

Oleh karena itu, dalam menjawab pertanyaan orang-orang 
Kristen mengenai siapa ayah Isa, Nabi Suci Muhammad mem-
bungkam mereka dan membuat mereka tak berkutik dengan 
mengemukakan pandangan (sebagaimana tampak bagi kita) 
bahwa Isa memiliki seorang ayah. Seandainya Nabi Suci meya-
kini bahwa Isa lahir dari seorang perawan, beliau tidak mungkin 
memberikan jawaban ini. Diskusi antara Nabi Suci Muhammad 
dan delegasi Kristen dari Najran ini tercatat di hampir semua 



400

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kitab tafsir klasik standar Al-Qur’an seperti Tafsir Ibn Jarir, 
Tafsir Kabir, dan lain-lain.

4. Pernikahan Maryam dalam Al-Qur’an
Setelah semua bukti ini, sebenarnya tidak perlu lagi menye-

butkan secara spesifik peristiwa-peristiwa seperti pernikahan 
Maryam, tetapi untuk memberikan hujah yang meyakinkan 
kepada penduduk dunia, Al-Qur’an juga telah menyebutkan 
hal ini. Al-Qur’an memberi tahu kita bahwa sebelum kelahiran 
Maryam, ibunya telah menazarkan anak dalam kandungan-
nya untuk berkhidmat kepada Ilahi di Baitul Maqdis. Ketika 
Maryam lahir, ibunya berdoa kepada Allah demikian:

“Aku telah menamainya Maryam, dan aku memohon 
perlindungan untuknya serta anak-anak keturunannya 
kepada Engkau dari gangguan setan.” (Al-Qur’an, 3:36)

Dari doa ini tampak bahwa, meskipun ia membaktikan 
Maryam ke Baitul Maqdis, bukanlah niatnya agar putrinya tetap 
membujang seumur hidup. Sebaliknya, ia tahu bahwa setelah 
dewasa Maryam akan menikah dan memiliki anak. Maka ia 
berdoa tidak hanya untuk Maryam tetapi juga untuk keturun-
annya. Ketika Maryam mencapai usia untuk dididik, ibunya 
menyerahkannya ke dalam asuhan Zakaria di Baitul Maqdis. 
Di bawah bimbingannya, ia menerima pendidikan rohani ter-
baik, dan setelah beranjak remaja, ia diperintahkan untuk salat. 
Sebagaimana Al-Qur’an merekam:



401

16. Kelahiran Yesus

“Wahai Maryam! Taatlah kepada Tuhanmu, sujud 
dan rukuklah bersama orang-orang yang rukuk.” (3:43)

Setelah ini, Al-Qur’an menyebutkan perwalian (kafalat) 
yang kemudian menimbulkan perselisihan. Al-Qur’an adalah 
Kitab yang sangat tertib, dan di sini semua peristiwa dikisah-
kan dalam urutan kronologis. Pertama disebutkan kelahiran 
Maryam, kemudian penyerahannya ke dalam asuhan Zakaria, 
lalu kesalehan, kesucian, dan kewaliannya, dan kemudian pe-
rintah kepadanya untuk taat kepada Allah dan mendirikan salat. 
Peristiwa-peristiwa ini mengarah pada masa kedewasaannya. 
Kemudian, disebutkanlah perwalian yang bermakna memasuki 
jenjang pernikahan. Membahas masalah pernikahan menjadi 
perlu ketika seorang gadis mencapai usia dewasa, tetapi karena 
ia telah dibaktikan ke Baitul Maqdis, baik para penjaga Baitul 
Maqdis maupun orang tuanya tidak dapat mengajukan lamaran. 
Sebagaimana lazimnya adat saat itu, diputuskan dengan cara 
mengundi nasib (qur’ah) mengenai siapa yang harus mengambil 
tanggung jawab atas dirinya sebagai istri. Keputusan semacam 
itu diyakini sebagai ketetapan Ilahi. Dan karena Maryam terke-
nal akan kesalehan dan akhlaknya yang mulia, wajar jika banyak 
orang berlomba-lomba untuk meminangnya sebagai istri.

Sementara semua hal ini sedang diperbincangkan, wajar jika 
mendengar hal tersebut, berbagai kekhawatiran muncul di be-
nak Maryam. Maka Allah menenangkan hatinya melalui malai-
kat-Nya dan memberinya kabar gembira tentang seorang putra 
yang agung. Ia mengungkapkan keheranannya atas nubuat ini 
dengan kata-kata:



402

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Bagaimana aku bisa mempunyai anak laki-laki, pa-
dahal tidak pernah ada orang (laki-laki) yang menyen-
tuhku dan aku bukan (pula) seorang pezina!” (19:20)

Karena ia belum menikah pada saat itu, atau karena ada 
hambatan yang mustahil sebagai seseorang yang dibaktikan 
ke Baitul Maqdis, atau karena berita tiba-tiba tentang seorang 
putra sebelum menikah akan mengherankan bagi seorang gadis, 
Maryam mengungkapkan keterkejutannya tentang bagaimana 
hal ini akan terjadi. Malaikat menjawab: “Allah berfirman, Hal 
itu akan terjadi,” yakni hal itu akan terjadi sesuai dengan hukum 
alam pernikahan yang sedang dirujuk. Dengan kata lain, semua 
rintangan akan disingkirkan dan ia akan menikah, dan anak itu 
akan lahir dalam cara yang suci. Poin yang sama ini telah dise-
butkan dua kali di tempat lain dalam Al-Qur’an:
i.	 “Dan Maryam putri Imran yang memelihara kehormatan-

nya [dengan menikah — ahshanat].” (66:12)
ii.	 “Dan perempuan yang memelihara kehormatannya [de-

ngan menikah — ahshanat].” (21:91)

Dalam ayat-ayat ini, pernikahan Maryam disebutkan, kare-
na kata Arab ahshanat digunakan untuk berarti menikah. Dalam 
Al-Qur’an kata-kata muhshanat, muhshinin, dan tahashshun-an 
(semuanya dari akar kata h-s-n) masing-masing berarti wanita 
yang menikah, laki-laki yang memasuki pernikahan dengan wa-
nita, dan menikah. Berdasarkan hal ini, kata-kata ahshanat far-
jaha yang terdapat dalam dua ayat di atas berarti bahwa Maryam 
menjaga kehormatannya melalui pernikahan.



403

16. Kelahiran Yesus

Adalah tidak benar untuk menegaskan bahwa kata-kata ini 
berarti Maryam menjaga kehormatannya dengan tetap menjadi 
perawan. Muhammad Asad, seorang cendekiawan Muslim masa 
kini yang terkemuka, dalam terjemahan bahasa Inggris dan taf-
sir Al-Qur’an yang baru diterbitkannya, berjudul Message of the 
Quran, memberikan komentar atas kata-kata ini sebagai berikut:

“...harus diingat bahwa istilah ihsan... memiliki 
makna kiasan ‘menjauhi apa yang haram atau tercela’, 
dan terutama dari hubungan seksual yang tidak sah—
demikianlah, misalnya, istilah muhsan dan muhsanah 
digunakan di tempat lain dalam Al-Qur’an untuk 
menggambarkan, masing-masing, seorang pria atau 
wanita yang ‘diperbentengi (oleh pernikahan) dari ke-
tidaksucian’. Oleh karena itu ungkapan allati ahshanat 
farjaha yang terdapat dalam ayat di atas serta dalam 
66:12 yang merujuk pada Maryam, hanyalah dimak-
sudkan untuk menekankan keunggulannya dalam 
hal kesucian dan pantangan sepenuhnya, baik dalam 
pikiran maupun perbuatan, dari segala sesuatu yang 
melanggar hukum atau tercela secara moral.” (Catatan 
87 pada ayat 21:91, hal. 500)

Oleh karena itu ungkapan ini dapat diterapkan pada men-
jaga kesucian melalui pernikahan sebagaimana dikatakan Asad.

Singkatnya, Qur’an Suci telah membahas semua aspek ma-
salah kelahiran Yesus, tanpa meninggalkan satu hal pun, dan 
mengatakan, dalam pandangan kami, bahwa ia tidak dilahirkan 



404

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

tanpa seorang ayah, melainkan memiliki seorang ayah, sebagai-
mana semua nabi, dan sebagaimana semua manusia.

Ini adalah beberapa poin prinsip tentang kelahiran Yesus 
yang telah kami simpulkan dari Qur’an Suci. Jika Anda tidak 
setuju dengan kesimpulan kami, silakan renungkan Qur’an 
Suci karena ia mengajak setiap orang untuk berpikir dan me-
renungkannya. Namun, karena Qur’an Suci adalah Kitab yang 
jelas dan tegas, mohon jangan biarkan keyakinan non Qur’ani 
memengaruhi Anda, karena Qur’an Suci jauh di atas semua itu.

16.3.	Pandangan Muslim
1. Kaum Batiniyah

Sekte yang dikenal sebagai Batiniyah menyangkal kelahiran 
perawan:

“Dan mereka menyangkal bahwa Yesus dilahirkan 
tanpa seorang ayah.” (Tahzib al-Akhlaq, oleh Sir Sayyid 
Ahmad Khan, vol. i, hal. 382)

2. Sir Sayyid Ahmad Khan (w. 1898)
Reformis sosial dan pendidik Muslim terkenal dari India 

abad kesembilan belas ini menyangkal bahwa Yesus dilahirkan 
dari seorang perawan. Lihat Tafsir Al-Qur’an-nya, Tafsir al-Qur-
an, diterbitkan oleh Munshi Fazl Din, Kashmiri Bazaar, Lahore, 
vol. ii, hal. 24-35. Lihat juga no. 6 di bawah.



405

16. Kelahiran Yesus

3. Ahlul Hadits
Dari sekte Ahlul Hadits, Maulavi Hafiz Inayatullah dari 

Wazirabad menjelaskan kisah yang diberikan dalam Al-Qur’an 
Suci (19:16-29) sebagai berikut:

“Maryam meninggalkan rumah suaminya, yang ber-
ada di sisi barat, dalam keadaan tidak senang dan pergi 
serta tinggal di rumah orang tuanya di sisi timur. Dia 
tidak berniat untuk kembali. Sementara itu, kebenaran 
terungkap dan Zakaria juga bersedih. Upaya dilakukan 
baik melalui doa maupun obat, yang diberkati Tuhan, 
dan menyapanya Dia mewahyukan bahwa Dia akan 
menganugerahinya seorang putra. Atas hal ini Zakaria 
memberitahukan wahyu ini kepada suaminya, dan me-
nyuruhnya pergi serta memberitahu Maryam tentang 
hal itu dan membawanya pulang. Tetapi ketika dia 
sampai di sana, Maryam mengajukan keluhan yang 
sama yang mencegah kepulangannya, dan meminta 
cerai. ‘Aku berlindung (minta cerai) darimu, bahwa 
kita tidak dapat berhubungan.’ Dia juga menyebutkan 
kondisi kesehatannya. Setelah beberapa diskusi, suami-
nya memberitahunya bahwa wahyu telah mengatakan 
dengan jelas bahwa persatuan ini akan diberkati dan 
Tuhan akan menganugerahkan seorang anak laki-laki 
yang suci. Dia heran karena dia, suaminya, belum 
menyentuhnya, bagaimana dia bisa memiliki seorang 
putra? Suaminya menjelaskan hal-hal kepadanya 
dan memberitahunya bahwa walinya (Zakaria) telah 



406

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mengutusnya untuk memberitahukan wahyu tersebut 
dan membawanya pulang. Akhirnya, dia kembali ber-
samanya, dan pada waktu yang tepat menjadi hamil. 
Kemudian dia harus menemani suaminya dalam perja-
lanan panjang untuk suatu tujuan duniawi. Terjadilah 
bahwa rasa sakit melahirkannya mulai terasa ketika 
mereka berada di dekat pohon kurma di Betlehem. 
Dia meratapi kenyataan bahwa hal itu tidak terjadi 
di tempat yang lebih baik, sehingga dia akan terbebas 
darinya dengan rasa sakit yang lebih sedikit. Pemilik 
pohon, yang kebetulan sedang duduk di bawahnya 
menjual kurmanya, karena simpati membiarkannya 
memetik kurma apa pun yang dia inginkan, kapan pun 
dia merasa perlu, dan membiarkannya minum dari su-
ngai yang mengalir di bawah pohon sebanyak yang dia 
inginkan. Dia menyuruhnya beristirahat, dan jika ada 
yang berbicara kepadanya, katakan saja bahwa dia telah 
bernazar puasa bicara. Dia kemudian kembali kepada 
kaumnya, dan melihat bayi dalam gendongannya me-
reka keberatan bahwa jenis kehidupan rumah tangga 
ini, yang melanggar nazar orang tuanya, bertentangan 
dengan hukum agama. Mereka menambahkan bahwa 
ayahnya tidak melanggar janjinya, dan ibunya juga 
tidak menyukai hal-hal seperti itu. Maryam menunjuk 
kepada walinya, Zakaria, bahwa mereka harus berbica-
ra kepadanya, karena dia yang bertanggung jawab atas 
hal itu. Mereka berkata bahwa pernikahannya telah 
memberikan contoh buruk bagi orang lain, dan bahwa 



407

16. Kelahiran Yesus

anak-anak lain yang didedikasikan untuk Bait Suci juga 
akan menikah setelah dewasa, mengganggu seluruh 
organisasi.” (Uyun Zamzam fi milad Isa ibn Maryam, 
Darul Hadith, Gujrat, Pakistan, 1963, hal. 172-176)

4. Ghulam Ahmad Pervez
Teolog masa kini, penulis dan pendiri lembaga Idara Tulu’-i 

Islam di Lahore, menulis:

“Jika Anda mengingat poin ini tentang pencip-
taan manusia, makna hakiki ayat yang dimaksud 
(‘Sesungguhnya misal (penciptaan) Isa di sisi Allah, 
adalah seperti (penciptaan) Adam’) menjadi jelas. 
Dengan kata lain, keyakinan apa pun yang mungkin 
dipegang orang Kristen tentang kelahiran Yesus, me-
reka diberitahu bahwa di mata Tuhan kelahirannya 
seperti kelahiran anak manusia mana pun, yang dari 
permulaannya mencapai penyelesaiannya melalui se-
jumlah tahapan. Demikianlah yang terjadi pada Yesus. 
‘Apa yang telah Kami ceritakan itu, itulah ayat-ayat 
Tuhanmu dan peringatan yang penuh hikmah.... (Apa 
yang telah Kami ceritakan itu), itulah yang benar, yang 
datang dari Tuhanmu, karena itu janganlah kamu ter-
masuk orang-orang yang ragu-ragu’ (3:58,60).

“Qur’an Suci telah menyebut Yesus semisal Adam 
juga karena, menurut Injil, dia juga menyebut dirinya 
anak manusia. Misalnya: ‘Kemudian dia datang kepa-
da murid-murid dan berkata kepada mereka, Tidurlah 



408

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dan istirahatlah, waktunya telah tiba dan anak manusia 
diserahkan ke tangan orang-orang berdosa’ (Matius, 
bab 26). Oleh karena itu, dia yang menyebut dirinya 
‘anak manusia’, kelahirannya adalah seperti kelahiran 
Adam (atau manusia umum). Dia adalah anak manu-
sia, dan dilahirkan seperti manusia.” (Syu’lah Mastur, 
hal. 132-133)

5. Sayyid Sulaiman Nadawi
Beliau adalah seorang teolog Muslim India yang terkenal 

pada awal abad ini. Beliau menulis:

“Yesus memiliki seorang ibu dan, menurut catatan 
Injil, saudara laki-laki dan perempuan juga, dan bah-
kan seorang ayah manusia.” (Khutbat Madras, hal. 51)

6. Surat Kabar Muslim Sidq
Dalam surat kabarnya Sidq, Maulana Abdul Majid 

Daryabadi dari India (w. 1977) menerima pertanyaan berikut:

“Saya telah melihat dua surat Sir Sayyid Ahmad Khan, 
tertanggal 7 Agustus 1870 dan 8 April 1882, yang 
ditujukan kepada Maulavi Mumtaz Husain. Dalam 
kedua surat ini Sir Sayyid telah menekankan bahwa 
(Naudzubillah) Yesus dilahirkan tanpa seorang ayah 
tidak terbukti dari Qur’an Suci. Kelahirannya, kata 
Sir Sayyid, adalah kelahiran manusia alami. Namun, 
dalam ayat 20 surah Maryam dari Al-Qur’an Suci, 



409

16. Kelahiran Yesus

Maryam berkata kepada malaikat Jibril: ‘Bagaimana 
akan ada bagiku seorang anak laki-laki, sedang tidak 
pernah seorang manusia pun menyentuhku dan aku 
bukan (pula) seorang pezina’.”

— Hormat saya, Abul Wafa Sadiqui, Delhi-6
Jawaban yang diberikan adalah sebagai berikut:

“Sidq — Ya, mayoritas ulama telah mengambil ayat 
ini, dan ayat-ayat lainnya, dalam makna yang sudah 
dikenal luas. Tetapi Sir Sayyid dan rekan-rekan pe-
mikirnya telah menafsirkan ayat-ayat ini bermakna, 
misalnya, bahwa rintangan-rintangan yang mengha-
langi Maryam untuk hamil telah dihilangkan... apakah 
kesimpulan ini benar atau tidak, penafsiran ini tidak 
membuat seseorang terkena vonis kekafiran (kufr).” 
(Sidq Jadid, Lucknow, 7 April 1972)

7. Allamah As-Sayyid Abdul Qayyum Qayumi:
“Adalah hal yang sangat mengherankan bahwa meski-

pun fakta-faktanya Maryam menikah dan melanjutkan 
tinggal bersama suaminya, bahwa dia dan Yusuf dinya-
takan sebagai istri dan suami, bahwa mereka hidup ber-
sama, dan bahwa segalanya terjadi, namun putra yang 
dilahirkan Maryam tidak memiliki ayah! Naudzubillah, 
semoga Tuhan mengampuni kita! Terima kasih Tuhan 
bahwa, dalam buku ini, dengan membuktikan per-
nikahan Maryam, hidupnya bersama suaminya, dan 
Yesus memiliki seorang ayah, dari Qur’an Suci, Injil, 
kitab-kitab Hadis, dan pernyataan-pernyataan ulama 



410

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Muslim Sunni, dengan cara yang paling rinci dan fak-
tual, kami telah menyanggah keyakinan palsu bahwa 
Yesus tidak memiliki ayah dan menegakkan kenyataan 
dengan kejelasan seperti siang hari.” (Haqiqat al-Masih, 
Gujrat, Pakistan, 1964, hal. 237)

8. Muhammad Asad
Dalam karya bahasa Inggrisnya yang baru diterbitkan, The 

Message of the Quran, Muhammad Asad berkomentar sebagai 
berikut:

“Sehubungan dengan pengumuman seorang putra 
kepada Maryam, Al-Qur’an menyatakan dalam 3:47 
bahwa ‘apabila Allah berkehendak menetapkan sesuatu, 
maka Allah hanya cukup berkata kepadanya: “Jadilah”, 
lalu jadilah dia’: tetapi karena baik Al-Qur’an maupun 
Hadis shahih mana pun tidak memberi tahu kita apa 
pun tentang rantai sebab-akibat (asbab) yang diperin-
tahkan menjadi wujud oleh ketetapan Tuhan ‘Jadilah’ 
itu, semua spekulasi mengenai ‘bagaimana’ peristiwa 
ini terjadi harus tatap berada di luar cakupan tafsir Al-
Qur’an.” (Catatan 15 pada ayat 19:11, hal. 459)

Oleh karena itu, menurut Asad, “baik Al-Qur’an maupun 
Hadis Shahih mana pun” tidak memberi tahu kita bahwa Yesus 
benar-benar dilahirkan dari seorang perawan. Karena itu, tidak 
ada celaan sedikit pun dapat dilekatkan pada Muslim mana pun 
yang meyakini bahwa Yesus memiliki seorang ayah.



411

16. Kelahiran Yesus

16.4.	Pandangan para pengikut Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad

I. HAZRAT MAULANA NURUDDIN
1. Buku Nuruddin

Maulana Nuruddin menyatakan pandangan berikut:
i.	 Islam yang diajarkan kepada kita oleh Kitab Suci itu, 

Qur’an Suci, tidak mengatakan di mana pun bahwa untuk 
menjadi seorang Muslim Anda perlu meyakini bahwa Yesus 
tidak memiliki ayah.

ii.	 Nabi Suci tidak memberitahu kita bahwa sebagian dari ba-
ngunan Islam adalah meyakini bahwa Yesus tidak memiliki 
ayah.

iii.	 Sahabat-sahabat suci kita yang tercinta, empat pemimpin 
fikih kita, dan Imam-imam besar lainnya, tidak ada di 
mana pun yang menginstruksikan kita bahwa adalah perlu 
untuk beriman bahwa Yesus dilahirkan tanpa ayah.

iv.	 Para wali Sufi kita yang terhormat tidak ada di mana pun 
yang menasihati kita dalam ajaran mereka bahwa untuk 
mencapai derajat kedekatan Ilahi, untuk menyempurnakan 
akhlak sendiri, dan untuk memperoleh akhlak yang mulia, 
adalah perlu untuk mengimani bahwa Yesus tidak memiliki 
ayah.

v.	 Selain Yesus, berapa banyak nabi, rasul, dan orang yang 
ditunjuk Tuhan yang telah ada! Apakah silsilah salah 
satu dari mereka dicatat dalam Qur’an Suci? Faktanya, 
“Sesungguhnya Allah berfirman: tidak ada yang me-
ngetahui bala tentara Tuhanmu selain Dia sendiri”. Jadi 
tidak perlu untuk mengetahui keberadaan setiap orang, 



412

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

apalagi bagaimana mereka dilahirkan.” (Buku Nuruddin, 
hal. 181-182)

2. Komentar atas buku tentang Yesus memiliki ayah
Ketika ‘Master’ Muhammad Said mengirimkan bukunya 

Sa’adat Maryamiyyah, tentang kelahiran Yesus melalui peranta-
raan ayah manusia, kepada Maulana Nuruddin untuk dimintai 
pendapat, beliau memberikan jawaban berikut:

“Tuhan tidak menyia-nyiakan usaha siapa pun. Dia 
berfirman: ‘Dan barang siapa yang menghendaki kehi-
dupan akhirat dan berusaha ke arah itu dengan sung-
guh-sungguh sedang ia adalah mukmin, maka mereka 
itu adalah orang-orang yang usahanya dibalas dengan 
baik’. Ketika hal itu disertai dengan ketulusan Anda 
dan dukungan Al-Qur’an, Anda menjadi layak meneri-
ma penghargaan Ilahi.... Saya sendiri telah memegang 
keyakinan-keyakinan ini sejak masa kanak-kanak, 
tetapi Anda belum memberikan argumen-argumen 
yang ada dalam pikiran saya. Namun, Hazrat Mirza 
pernah mengatakan: ‘Saya belum diberitahu melalui 
wahyu untuk mencurahkan tenaga pada permasalahan 
ini. Karenanya, ini bukan masalah besar, dan jika ada 
dukungan Ilahi, saya bisa menulis tentangnya. Oleh 
karena itu, saya diam, dan akan tetap diam sampai pe-
rintah Ilahi datang. Ini adalah masalah khusus. Tetapi 
jerih payah Anda tidak mungkin tidak berharga’.” 



413

16. Kelahiran Yesus

(Diterbitkan dalam Berkala Paigham Sulh, 22 Maret 
1929)

3. Jawaban atas sebuah pertanyaan
Syekh Muhammad Jan, sekretaris Anjuman Ahmadiyah 

Wazirabad, mengajukan pertanyaan tertulis kepada Maulana 
Nuruddin pada tahun 1911 yang berbunyi:

“Tuan! Jika seseorang di antara murid Anda tidak 
meyakini bahwa Yesus dilahirkan tanpa ayah, apakah 
ini akan merugikan keimanannya?”

Jawabannya diberikan sebagai berikut:

“Sejauh pemahaman saya, masalah ini bukan bagian 
dari iman. Tidak ada arahan eksplisit dalam Al-Qur’an 
Suci atau Hadis yang menyatakan bahwa seseorang 
harus memegang keyakinan ini. Jika hasil penelitian 
seseorang mengharuskan kepada kesimpulan ini [bah-
wa Yesus memiliki ayah] padanya, maka ia tidak bisa 
menghindarinya. Inilah pandangan saya — Nuruddin.” 
(Al-Mahdi, Januari 1915)

II. PIHAK QADIAN
1.	 Dalam sebuah buku kecil berjudul Izhar Haqiqat, yang di-

terbitkan tepat sebelum kewafatan Maulana Nuruddin oleh 
kelompok Ansarullah dari pihak Qadian, yang berisi tanda 
tangan empat puluh orang terkemuka dari Ansarullah, 



414

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mereka menjawab keberatan yang diajukan oleh seseorang 
terhadap Maulana Nuruddin yang menyatakan bahwa 
beliau diasosiasikan dengan mereka yang meyakini Yesus 
memiliki ayah. Tertulis dalam jawaban ini:

“Anda harus terlebih dahulu menjawab apakah be-
liau [Maulana] diasosiasikan dengan Al-Masih yang 
Dijanjikan, atau tidak. Buktikan dari syariat Islam bah-
wa mereka yang meyakini Yesus memiliki ayah harus 
dikeluarkan dari Islam, atau harus dinyatakan sebagai 
orang fasik dan kafir seperti mereka yang mengingkari 
para khalifah.” (Izhar Haqiqat, hal. 23)

2.	 Mirza Basyiruddin Mahmud Ahmad, kepala pihak Qadian, 
menjawab seorang pendakwah Kristen pada tahun 1913 
sebagai berikut:

“Pendeta itu mengatakan bahwa semua Muslim se-
pakat dalam masalah ini, kecuali Sir Sayyid yang telah 
menolaknya atas dasar rasional, tetapi bahwa tidak ada 
seorang pun yang menolaknya berdasarkan Qur’an 
Suci. Namun, saya akan terus menunjukkan bahwa 
ia salah dalam mengatakan bahwa tidak ada yang me-
nolaknya dari Qur’an Suci. Saya akan membuktikan 
bahwa orang-orang telah menyoroti hal ini dari Al-
Qur’an sendiri dan telah membuktikan bahwa Yesus 
tidak dilahirkan tanpa ayah, melainkan dilahirkan se-
perti masyarakat dunia lainnya. Yang saya maksudkan 



415

16. Kelahiran Yesus

adalah bahwa telah ada perbedaan pendapat mengenai 
masalah ini, dan bahwa beberapa orang meyakini Yesus 
memiliki ayah.” (Tashhiz al-Azhan, April 1913, hal. 
165-170)

3.	 Pada tahun 1917, jawaban berikut diberikan atas nama 
Mirza Mahmud Ahmad terhadap pertanyaan tentang ke-
lahiran Yesus:

“Khalifatul Masih II [Mirza Mahmud Ahmad] me-
ngatakan bahwa bukan atas dasar keputusan yang jelas 
beliau meyakini Yesus dilahirkan tanpa ayah, melain-
kan itu sekadar deduksi, yang terhadapnya orang lain 
menyimpulkan pandangan sebaliknya. Namun, secara 
historis jemaat Ahmadiyah telah memegang keyakinan 
bahwa Yesus tidak memiliki ayah.”

III. HAZRAT MAULANA MUHAMMAD ALI
Dalam tafsir Al-Qur’an Urdu-nya yang terkenal, Bayan 

al-Quran, Hazrat Maulana menulis:

“Orang Kristen meyakini kelahiran perawan Yesus, 
demikian pula umat Islam pada umumnya. Tetapi ada 
orang Kristen yang tidak meyakini hal ini, dan juga 
orang Muslim yang tidak meyakininya. Namun, ada 
satu perbedaan. Jika, pada kenyataannya, Yesus tidak 
dilahirkan tanpa ayah, hal itu tidak berpengaruh apa 
pun terhadap keyakinan agama umat Islam karena 



416

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

bukanlah bagian dari iman mereka untuk meyakini 
kelahiran dari seorang perawan. Tetapi fondasi struktur 
Kekristenan akan tercabut jika tidak dapat dibuktikan 
bahwa Yesus lahir tanpa ayah. Karena jika ia memiliki 
ayah, maka Maryam tidak mengandung dari Roh 
Kudus, bukti ketuhanan Yesus dan doktrin penebusan 
dosa pun tidak benar.

“Jadi, Yesus yang tidak dilahirkan dari perawan 
mencabut ajaran Kekristenan sama sekali, tetapi tidak 
membahayakan Islam. Seorang Muslim sama-sama 
meyakini kenabian Yesus, apakah ia memiliki ayah atau 
tidak. Ia hanya ingin mempertimbangkan apa yang 
dikatakan Al-Qur’an Suci, atau apa yang dapat ditetap-
kan dari Sabda-Sabda Nabi Suci. Jika Quran dan hadits 
shahih mencatat kelahiran tanpa ayah, ia akan meneri-
manya, jika tidak, ya tidak. Dilahirkan tanpa ayah juga 
tidak akan menunjukkan dia lebih unggul daripada 
para nabi yang memiliki ayah karena, dalam hal itu, 
Adam dan Hawa tidak memiliki ayah, dan Alkitab 
menyebutkan Melkisedek yang ‘tanpa bapak atau ibu’, 
lihat Ibrani 7:3. Dalam kasus ini, ketiga orang ini akan 
dianggap lebih unggul daripada Yesus. Namun, pada 
kenyataannya, argumen itu sendiri salah bahwa orang 
yang lahir tanpa ayah lebih unggul.

“Selain itu, seorang Muslim tidak berpendapat bahwa 
Maryam mengandung dari Roh Kudus. Jika ia lahir 
tanpa ayah, ini hanyalah salah satu keajaiban pencipta-
an, bahwa Maryam memiliki kedua jenis kemampuan. 



417

16. Kelahiran Yesus

Faktanya, ini bahkan bukan mukjizat karena syarat 
bagi mukjizat adalah bahwa seseorang harus menjadi 
saksi mata atau menyaksikan langsung. Tetapi tidak 
ada seorang pun kecuali Maryam yang bisa menjadi 
saksi atas kehamilannya tanpa suami. Mukjizat macam 
apa ini? Jadi yang harus kita tentukan hanyalah apa 
yang diungkapkan Al-Qur’an Suci dan Hadis tentang 
hal ini.

“Tuhan Sendiri berfirman bahwa Dia telah member-
lakukan sunatullah bagi umat manusia bahwa setelah 
permulaan, ras ini berkembang biak melalui sperma, 
dan Dia berfirman bahwa Dia menjadikan manusia 
dari sperma laki-laki yang bercampur dengan sel te-
lur perempuan. Jadi kecuali Tuhan secara eksplisit 
berfirman bahwa Dia menciptakan Yesus berlawanan 
dengan hukum pembuahan ini, dan dengan cara yang 
berbeda, kita harus menerima bahwa sarana yang di-
hadirkan Tuhan sesuai dengan hukum ini. Tidak ada 
pertanyaan di sini mengenai apakah Tuhan memiliki 
kekuasaan untuk melakukan hal seperti itu atau tidak. 
Dia dapat menjadikan seseorang terlahir tanpa ayah 
atau ibu. Pertanyaannya hanyalah apakah dapat di-
tunjukkan dari Qur’an Suci atau Hadis Shahih bahwa 
Tuhan menjadikan Yesus lahir  tanpa ayah. Ketika Dia 
Sendiri menjelaskan suatu sunatullah, maka kecuali 
Dia Sendiri berfirman bahwa dalam kasus tertentu 
Dia menunjukkan kekuasaan-Nya yang bertentangan 
dengan sunatullah itu, kita tidak dapat menganggap 



418

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sesuatu telah terjadi dengan melanggar sunatullah-Nya 
sendiri. Jadi, jika seseorang menyimpulkan dari ayat-
ayat  Qur’an Suci bahwa Yesus lahir tanpa ayah, biarkan 
dia meyakininya. Saya tidak menarik kesimpulan ini 
dari ayat-ayat Al-Qur’an. Meskipun saya tidak meng-
anggap masalah ini sangat penting, saya berpikir bahwa 
adalah tugas seorang Muslim untuk memberitahukan 
kesimpulannya yang ditarik secara jujur dan tulus dari 
Al-Qur’an. Meyakini Isa memiliki ayah atau tidak, ti-
dak berdampak pada akidah pokok kita maupun pada 
pengamalan syariat dan amal perbuatan kita.” (Bayan 
al-Quran, catatan kaki 427 di bawah ayat 3:46)



419

17. Jihad

17. JIHAD

Catatan Penyusun. Tuduhan yang disebarkan secara luas 
terhadap Hazrat Mirza Ghulam Ahmad adalah bahwa beliau 
mengingkari ajaran Islam tentang jihad, dan mendesak umat 
Islam untuk menolak doktrin ini. Para tergugat juga menga-
jukan tuduhan ini dalam pembelaan mereka. Oleh karena itu, 
bukti yang diberikan dalam Bagian ini pertama-tama mengkaji 
ajaran Al-Qur’an dan Hadis untuk menetapkan apa sebenarnya 
yang dimaksud dengan jihad di sana. Kemudian mengutip pan-
dangan para teolog Muslim tentang makna jihad. Semua ku-
tipan ini membuktikan bahwa jihad berarti perjuangan dalam 
arti yang sangat luas. Pandangan ulama terkenal dikutip lebih 
lanjut untuk menunjukkan bahwa istilah jihad tentu saja tidak 
sinonim dengan perang atau pertempuran fisik.

Kemudian tulisan-tulisan Hazrat Mirza dikutip, yang me-
nunjukkan bahwa beliau sepenuhnya meyakini ajaran Islam 
tentang jihad, bahwa beliau memang mengamalkannya dalam 
bentuk yang sesuai dengan zamannya, dan bahwa beliau me-
nerima jihad dalam bentuk perang di bawah kondisi-kondisi 
yang ditetapkan oleh Islam. Kemudian dijelaskan bahwa pada 
masanya konsep jihad yang sepenuhnya salah—sebagai sekadar 



420

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

pembunuhan—telah berlaku, dan gagasan palsu inilah yang di-
tolak oleh Hazrat Mirza dan beliau mendesak umat Islam untuk 
menolaknya juga.

Tuduhan terkait lainnya adalah bahwa Hazrat Mirza menya-
takan dukungan untuk pemerintah Inggris di India, dan dengan 
demikian bertindak menentang kepentingan umat Islam. Bagian 
ini memberikan pandangan para pemimpin Muslim pada saat 
itu dari berbagai kelompok, yang menunjukkan bahwa semua 
tokoh publik Muslim pada waktu itu dengan tegas menyatakan 
kesetiaan kepada pemerintah Inggris dan mengutuk gagasan 
jihad atau pemberontakan apa pun melawannya. Bagian-bagian 
dari tulisan Hazrat Mirza yang sekarang dikutip oleh para peng-
kritiknya, jika dibaca sesuai konteks dan diperiksa dengan latar 
belakang pendapat Muslim yang berlaku saat itu, sama sekali 
tidak dapat disanggah.

17.1.	Jihad dalam Qur'an Suci dan Hadis
Jihad adalah kata bahasa Arab, yang maknanya dijelaskan 

di sini berdasarkan leksikologi bahasa Arab, Al-Qur’an Suci, 
Hadis, dan tulisan-tulisan para ulama Islam.

Akar kata jahada berarti ‘berjuang’. Juhd berarti kekuatan 
atau pengerahan tenaga. Jihad adalah kata benda dari jahada, 
dan maknanya yang diberikan dalam Mufradat karya Raghib, 
kamus klasik istilah-istilah Al-Qur’an, adalah sebagai berikut:

“Mengerahkan kekuatan seseorang dalam menolak 
musuh. Jihad ada tiga macam: melawan musuh yang 
terlihat; melawan setan; dan melawan diri sendiri 



421

17. Jihad

(nafs).” (halaman 100, dalam Bagian Huruf jim diikuti 
oleh huruf ha)

Arabic-English Lexicon karya Lane mengatakan di bawah 
kata jihad:

“Jihad, kata benda infinitif dari jahada, secara tepat 
menandakan penggunaan atau pengerahan kekuat-
an, upaya, usaha, atau kemampuan seseorang secara 
maksimal, dalam berjuang melawan objek yang tidak 
disukai; dan ini ada tiga macam, yaitu, musuh yang ter-
lihat, setan, dan diri sendiri; yang semuanya termasuk 
dalam istilah tersebut sebagaimana digunakan dalam 
Al-Qur’an 22:78.”

1. AL-QUR’AN SUCI
Jelas dari Al-Qur’an bahwa kata jihad telah digunakan di 

sana dengan arti ‘berjuang’ atau ‘bersungguh-sungguh’.

1.	 “Dan orang-orang yang berjihad (jahadu) untuk (mencari 
keridhaan) Kami, benar-benar akan Kami tunjukkan ke-
pada mereka jalan-jalan Kami” (26:69). Di sini maknanya 
adalah melakukan perjuangan rohani untuk mencapai ke-
dekatan dengan Tuhan.

2.	 “Dan barang siapa berjihad (jahada), maka sesungguhnya ji-
hadnya itu adalah untuk dirinya sendiri” (29:6). Maknanya 
di sini lagi-lagi adalah perjuangan untuk penyucian diri.



422

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

3.	 “Dan Kami wajibkan manusia (berbuat) kebaikan kepada 
dua orang ibu-bapaknya. Dan jika keduanya memaksamu 
(jahada) untuk mempersekutukan Aku dengan sesuatu 
yang kamu tidak ada pengetahuan tentang itu [yakni tu-
han-tuhan palsu], maka janganlah kamu mengikuti kedua-
nya” (29:8). Di sini maknanya adalah ‘berdebat’ atau ‘ber-
selisih’, dan diterapkan pada tindakan orang-orang kafir.

4.	 “Dan berjihadlah kamu pada jalan Allah dengan jihad yang 
sebenar-benarnya.” (22:78)

5.	 “Maka janganlah kamu mengikuti orang-orang kafir, dan 
berjihadlah terhadap mereka dengan Al-Qur’an dengan 
jihad yang besar.” (25:52)

Kedua ayat ini memberikan perintah untuk melakukan 
jihad. Yang pertama merujuk pada jihad untuk mencapai kede-
katan dengan Tuhan. Yang kedua menyebutkan jihad melawan 
para pengingkar Islam, bukan dengan pedang melainkan dengan 
sarana Al-Qur’an itu sendiri. Ini disebut “jihad yang besar”, dan 
merupakan kewajiban yang terus-menerus.

6.	 Sebagai lawan dari kata jihad, Al-Qur’an telah mengguna-
kan kata qu’ud yang berarti sebaliknya, dan ini memperjelas 
makna jihad itu sendiri:

“Tidaklah sama antara mukmin yang duduk (diam) 
(qa’idun) yang tidak mempunyai uzur dengan orang-
orang yang berjihad di jalan Allah dengan harta mereka 
dan jiwanya.” (4:95)



423

17. Jihad

Qu’ud adalah duduk diam dan bermalas-malasan. Jihad 
bertolak belakang dengan ini, yang berarti ‘melakukan upaya 
penuh’ bahkan dengan mengorbankan nyawa seseorang.

Muslim di Makkah
Meskipun Nabi Suci Muhammad telah menerima wah-

yu yang memerintahkan jihad ketika beliau masih tinggal di 
Makkah sebelum hijrah ke Madinah (lihat ayat 4 dan 5 di atas), 
beliau tidak mengangkat pedang melawan orang-orang kafir 
yang dengan pahit menganiaya beliau dan para pengikutnya. 
Namun beliau pastilah sedang melaksanakan jihad saat di 
Makkah dalam ketaatannya pada ayat-ayat ini. Ini adalah jihad 
mengikuti firman Tuhan dan menyebarkan dakwah Islam. Cara 
perilaku ini membuktikan dengan jelas bahwa jihad tidak sama 
dengan perang di mata Nabi Suci. Selama periode penganiayaan 
di Makkah ini, ketika beberapa Sahabatnya meminta izin untuk 
berperang, Nabi Suci bersabda:

“Aku telah diperintahkan untuk memaafkan, maka 
janganlah berperang.” (Koleksi Hadis Nasa’i, Kitab 
Jihad)

Muslim di Madinah
Kaum Muslim berhijrah ke Madinah dan berlindung di 

sana, tetapi musuh-musuh mereka dari Makkah tidak membiar-
kan mereka sendirian. Mereka mengancam pemimpin Madinah 
saat itu, Abdullah bin Ubay, dalam sebuah surat sebagai berikut:



424

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Wahai penduduk Madinah, kalian telah memberikan 
perlindungan kepada musuh kami. Kami bersumpah 
demi Dewa bahwa jika kalian tidak memerangi mereka 
atau mengusir mereka, kami akan mendatangi kalian 
dan membunuh orang-orang kalian yang berperang 
serta menawan wanita-wanita kalian.” (Abu Dawud, 
vol. ii, hal. 495)

Tidak puas dengan ancaman ini, orang-orang kafir Makkah 
memutuskan untuk menyerang Madinah guna memusnahkan 
Islam dan umat Islam dengan pedang. Saat itulah Tuhan meng-
izinkan umat Islam untuk melakukan jihad dengan pedang, 
karena tidak melakukannya berarti bunuh diri bagi umat Islam. 
Oleh karena itu, pada tahun ke-2 Hijrah (Hijrah ke Madinah) 
ayat Al-Qur’an berikut diwahyukan:

“Telah diizinkan (berperang) bagi orang-orang yang 
diperangi, karena sesungguhnya mereka telah dianiaya. 
Dan sesungguhnya Allah, benar-benar Mahakuasa me-
nolong mereka itu. (Yaitu) orang-orang yang telah di-
usir dari kampung halaman mereka tanpa alasan yang 
benar, kecuali karena mereka berkata: ‘Tuhan kami 
hanyalah Allah’. Dan sekiranya Allah tiada menolak 
(keganasan) sebagian manusia dengan sebagian yang 
lain, tentulah telah dirobohkan biara-biara Nasrani, 
gereja-gereja, rumah-rumah ibadat orang Yahudi dan 
masjid-masjid, yang di dalamnya banyak disebut nama 
Allah.” (22:39-40)



425

17. Jihad

Empat syarat diberikan di sini untuk mengizinkan jihad 
dengan pedang:
i.	 Pertempuran harus dimulai oleh orang-orang kafir, seba-

gaimana jelas dari kata-kata “orang-orang yang diperangi”.
ii.	 Harus ada penganiayaan ekstrem terhadap umat Islam “ka-

rena sesungguhnya mereka telah dianiaya”.
iii.	 Tujuan orang-orang kafir pastilah menghancurkan Islam 

dan umat Islam, sebagaimana jelas dari kata-kata “tentulah 
telah dirobohkan...”.

iv.	 Tujuan umat Islam haruslah hanya pembelaan diri dan per-
lindungan, sebagaimana ditunjukkan oleh kata-kata “seki-
ranya Allah tiada menolak (keganasan) sebagian manusia 
dengan sebagian yang lain”.

Ayat lain yang mengizinkan pertempuran berbunyi: “Dan 
perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu, 
(tetapi) janganlah kamu melampaui batas” (2:190). Oleh karena 
itu perintah dalam Al-Qur’an Suci untuk berperang, atau mela-
kukan jihad dengan pedang, tunduk pada syarat-syarat di atas.

II. HADIS
Sama seperti Al-Qur’an Suci menggunakan kata jihad dalam 

arti yang sangat luas, demikian pula dalam Hadis.

1.	 “Nabi Suci bersabda: Berjihadlah melawan orang-orang 
musyrik dengan hartamu, jiwamu, dan lisanmu.” (Mishkat, 
Kitab Jihad)



426

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 “Nabi Suci ditanya: Jihad manakah yang terbaik? Beliau 
bersabda: Dia yang berjihad melawan orang-orang musyrik 
dengan harta dan jiwanya.” (Mishkat, Kitab Jihad)

3.	 “Sekelompok tentara Muslim datang kepada Nabi Suci 
[dari sebuah pertempuran]. Beliau bersabda: Selamat 
datang, kalian telah datang dari jihad kecil menuju jihad 
besar. Dikatakan: Apakah jihad besar itu? Beliau bersabda: 
Perjuangan seorang hamba melawan hawa nafsu rendah-
nya.” (At-Tasyarraf, Bagian I, hal. 70)

4.	 “Nabi Suci bersabda: Jihad yang paling besar adalah meng-
ucapkan kata kebenaran kepada penguasa yang zalim.” 
(Mishkat, Kitab Pemerintahan dan Pengadilan, Bagian 2)

5.	 “Nabi Suci bersabda: Berjihadlah melawan hawa nafsumu 
sebagaimana engkau berjihad melawan musuh-musuhmu.” 
(Mufradat, di bawah akar kata j-h-d, hal. 100)

6.	 “Nabi Suci bersabda: Berjihadlah melawan orang-orang 
kafir dengan tangan dan lisanmu.” (ibid.)

7.	 “Jihad melibatkan empat hal: memerintahkan perbuatan 
baik (amar ma’ruf), mencegah perbuatan mungkar (nahi 
munkar), berkata benar dalam situasi cobaan, dan memu-
suhi orang yang berbuat salah.”

8.	 “Jihad yang paling utama adalah Haji.” (Bukhari, Kitab 
Kurban, 25:4)

9.	 “Mujahid [orang yang berjihad] adalah dia yang berjuang 
melawan dirinya sendiri untuk bisa menaati Allah.”



427

17. Jihad

Hadis-hadis ini memperjelas bahwa jihad berarti mengerah-
kan diri semaksimal mungkin, baik dengan sarana harta, lisan, 
tangan, ataupun nyawa seseorang, baik itu melawan hawa nafsu 
sendiri atau musuh yang terlihat, baik tujuannya untuk menca-
pai kedekatan dengan Tuhan atau untuk menyebarkan firman 
Tuhan. Secara singkat, Al-Qur’an Suci dan Hadis berbicara 
tentang tiga jenis jihad:
i.	 Jihad besar;
ii.	 Jihad paling besar (jihad akbar);
iii.	 Jihad kecil (jihad asghar).

Dua yang pertama harus dilakukan secara terus-menerus, 
sedangkan yang ketiga, yang mencakup jihad dengan pedang, 
hanya dilakukan jika syarat-syarat khusus terpenuhi.

Jihad dalam Bukhari
Bukhari, dari semua koleksi Hadis, adalah yang paling jelas 

dalam arti bahwa jihad tidak digunakan secara khusus untuk 
pertempuran. Dalam Al-I’tisham bi al-Kitab wa as-Sunnah 
(Berpegang teguh pada Al-Qur’an dan Sunnah), bab ke-4 diberi 
judul demikian:

“Sabda Nabi Suci, Sekelompok dari umatku tidak 
akan henti-hentinya menjadi orang yang menang kare-
na menjadi penegak Kebenaran,”

yang ditambahkan kata-kata:



428

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Dan mereka ini adalah orang-orang yang berilmu 
(ahlul ‘ilm).” (Bukhari, 96:11)

Jadi pandangan Bukhari adalah bahwa kelompok yang me-
nang dari umat Nabi tidak terdiri dari para pejuang perang, me-
lainkan orang-orang berilmu yang menyebarluaskan kebenaran 
dan sibuk dalam penyebaran Islam. Sekali lagi, dalam Kitab 
Jihad-nya, Bukhari memiliki beberapa bab yang berbicara ten-
tang ajakan sederhana kepada Islam. Misalnya, judul dari 56:99 
adalah: “Semoga seorang Muslim membimbing Ahli Kitab ke 
jalan yang benar, atau semoga ia mengajarkan Kitab kepada 
mereka”. Judul dari 56:100 — “Berdoa untuk petunjuk kaum 
musyrik agar dapat menjalin hubungan persahabatan dengan 
mereka”; judul dari 56:102 — “Ajakan [kepada orang-orang 
kafir] oleh Nabi Suci kepada Islam dan kenabian, dan agar 
mereka tidak menjadikan tuhan-tuhan lain selain Allah”; judul 
dari 56:143 — “Keutamaan orang yang di tangannya orang 
lain menerima Islam”; judul dari 56:145 — “Keutamaan orang 
yang menerima Islam dari kalangan Ahli Kitab”; dan judul dari 
56:178 — “Bagaimana Islam harus disampaikan kepada seorang 
anak”.

Judul-judul ini menunjukkan bahwa sampai masa Bukhari, 
kata jihad digunakan dalam arti yang lebih luas sebagaimana 
digunakan dalam Al-Qur’an, yaitu ajakan kepada Islam dipan-
dang sebagai jihad.

Peristiwa berikut juga ada dalam Bukhari:



429

17. Jihad

“Seseorang datang kepada Ibnu Umar [putra Khalifah 
kedua yang terkenal, Umar] dan berkata: Mengapa satu 
tahun engkau pergi haji dan satu tahun engkau pergi 
umrah [bentuk haji yang lebih kecil], namun engkau 
telah meninggalkan jihad di jalan Allah? Engkau tahu 
betapa Allah telah menganjurkan jihad? Ibnu Umar 
berkata: Keponakanku, Islam dibangun di atas lima 
perkara: Beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, shalat 
lima waktu, puasa di bulan Ramadan, menunaikan za-
kat, dan haji ke Baitullah. Orang itu berkata: Tidakkah 
engkau mendengar apa yang difirmankan Allah dalam 
Kitab-Nya, bahwa jika dua golongan orang mukmin 
berperang satu sama lain, damaikanlah antara kedua-
nya, kemudian jika salah satu dari keduanya berbuat 
aniaya terhadap yang lain, perangilah yang berbuat ani-
aya itu, sehingga ia kembali kepada perintah Allah; jadi 
perangilah mereka sampai tidak ada lagi fitnah. Ibnu 
Umar berkata: ‘Kami telah mengamalkan ini pada 
masa Nabi Suci. Pada waktu itu, umat Islam sedikit, 
dan seseorang [yang menerima Islam] biasa mengha-
dapi penganiayaan karena agamanya—mereka akan 
membunuhnya atau menghukumnya. Tetapi kemudi-
an pengikut Islam bertambah banyak jumlahnya, dan 
tidak ada fitnah yang tersisa.” (Bukhari, Kitab Tafsir di 
bawah ayat “Perangilah mereka itu, sehingga tidak ada 
fitnah lagi”, bab 30 di bawah Surah 2)



430

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Peristiwa ini terjadi pada masa beberapa dekade setelah wa-
fatnya Nabi Suci, ketika umat Islam sedang berperang dalam 
perang saudara, dan satu pihak telah mengepung Makkah. Ibnu 
Umar tidak bergabung dengan pihak mana pun dalam perang 
ini. Seseorang menanyainya mengapa ia tidak ambil bagian, dan 
merujuk pada ayat “perangilah mereka itu, sehingga tidak ada 
fitnah lagi”. Ia menjawab bahwa berperang adalah perlu ketika 
umat Islam sedikit, dan Islam itu sendiri dalam bahaya. Karena 
tidak ada fitnah atau bahaya dari non-Muslim pada waktu itu, 
meskipun mereka masih ada, Ibnu Umar berpendapat bahwa 
jihad dengan pedang tidaklah wajib atas mereka.

Imam Fakhruddin Razi, komentator klasik besar Al-Qur’an, 
menulis dalam tafsirnya yang termasyhur mengenai Al-Qur’an:

“Adapun ayat, ‘Berjihadlah terhadap mereka dengan 
jihad yang besar’, sebagian mengatakan bahwa ini me-
rujuk pada upaya dalam berdakwah. Yang lain menga-
takan bahwa itu merujuk pada pertempuran. Sebagian 
lainnya mengatakan itu mencakup keduanya. Makna 
yang pertama adalah yang paling akurat karena ayat ini 
diwahyukan di Makkah, dan perintah untuk berperang 
datang setelah hijrah.” (Tafsir Kabir, vol. iv, hal. 330)

Tafsir klasik lainnya, Ruh al-Bayan, berkomentar tentang 
hadis, “Jihad yang terbaik adalah mengucapkan kata kebenaran 
kepada penguasa yang zalim”, sebagai berikut:



431

17. Jihad

“Itu adalah yang terbaik karena jihad dengan argumen 
dan bukti adalah jihad yang lebih besar dibandingkan 
dengan jihad dengan pedang yang merupakan jihad 
kecil.”

17.2.	Jihad — Pandangan para pemimpin agama 
Islam

1. Maulavi Muhammad Husain Batalvi
Seorang pemimpin sekte Ahl-i Hadits di India pada akhir 

abad kesembilan belas, beliau menulis:

“Sebagian saudara Muslim kita percaya bahwa ke-
malangan para pengikut Islam saat ini tidak dapat 
dihilangkan tanpa pedang. Tidak ada gunanya mem-
peroleh pendidikan duniawi. Namun, melihat kondisi 
umat Islam saat ini, keyakinan ini tampaknya tidak 
mungkin. Saudara-saudara! Zaman pedang sudah tidak 
ada lagi. Sekarang sebagai ganti pedang, perlu untuk 
menggunakan pena. Bagaimana pedang bisa sampai 
ke tangan umat Islam ketika mereka tidak memiliki 
tangan. Mereka tidak memiliki identitas nasional atau 
eksistensi.... Dalam kondisi yang tidak berguna dan 
lemah seperti itu, menganggap mereka sebagai sebuah 
bangsa adalah melampaui imajinasi Syekh Chilli [to-
koh jenaka dalam fiksi Urdu].” (Isha’at as-Sunnah, vol. 
vi, no. 12, Desember 1883, hal. 364)



432

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Maulavi Sanaullah
Dicatat mengenai Maulavi Sanaullah dari Amritsar:

“Karena pada waktu itu ulama kita telah menyatakan 
jihad dengan pedang sebagai pemberontakan dan ma-
kar, dan sebagai hal yang haram [dilarang menurut aga-
ma], dan para penentang Islam sedang mengobarkan 
perang dengan pena, kebutuhan saat itu adalah jihad 
dengan pena.” (Majalah Iman, 1948)

3. Sayyid Abul A’la Maududi:
“Mengubah pandangan orang dengan sarana pena 

dan lisan, dan membawa revolusi dalam pikiran mere-
ka, juga merupakan jihad. Dan membelanjakan uang 
untuk tujuan ini, dan mengerahkan diri secara fisik, 
adalah jihad juga.” (Tafhimat I, hal. 69)

4. Dr Sir Muhammad Iqbal (w. 1938)
Dalam sebuah pidato oleh filsuf Muslim terkenal ini, se-

bagaimana dicatat dalam surat kabar mingguan, pertukaran 
berikut terjadi:

“[Dr Iqbal berkata:] Islam tidak akan pernah kalah, 
melainkan akan menang.

“Seseorang keberatan atas hal ini dengan bertanya 
bagaimana Islam bisa menang saat berada dalam per-
budakan Inggris.



433

17. Jihad

“Dr Iqbal menjawab: Tidakkah engkau tahu bahwa 
perumpamaan bangsa Tartar sedang dihidupkan kem-
bali hari ini? Bangsa yang di bawah pemerintahannya 
kita hidup akan menjadi Muslim. Bukti hidup dari 
hal ini adalah bahwa Lord Headley ada di antara kita. 
Kekuatan Islam tidak terbatas. Ada zaman pedang. 
Hari ini adalah zaman pena. Ia menyerang dari dalam 
dan luar, dan memaksamu dari setiap sudut untuk me-
nerimanya.” (Paigham Sulh, 4 Januari 1928)

5. Maulavi Ahmad Said
Beliau adalah seorang pemimpin Jami’at al-’Ulama Hind 

(Dewan Ulama India). Dalam sebuah pidato, beliau berkata:

“Maafkan saya, Saudara, semua yang diketahui para 
maulavi ini hanyalah entah melakukan jihad atau 
duduk tidak melakukan apa-apa. Saya katakan bah-
wa, meskipun semangat ini patut dipuji, pengalaman 
menentangnya. Kalian telah melihat hasil dari jihad 
yang kalian lakukan pada tahun 1857. Jika kalian tidak 
berhasil saat itu, apa peluangnya sekarang?. Jika kalian 
sangat ingin berjihad, lakukanlah dan lihat apa yang 
terjadi. Saya tidak keberatan dengan keyakinan kalian 
ini, tetapi kalian tidak akan berhasil. Saya tidak meng-
erti sikap bahwa seseorang entah melakukan jihad atau 
tidak melakukan apa-apa sama sekali. Tuan, jihad setiap 
zaman berbeda. Di Makkah, ada satu jenis pertahanan 
[yang digunakan oleh Nabi Suci Muhammad], dan 



434

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

di Madinah itu adalah jenis yang berbeda. Anda bisa 
terlibat dalam pembangkangan sipil (civil disobedience) 
dengan niat jihad. Tuhan akan memberi Anda ganjaran 
untuk itu.”

(Al-Jami’at, 28 Januari 1931, hal. 2, kolom 1)

6. Maulavi Zafar Ali Khan
Pemimpin Muslim terkenal ini, dan editor harian Muslim 

yang tersohor, menulis di surat kabarnya:

“Sebagaimana jihad bukan sekadar seseorang meng-
ambil pedang dan terjun ke medan pertempuran, 
tetapi juga mencakup perjuangan dengan lisan dan 
tulisan, perjalanan dan pengembaraan, demikian pula 
shahadat [mati syahid] bukan berarti seseorang harus 
memerah-darahkan bumi dengan leher terpotong. Itu 
juga berarti mengorbankan kenyamanan dan kese-
nangan, istirahat dan kemudahan, nyawa dan harta, 
serta kehormatan dan reputasi, demi suatu tujuan baik 
dan mulia di jalan Allah, sebagaimana diajarkan oleh 
Islam.” (Daily Zamindar, Lahore, 14 Juni 1936)

7. Maulavi Habib-ur-Rahman dari Ludhiana:
“Adalah kewajiban agama untuk menjaga partai-par-

tai politik tetap hidup. Di India, jihad tidak dapat 
dilakukan dengan sarana tentara dan senjata. Jihad di 
sini adalah mengatakan kebenaran tanpa rasa takut, 



435

17. Jihad

dan menanggung dengan senang hati setiap kesulitan 
di jalan ini. Saya percaya bahwa bantuan seorang su-
karelawan untuk mengorganisasi partai politik adalah 
jihad yang sebenarnya di India.” (Paigham Sulh, 11 
April 1934)

8. Maulana Abul Kalam Azad
Beliau adalah ulama Muslim India yang terkenal dan pe-

mimpin Kongres Nasional India sebelum kemerdekaan, yang 
kemudian menjadi menteri pendidikan federal di India. Beliau 
menulis:

“Ada kesalahpahaman serius mengenai apa itu jihad. 
Banyak orang berpikir bahwa jihad hanya berarti ber-
perang. Para pengkritik Islam juga berkutat di bawah 
kesalahpahaman ini, padahal berpikir demikian berarti 
mempersempit cakupan praktis dari perintah suci ini. 
Jihad berarti berjuang semaksimal mungkin. Dalam 
terminologi Al-Qur’an dan Sunnah, pengerahan tena-
ga maksimal ini, yang dilakukan demi kebenaran dan 
bukan tujuan pribadi, ditunjukkan oleh kata jihad. 
Upaya ini bisa dengan nyawa seseorang, atau harta, 
atau menghabiskan waktu, atau dengan menanggung 
jerih payah dan kesulitan, atau memerangi musuh dan 
menumpahkan darah.” (Mas’alah Khilafat, hal. 47)



436

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

9. Media Resmi Mingguan Sunni Da’wat:
“Dalam agama-agama dunia, hanya dalam Islam ka-

rakteristik ini ditemukan bahwa, dalam keadaan atau 
kondisi apa pun, ia tidak memaksa agama lain. Ia tidak 
mengizinkan aktivitas para mubalighnya melampaui 
instruksi: ‘Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu 
dengan hikmah dan pelajaran yang baik’... Jihad ber-
asal dari jahd, yang secara harfiah berarti usaha dan 
perjuangan. Dalam pengertian terminologi, kata ini 
digunakan untuk menyebarluaskan firman Allah, dan 
keunggulan serta kejayaan Islam.” (Mingguan Da’wat, 
13 November 1964)

10. Harian Urdu Lahore Imroz:
“Sejarah manusia adalah saksi terbesar dari fakta bah-

wa penggunaan kekerasan dalam penyebaran ideologi 
apa pun tidak mengarah pada hasil yang baik. Jika 
dalam beberapa contoh upaya untuk melakukan ini de-
ngan sarana kekerasan dan kekuasaan berhasil, efeknya 
tidak bertahan lama. Para orang bijak yang mencoba 
merebut hati manusia, dan menunjukkan melalui tela-
dan mereka bahwa ajaran yang mereka ikuti menuntun 
pada keselamatan manusia, memiliki kesuksesan besar 
dalam memenuhi tujuan mereka. Di anak benua India, 
para Sufi dan Syekh melakukan hal yang paling ba-
nyak untuk menyalakan lampu Islam dan menerangi 
hati manusia dengan cahaya Islam. Orang-orang bijak 
ini tidak menggunakan paksaan untuk menerapkan 



437

17. Jihad

syariat Islam, juga tidak memiliki sumber daya ter-
sebut. Kehidupan Nabi Suci sendiri menunjukkan 
bahwa untuk mereformasi masyarakat yang merosot, 
beliau menunjukkan kesabaran, kerendahan hati, dan 
tawaduk, serta merevolusinya.” (Harian Imroz, Lahore, 
Pakistan, 9 November 1964)

11. Mendiang Raja Faisal dari Arab Saudi
Tokoh internasional yang terkenal ini menyatakan:

“Saudara-saudara yang terhormat! Kalian semua telah 
dipanggil untuk mengangkat panji jihad di jalan Allah. 
Jihad bukan sekadar mengambil senjata atau mengang-
kat pedang. Jihad adalah mengajak kepada Kitab Allah 
dan Teladan Nabi, berpegang teguh padanya, dan tetap 
padanya meskipun dalam kesulitan, kesusahan, dan 
penderitaan dari segala jenis.” (Umm al-Qura, Makkah, 
24 April 1965)

12. Maulavi Zahid al-Husaini:
“Ini adalah zaman jihad dengan pena. Hari ini, pena 

telah menyebarkan banyak masalah. Orang yang mela-
kukan jihad dengan pena adalah mujahid terbesar hari 
ini.” (Bulanan Khuddam-ud-Din, Lahore, 1 Oktober 
1965)

13. Allamah Abdul Haqq Haqqani
Dalam tafsir Al-Qur’an-nya, beliau menulis:



438

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Di zaman ini, berdebat dan berargumen dengan 
orang-orang sesat juga merupakan jihad.” (Tafsir 
Haqqani, vol. iv, hal. 112)

14. Asy-Syekh Muhammad Amin:
“Secara umum diketahui bahwa mujahid harus me-

merintahkan semua hal yang baik dan melarang hal-hal 
yang jahat.” (Radd al-Muhtar, vol. iii, hal. 236)

15. Allamah al-Qastalani
Tercatat tentang ulama klasik ini:

“Beliau menganggap jihad melawan hawa nafsu 
sendiri dan melawan setan sebagai jihad yang paling 
besar.” (Irsyad as-Sari fi Syarh al-Bukhari, vol. v, hal. 37)

16. Maulavi Haidar Zaman Siddiqi:
“Demikian pula, dalam Hadis mengucapkan ke-

benaran kepada penguasa yang zalim disebut jihad 
yang paling besar.... Oleh karena itu penyebaran ilmu 
agama, pendirian madrasah, dan setiap tugas lain yang 
dilakukan untuk mendukung iman, termasuk dalam 
jihad.” (Islam Ka Nazariyya Jihad, hal. 128)

17. Ghulam Ahmad Pervez
Dalam tafsir Al-Qur’an-nya, pemikir agama dari Lahore ini 

menulis:



439

17. Jihad

“Jihad berarti jerih payah dan perjuangan. Al-Qur’an 
telah memperjelas makna sejatinya dengan meng-
gunakan kata qu’ud (duduk) sebagai lawan katanya: 
‘Tidaklah sama antara mukmin yang duduk (diam)...’ 
Oleh karena itu jihad berarti tindakan....

“Jihad orang mukmin sejati mencakup tindakan ter-
kecil, hingga perbuatan pengorbanan tertinggi. Tahap 
terakhir dari pengerahan tenaga ini adalah di mana ma-
nusia mempertaruhkan nyawanya yang berharga untuk 
bergabung dalam pertempuran melawan kebatilan.” 
(Mu’arif al-Quran, vol. iv, hal. 481)

18. Profesor Khurshid Ahmad dari Islamic Foundation
Pada konferensi dialog Kristen-Muslim yang diadakan pada 

tahun 1976, Khurshid Ahmad, yang pada saat itu menjabat 
sebagai Direktur Jenderal Islamic Foundation, Leicester, Inggris, 
memberikan komentar berikut tentang jihad:

“Bagi umat Islam, jihad merupakan upaya untuk 
berjuang secara sungguh-sungguh dan tanpa henti 
untuk memenuhi kehendak Ilahi dalam kehidupan 
manusia. Jihad mengambil banyak bentuk. Bentuk 
pertama adalah perjuangan melawan diri sendiri untuk 
menundukkan nafsu ammarah [nafsu rendah manusia] 
dan menundukkannya pada kehendak Ilahi. Jihad juga 
berarti berjuang untuk menyebarkan firman Tuhan, 
untuk membagikannya kepada orang lain, dan di sini 
dalam rumusan fiqh, jihad memiliki tempat penting 



440

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam hubungan antara negara Islam dengan negara 
non-Muslim. Jihad bukan semata-mata perang, karena 
ia melibatkan pertama-tama upaya damai, tetapi pe-
rang jelas memiliki tempatnya dalam spektrum jihad 
dalam arti luas.

“Perang agresi dikesampingkan oleh Islam karena 
Islam datang untuk mengakhiri agresi dan menegak-
kan perdamaian. Tetapi perang defensif dan adil adalah 
prinsip-prinsip yang diterima dalam hukum internasi-
onal dan hubungan internasional, dan Islam sepenuh-
nya mengakuinya.” (International Review of Mission, 
Oktober 1976, vol. lxv, no. 260, hal. 451-452. Lihat 
juga publikasi Islamic Foundation sendiri tentang ke-
lanjutan ini sebagai buku Christian Mission and Islamic 
Da’wah, 1982, hal. 93-94)

19. Dr. T. B. Irving
Islamic Perspectives — Studies in honour of Maulana 

Maudoodi, disunting oleh Khurshid Ahmad dan Zafar Ishaq 
Ansari, dan diterbitkan oleh Islamic Foundation, Inggris, ada-
lah kumpulan artikel oleh berbagai cendekiawan agama Islam, 
yang disusun sebagai penghormatan kepada Maulana Maududi. 
Artikel oleh Dr. T. B. Irving menyebutkan lima rukun Islam dan 
kemudian menambahkan:

“Satu poin lagi mungkin perlu disebutkan: Jihad atau 
‘perjuangan’ atau ‘bersungguh-sungguh’ secara spiritual 
bukanlah salah satu dari Lima Rukun Islam. Dalam 



441

17. Jihad

terjemahan yang tepat itu tidak berarti ‘perang suci’ ke-
cuali melalui perluasan makna, tetapi maknanya telah 
direndahkan menjadi arti ini, yang merupakan peng-
gunaan jurnalistik.” (Islamic Perspectives, diterbitkan 
oleh Islamic Foundation, Inggris, 1979, hal. 132)

(Catatan: Referensi 18 dan 19 di atas telah dikutip dalam 
bahasa Inggris aslinya [dalam teks sumber].)

JIHAD DAN PERANG TIDAK SINONIM
Al-Qur’an menggunakan kata jihad dan qital (pertempuran 

atau perang) untuk mengartikan hal-hal yang berbeda. “Jihad di 
jalan Allah” dan “berperang (qital) di jalan

Allah” tidak memiliki makna yang sama. Kami mengutip di 
bawah ini dari para teolog Muslim untuk membuktikan hal ini:

20. Maulavi Muhammad Hasan dari Rampur
Seorang pengikut terkemuka dari Maulavi Muhammad 

Ismail Syahid yang terkenal, beliau menulis:

“Perang bukanlah jihad. Perang disebut qital, dan itu 
hanya muncul sesekali. Jihad adalah berjuang untuk 
menyebarluaskan firman Allah, dan ini berlangsung 
untuk waktu yang lama. Hanya kesalahpahaman Anda 
sajalah yang membuat Anda menyebut qital sebagai 
jihad.” (Sawanih Ahmadi, hal. 108)



442

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

21. Maulavi Charagh Ali
Dalam karya besar bahasa Inggrisnya tentang jihad yang di-

terbitkan pada tahun 1884, ulama rasionalis terkenal, Maulavi 
Charagh Ali, menulis:

“Jihad tidak berarti mengobarkan perang.... Saya 
tidak bermaksud membantah bahwa Al-Qur’an tidak 
memuat perintah untuk bertempur atau mengobarkan 
perang. Ada banyak ayat yang memerintahkan peng-
ikut Nabi untuk melakukan perang defensif, tetapi 
bukan perang agresi. Kata-kata qatal dan qital dengan 
jelas menunjukkan hal ini.” (Jihad, edisi diterbitkan 
oleh Karimsons, Karachi, 1977, Lampiran A, hal. 192; 
kutipan diambil dari bahasa Inggris asli.)

22. Sayyid Sulaiman Nadawi
Teolog yang menyusun Sirat an-Nabi (Riwayat Hidup Nabi 

Suci) yang terkenal karya Shibli ini, menulis:

“Jihad umumnya diartikan sebagai qital dan per-
tempuran, tetapi pembatasan makna ini sepenuhnya 
salah.... Ini berarti berjuang dan berusaha. Makna ter-
minologinya juga dekat dengan ini, yaitu melakukan 
segala jenis perjuangan dan pengerahan tenaga untuk 
supremasi, penyebaran, dan pembelaan kebenaran, 
untuk berkorban, untuk menggunakan di jalan Allah 
semua sumber daya fisik, materi, dan mental yang telah 
Dia berikan kepada hamba-hamba-Nya, sedemikian 



443

17. Jihad

rupa sehingga mengorbankan nyawa sendiri dan nya-
wa keluarga serta bangsanya. Menentang upaya para 
penentang kebenaran, menggagalkan rencana mereka, 
membalas serangan mereka, dan bersiap untuk meme-
rangi mereka di medan pertempuran juga merupakan 
jihad. Sayangnya, para penentang kami telah mereduksi 
cakupan dari makna hakiki yang penting dan luas ini, 
yang tanpanya tidak ada gerakan di dunia yang telah 
atau dapat berhasil, menjadi sekadar perang dengan 
musuh-musuh Islam. Perlu di sini untuk menghilang-
kan kesalahpahaman tersebut, yaitu, bahwa kebanyak-
an orang berpikir bahwa jihad dan qital adalah sino-
nim. Ini tidak demikian.... Yang satu umum dan yang 
lain khusus, yaitu setiap jihad bukanlah qital, tetapi di 
antara berbagai jenis jihad, salah satunya adalah qital 
atau memerangi musuh.” (Sirat an-Nabi, vol. v., hal. 
199-201)

23. Maulavi Zafar Ali Khan:
“Jika umat Islam, selama periode pemerintahan dan 

kekuasaan mereka, pernah mengangkat pedang untuk 
memperluas wilayah mereka dan menjadikan orang 
lain budak, ini tidak ada hubungannya dengan jihad.” 
(Zamindar, Lahore, 14 Juni 1936)



444

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

24. Ghulam Ahmad Pervez:
“Qital juga termasuk dalam jihad. Seseorang dapat 

mengatakan bahwa itu adalah tahap terakhir dari 
jihad. Jelas dari sini bahwa jihad tidak selalu berarti 
qital. Seluruh kehidupan seorang mukmin sejati adalah 
jihad.” (Mu’arif al-Quran, vol. iv, hal. 488)

25. Sayyid Abul A’la Maududi
Beliau menyatakan pendapatnya sebagai berikut:
i. “Dalam terminologi Syariat, qital dan jihad adalah dua 

hal yang berbeda. Qital diterapkan pada usaha militer yang di-
lakukan melawan tentara musuh. Jihad diterapkan pada upaya 
total yang dikerahkan oleh seluruh bangsa untuk keberhasilan 
tujuan dimulainya perang tersebut. Selama perjuangan ini, qital 
mungkin berhenti pada waktu-waktu tertentu, dan mungkin 
juga ditangguhkan. Tetapi jihad berlanjut hingga waktu ketika 
tujuan dimulainya jihad itu tercapai.” (Surat kabar Mashriq, 
Lahore, 12 Oktober 1965)

ii. “Jihad berarti bukan hanya bertempur dengan senjata, 
tetapi diterapkan secara kolektif pada seluruh perjuangan yang 
dilakukan untuk keberhasilan dalam perang. Medan pertem-
puran hanyalah salah satu dari banyak front perjuangan ini.” 
(Surat kabar Kohistan, Lahore, 18 September 1965)



445

17. Jihad

17.3.	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 
tentang jihad

I. JIHAD MENURUT HAZRAT MIRZA
1.	 “Harus diketahui bahwa kata jihad berasal dari juhd, dan 

berarti berjuang. Kata ini kemudian secara metaforis dite-
rapkan pada perang-perang agama.” (Government Angrezi 
aur Jihad, hal. 3)

2.	 “Mengenai sarana dan pengaturan yang digunakan, baik 
untuk perang fisik maupun perang spiritual, apakah 
pertempuran itu dengan pedang atau dengan pena, ayat 
berikut cukup untuk petunjuk kita: ‘Persiapkanlah untuk 
menghadapi mereka [musuh] kekuatan apa saja yang kamu 
sanggupi’ [Al-Qur’an 8:60]. Dalam ayat ini Tuhan membe-
ri kuasa kepada kita untuk menggunakan melawan musuh 
semua sarana yang sesuai, dan menggunakan metode yang 
kita anggap terbaik dan paling efektif.” (Majmu’a Ishtiharat, 
vol. i, hal. 360)

3.	 “Waktu ini juga adalah waktu untuk sejenis jihad. Saya ter-
jaga sampai di penghujung jam 3 pagi. Setiap orang harus 
mengambil bagian dalam hal ini, dan untuk kebutuhan 
agama serta tugas-tugas keagamaan mereka harus mencu-
rahkan siang dan malam.” (Malfuzat, Bagian IV, hal. 196)

4.	 “Ini adalah zaman perang spiritual. Pertempuran dengan 
setan sedang berlangsung. Setan sedang menyerang ben-
teng Islam dengan semua senjata dan tipu dayanya. Ia 
ingin mengalahkan Islam. Tetapi Tuhan telah mendirikan 
Gerakan ini untuk mengalahkan setan dalam pertempuran 
terakhirnya pada saat ini.” (Malfuzat, Bagian V, hal. 25)



446

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

5.	 “Jihad zaman ini justru adalah untuk menyebarkan Islam 
dan menyanggah tuduhan para kritikus [terhadap Islam], 
untuk menyebarkan keindahan agama yang benar, Islam, di 
dunia, dan untuk memanifestasikan kebenaran Nabi Suci 
kepada dunia. Inilah jihad, sampai Tuhan menghasilkan 
keadaan yang berbeda di dunia.” (Surat oleh Hazrat Mirza 
dikutip dalam Ruhani Khaza’in, vol. 17, hal. 17)

6.	 “Para misionaris Kristen telah memulai perang yang berba-
haya melawan Islam. Di medan pertempuran, mereka telah 
keluar dengan tombak yaitu pena, bukan dengan pedang 
dan meriam. Jadi senjata yang dengannya kita harus mema-
suki medan, adalah pena dan hanya pena. Kami meyakini 
bahwa adalah kewajiban setiap Muslim untuk bergabung 
dalam pertempuran ini.” (Malfuzat, Bagian I, hal. 217)

7.	 “Di zaman kita pena telah diangkat melawan kita. Dengan 
penalah kita telah dibuat sakit dan menderita. Sebagai 
tanggapan atas hal ini, pena adalah hal yang menjadi senja-
ta kita.” (Malfuzat, Bagian I, hal. 44)

II. HAZRAT MIRZA TENTANG JIHAD DENGAN 
PEDANG
1.	 “Harus diketahui bahwa Al-Qur’an Suci tidak secara se-

wenang-wenang memberikan perintah untuk berperang. 
Ia memberikan perintah untuk berperang hanya melawan 
orang-orang yang menghalangi orang lain untuk beriman 
kepada Tuhan, dan menghentikan mereka dari menaati 
perintah-perintah-Nya dan menyembah-Nya. Ia mem-
berikan perintah untuk berperang melawan mereka yang 



447

17. Jihad

menyerang umat Islam tanpa sebab, mengusir mereka dari 
rumah dan negeri mereka, dan mencegah orang-orang 
menjadi Muslim. Merekalah orang-orang yang terhadap-
nya Tuhan murka, dan umat Islam harus memerangi mere-
ka jika mereka tidak berhenti.” (Nur al-Haq, vol. i, hal. 46)

2.	 “Singkatnya, pertempuran Islam hanya terbagi dalam tiga 
kategori: untuk pembelaan diri; untuk hukuman, yaitu 
darah dibayar darah; untuk menegakkan kebebasan, yaitu 
untuk mematahkan kekuatan mereka yang membunuh 
orang-orang yang masuk Islam. Karena tidak ada arahan 
untuk memaksa seseorang masuk ke dalam iman dengan 
cara paksaan dan ancaman pembunuhan, maka sangatlah 
sia-sia dan tidak ada gunanya menunggu Mahdi atau Al-
Masih yang menumpahkan darah, karena tidak mungkin 
orang seperti itu bisa datang, bertentangan dengan ajaran 
Al-Qur’an, dan menjadikan orang-orang masuk Islam de-
ngan pedang.” (Masih Hindustan Main, hal. 18-19)

3.	 “Kita diperintahkan bahwa kita harus membuat jenis 
persiapan yang sama untuk menghadapi orang-orang ka-
fir sebagaimana yang mereka lakukan untuk menghadapi 
kita. Atau bahwa kita memperlakukan mereka sebagaima-
na mereka memperlakukan kita, dan selama mereka tidak 
mengangkat pedang melawan kita, kita tidak mengangkat 
pedang untuk melawan mereka sampai saat itu.” (Haqiqat 
al-Mahdi, hal. 28)

4.	 “Pada masa-masa awal Islam, perang defensif dan pertem-
puran fisik juga diperlukan karena mereka yang mendak-
wahkan Islam dijawab pada masa itu, bukan dengan alasan 



448

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dan argumen, melainkan dengan pedang. Jadi sebagai ba-
lasan, pedang, mau tidak mau harus digunakan. Tetapi di 
masa-masa ini pedang tidak digunakan sebagai jawaban, 
melainkan pena dan argumen digunakan untuk mengkritik 
Islam. Inilah alasan mengapa, di zaman ini, Tuhan meng-
hendaki agar pekerjaan pedang dilakukan dengan pena, 
dan para penentang dikalahkan dengan memerangi mereka 
melalui tulisan. Oleh karena itu tidak tepat sekarang bagi si-
apa pun untuk menjawab pena dengan pedang.” (Malfuzat, 
Bagian I, hal. 59)

17.4.	Mengapa Hazrat Mirza harus menjelaskan 
makna Jihad

1.	 Dari banyak keberatan terhadap Islam yang diajukan oleh 
para misionaris Kristen, salah satunya adalah bahwa Islam 
telah menyebar dengan pedang. Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad harus menjawab kritik ini, sebagaimana tulisan 
beliau:

i.	 “Sebagian besar misionaris Kristen zaman ini secara keliru 
menuduh bahwa Islam telah disebarkan dengan paksaan 
dan pedang. Sayangnya, para kritikus semacam itu tidak 
merenungkan ajaran-ajaran Al-Qur’an yang mengatakan... 
‘Tidak ada paksaan dalam agama’; dan ‘berdebatlah dengan 
orang-orang Kristen dengan hikmah dan nasihat yang 
baik’, bukan dengan kekerasan; dan ‘orang-orang yang 
beriman adalah mereka yang menahan amarahnya’, mereka 
memaafkan serangan orang-orang yang zalim, dan tidak 
menjawab dengan cara yang busuk. Mungkinkah Tuhan 



449

17. Jihad

seperti itu mengajarkan bahwa kalian harus membunuh 
orang-orang yang mengingkari agama kalian, merampas 
harta benda mereka, dan menghancurkan rumah-rumah 
mereka?...

“Ini adalah pandangan Maulavi yang bodoh dan 
pendeta yang dungu, dan tidak memiliki dasar. Oleh 
karena itu, Tuhan, Penegak jalan yang benar, Yang 
tidak membiarkan kebenaran menjadi sia-sia, dengan 
mengutus hamba yang rendah ini di zaman ini, ber-
maksud menghapus tuduhan jihad dari Islam, dan 
menunjukkan kepada orang-orang bahwa Islam tidak 
bergantung pada paksaan dan pedang untuk kemaju-
annya, melainkan memengaruhi hati dengan kekuatan 
rohaninya.... Oleh karena itu adalah kezhaliman belaka 
untuk menisbahkan jihad [dalam arti perang] dan pak-
saan kepada Islam.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. ii, hal. 
125-127, catatan kaki)

ii.	 “Harus ditekankan dengan kuat kepada pemerintah bahwa 
umat Islam India adalah rakyat yang setia, karena beberapa 
orang Inggris yang kurang informasi, terutama Dr. Hunter, 
Presiden Komisi Pendidikan, dalam bukunya yang terke-
nal, bersikeras bahwa umat Islam bukanlah orang-orang 
yang benar-benar mengharapkan kebaikan bagi pemerin-
tah Inggris, dan menganggap wajib untuk melakukan jihad 
melawan Pemerintah.” (Barahin Ahmadiyya, Bagian III, 
hal. 68)



450

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 Karena gagasan tentang jihad yang disebarkan di kalangan 
masyarakat oleh para Maulavi bertentangan dengan Al-
Qur’an Suci, sangatlah penting untuk menjelaskan makna 
hakiki yang benar:

i.	 “Harus diingat bahwa konsep yang ada dalam benak Ulama 
masa kini, dan cara mereka menjelaskan masalah ini kepada 
orang-orang, tentu saja tidak benar, dan hasilnya tidak lain 
adalah bahwa mereka menghasilkan karakteristik seperti 
binatang buas pada orang-orang dengan pidato-pidato 
mereka yang berapi-api, dan merampas semua kebajikan 
kemanusiaan yang baik dari mereka. Demikianlah yang 
terjadi. Dan saya tahu dengan pasti bahwa dosa dari semua 
pembunuhan yang zhalim yang dilakukan oleh orang-orang 
bodoh dan berapi-api ini, yang tidak menyadari mengapa 
Islam harus melakukan pertempuran di masa-masa awal, 
ada di leher para Maulavi ini yang secara diam-diam meng-
ajarkan hal-hal yang mengarah pada pertumpahan darah 
yang mengerikan.” (Government Angrezi aur Jihad, hal. 7)

ii.	 Mengomentari pembunuhan dua orang Inggris oleh seo-
rang Muslim fanatik, beliau berkata:

“Pembunuhan dua orang Inggris ini — apakah ini 
jihad? Orang-orang tidak berguna seperti itu telah 
memberi kesan buruk pada Islam. Apa yang seharusnya 
dia lakukan adalah memperlakukan mereka dengan 
cara yang sangat baik sehingga mereka akan menjadi 
Muslim dengan melihat akhlakul karimahnya.... Kapan 
pun saya mendengar tentang orang-orang seperti itu, 
saya sangat sedih, jelaslah mereka telah menyimpang 



451

17. Jihad

begitu jauh dari Al-Qur’an Suci, dan meyakini pem-
bunuhan orang-orang yang tidak bersalah sebagai amal 
shaleh” (*Malfuzat*, Bagian II, hal. 49-50)

iii.	 “Di sini kami juga harus mengatakan dengan penyesalan 
bahwa, sama seperti di satu sisi para Maulavi yang bodoh 
telah menyembunyikan makna jihad yang sebenarnya, dan 
telah mengajarkan pembunuhan dan penjarahan kepada 
orang-orang, dengan mengistilahkannya sebagai jihad, di 
sisi lain para pendeta Kristen telah melakukan hal yang 
persis sama. Mereka telah menerbitkan ribuan eksemplar 
buku dalam bahasa Urdu, Pashto, dll., dan mempropa-
gandakan di seluruh India, Punjab, dan Perbatasan bahwa 
Islam disebarkan dengan pedang, dan menghunus pedang 
adalah Islam. Hasilnya adalah bahwa orang-orang, yang 
menemukan dua kesaksian yang saling menguatkan, yakni 
dari para Maulavi dan dari para pendeta, telah berkembang 
dalam hawa nafsu primitif mereka.” (Government Angrezi 
aur Jihad, hal. 9)

3.	 Para Maulavi percaya bahwa Mahdi akan muncul di zaman 
akhir untuk membunuh orang-orang kafir. Karena Hazrat 
Mirza Ghulam Ahmad mengaku sebagai Mahdi, beliau 
harus menyoroti masalah jihad di masanya, dan menun-
jukkan bahwa mereka salah dalam konsep mereka:

i.	 “Renungkanlah hadis dalam Bukhari di mana, mengenai 
Al-Masih yang Dijanjikan, tertulis: yazi’ul-harb, yakni, ke-
tika Al-Masih datang dia akan mengakhiri perang-perang 
agama.” (Government Angrezi aur Jihad, hal. 15)



452

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii.	 “Sangat penting bagi saya untuk memberitahu pemerintah 
Inggris mengenai keyakinan tentang Mahdi yang dipegang 
oleh sekte Wahabi, yang dikenal sebagai Ahl-i Hadits, yang 
mana Maulavi Muhammad Husain Batalvi menganggap 
dirinya sebagai pemimpinnya, dan keyakinan dalam hal 
ini yang dipegang oleh saya dan pengikut saya. Akar dari 
semua perselisihan dan permusuhan timbal balik ini adalah 
bahwa saya tidak percaya pada Mahdi semacam itu, dan 
karena itu orang-orang ini menganggap saya sebagai kafir, 
dan saya memandang mereka sebagai orang yang keliru. 
Jadi saya berikan di bawah ini keyakinan orang-orang ini 
tentang Mahdi dibandingkan dengan keyakinan saya.” 
(Haqiqat al-Mahdi, hal. 3)

iii.	 “Adapun keyakinan saya, sama seperti keyakinan itu be-
nar, keyakinan itu diberkati, dan bersih dari kerusakan. 
Setiap orang yang berakal sehat dapat menyadari bahwa 
keyakinan kami — bahwa tidak akan datang Mahdi atau 
Al-Masih yang akan membuat bumi merah dengan darah, 
yang pencapaian besarnya adalah memaksa orang-orang 
untuk menjadi Muslim — adalah keyakinan yang bagus 
dan baik yang sepenuhnya didasarkan pada prinsip-prinsip 
perdamaian dan kelembutan. Dari keyakinan-keyakinan 
ini, tidak ada penentang yang dapat menuduh Islam me-
lakukan paksaan, seseorang juga tidak harus berperilaku 
terhadap manusia dengan cara seperti binatang buas tanpa 
alasan, juga tidak menodai akhlak seseorang, dan orang-
orang yang memegang keyakinan ini juga tidak menjalani 



453

17. Jihad

kehidupan munafik di bawah pemerintahan agama yang 
berbeda.” (ibid., hal. 10-11)

iv.	 “Orang-orang ini begitu bersikeras pada keyakinan mereka 
tentang jihad, yang sepenuhnya salah dan bertentangan 
dengan Al-Qur’an dan Hadis, sehingga orang yang tidak 
menerimanya, dan menentangnya, dicap dajjal [anti-Kris-
tus] oleh mereka, dan mereka menyatakan juga “halal da-
rahnya”. Saya juga telah berada di bawah vonis ini untuk 
waktu yang lama.” (Government Angrezi aur Jihad, hal. 7)

17.5.	Jihad dan Pemerintah Inggris
I. PANDANGAN MUSLIM TERKEMUKA PADA MASA 
ITU
1. Sayyid Ahmad Barelvi (w. 1831)

Beliau adalah pemimpin militer dan agama Muslim yang 
berperang melawan kekuasaan Sikh di Barat Laut India, dan 
dianggap sebagai mujaddid abad ketiga belas hijriah. Tercatat 
mengenainya:

“Ketika beliau pergi untuk melakukan jihad melawan 
orang-orang Sikh, seorang pria bertanya kepadanya: 
‘Mengapa engkau pergi begitu jauh untuk berjihad 
melawan orang-orang Sikh, padahal orang Inggris 
memerintah negeri ini dan mereka adalah orang yang 
mengingkari Islam. Lakukanlah jihad melawan mereka 
di setiap rumah dan rebutlah India dari mereka; jutaan 
orang akan mendukung dan menolongmu’....



454

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Beliau menjawab: Pemerintah Inggris mungkin 
pengingkar Islam, tetapi mereka tidak menindas umat 
Islam, juga tidak mencegah umat Islam dari kewajib-
an agama dan ibadah. Karena alasan apa kemudian 
kita bisa berjihad melawan mereka? dan tanpa alasan 
menumpahkan darah kedua belah pihak?, Itu berten-
tangan dengan prinsip-prinsip agama.” (Musalmanon 
Ka Roshan Mustaqbil, oleh Sayyid Tufail Ahmad, edisi 
ke-3, 1940)

2. Sayyid Muhammad Ismail Syahid
Beliau adalah wakil dari Sayyid Ahmad Barelvi, dan me-

ninggal dalam pertempuran melawan orang-orang Sikh. Tertulis 
mengenainya:
i.	 “Seorang pria bertanya, Mengapa Anda tidak memberi-

kan pernyataan jihad melawan Inggris? Beliau menjawab: 
Sama sekali tidak wajib untuk berjihad melawan mereka. 
Pertama, kita adalah rakyat mereka. Kedua, mereka tidak 
mengganggu pelaksanaan syariat agama kita. Kita memiliki 
segala jenis kebebasan di bawah pemerintahan mereka. 
Faktanya, jika seseorang menyerang mereka, umat Islam 
harus memerangi penyerang itu dan jangan biarkan pe-
merintah dirugikan sedikit pun.” (Hayyat Tayyiba, biografi 
oleh Mirza Hairat dari Delhi, edisi 1972, diterbitkan di 
Lahore, hal. 364)

ii.	 “Maulavi Ismail telah mengumumkan bahwa ‘jihad tidak 
sah melawan pemerintah Inggris dalam arti agama, kami 
juga tidak memiliki perselisihan dengan mereka; kami 



455

17. Jihad

hanya membalas dendam terhadap orang-orang Sikh demi 
saudara-saudara kami’. Inilah sebabnya mengapa penguasa 
Inggris tidak tahu apa-apa, dan tidak menghentikan persi-
apannya.” (ibid., hal. 201)

iii.	 “Inilah alasan mengapa Maulavi Ismail dari Delhi, yang 
memahami Al-Qur’an dan Hadis, dan mengamalkannya, 
tidak berperang di negaranya India melawan Inggris, yang 
di bawah perdamaian dan perlindungannya beliau hidup, 
beliau juga tidak memerangi negara-negara bagian di ne-
geri ini. Di luar negeri ini, beliau memerangi orang-orang 
Sikh yang mengganggu praktik keagamaan umat Islam, 
yang melarang pengumandangan Azan dengan keras.” 
(Al-Iqtishad fi masa’il al-jihad, oleh Maulavi Muhammad 
Husain Batalvi, diterbitkan 1876, hal. 49-50)

3. Maulana Sayyid Nazir Husain dari Delhi (w. 1902)
Beliau adalah teolog Ahl-i Hadits yang paling terkemuka.

i.	 Dalam sebuah fatwa, beliau menulis:
“Karena kriteria jihad tidak ada di negeri ini, melaku-

kan jihad di sini akan menjadi sarana kehancuran dan 
dosa.”(Fatawa Naziriyyah, vol. iv, hal. 472)

ii.	 Dicatat mengenainya:
“Dalam hal makna jihad yang sebenarnya, Sayyid 

Nazir Husain dari Delhi tidak menganggap pembe-
rontakan tahun 1857 sebagai jihad dalam Islam. Beliau 
menganggapnya sebagai ketidaksetiaan, pelanggaran 
perjanjian, dan kerusakan, dan menyatakan berdosa 



456

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

untuk mengambil bagian atau menolong di dalamnya.” 
(Majalah Isha’at as-Sunnah, vol. vi, no. 10, Oktober 
1883, hal. 288)

4. Maulavi Muhammad Husain Batalvi
Beliau adalah seorang pemimpin Ahl-i Hadits dan editor 

Isha’at as-Sunnah, yang menentang Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad setelah pengakuannya sebagai Al-Masih yang Dijanjikan. 
Dalam sebuah buku tentang jihad, beliau menulis:

“Muslim yang kurang informasi harus memeriksa im-
plikasi ini dan mengingatnya, dan tidak menganggap 
berperang dengan setiap agama saingan karena kekafir-
annya sebagai jihad yang sah secara syariat. Berperang 
dengan orang-orang yang damai atau terikat perjanjian 
sudah pasti tidak bisa menjadi jihad yang sah, baik 
secara nasional maupun agama, melainkan adalah 
pemberontakan dan hasutan. Orang-orang Muslim 
yang mengambil bagian dalam pemberontakan tahun 
1857 adalah pendosa besar, dan menurut Al-Qur’an 
dan Hadis mereka adalah pemberontak, pembuat keru-
sakan, dan orang jahat. Sebagian besar rakyat jelata di 
antara mereka seperti binatang buas. Mereka yang di-
kenal sebagai tokoh terkemuka dan Ulama yang tidak 
mengenal iman yang benar, atau kurang pemahaman.” 
(Al-Iqtishad fi masa’il al-Jihad, hal. 49)



457

17. Jihad

5. Nawab Siddiq Hasan Khan dari Bhopal
Beliau adalah seorang ulama Ahl-i Hadits terkemuka sekali-

gus pemimpin politik. Dalam bukunya Tarjuman-i Wahhabiyyat, 
beliau menulis:
i.	 “Buku ini ditulis untuk memberitahu pemerintah Inggris 

bahwa tidak ada rakyat Muslim di India dan negara-negara 
bagian India yang menaruh dendam terhadap kekuatan 
besar ini.” (Edisi diterbitkan di Lahore, 1895, hal. 4)

ii.	 “Khawatirlah terhadap orang-orang yang bodoh akan 
ajaran agama mereka, yang ingin melenyapkan pemerintah 
Inggris, dan mengakhiri perdamaian serta ketenangan saat 
ini dengan kekacauan atas nama jihad. Ini adalah kebodoh-
an dan kedunguuan belaka.” (hal. 7)

iii.	 “Selama pemberontakan [tahun 1857], beberapa raja dan 
yang disebut nawab serta orang-orang kaya mengganggu 
perdamaian dan ketenangan India atas nama jihad, dan 
mereka mengobarkan api pertempuran hingga kekacauan 
dan permusuhan mereka mencapai tingkat di mana wanita 
dan anak-anak, yang tidak boleh dibunuh di bawah hukum 
apa pun, dibantai tanpa pikir panjang. Jika ada yang mele-
paskan kerusakan seperti itu hari ini, dia juga akan menjadi 
jenis pembuat masalah yang sama, dan dari awal hingga 
akhir dia akan menodai nama Islam.” (hal. 15)

iv.	 “Pada tahun 1875, Maulavi Muhammad Husain Batalvi... 
memberikan jawaban bahwa jihad dan perang agama me-
lawan pemerintah Inggris di India, melawan Pemerintahan 
yang telah memberikan kebebasan beragama, dilarang oleh 
dan bertentangan dengan hukum Islam, dan orang-orang 



458

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

yang mengangkat senjata melawan pemerintah Inggris di 
India, atau melawan penguasa mana pun yang telah mem-
berikan kebebasan beragama, dan ingin melakukan jihad 
agama, semuanya adalah pemberontak dan pantas men-
dapat hukuman. Kemudian Maulavi Muhammad Husain, 
untuk mendukung klaim dan jawabannya, mengirimkan 
fatwanya kepada semua Ulama Punjab dan bagian lain di 
India, dan mempublikasikannya dengan baik. Beliau mem-
peroleh stempel dan tanda tangan persetujuan dari semua 
Ulama Punjab dan India untuk mendukung fatwa bahwa 
mengangkat senjata oleh Muslim India, dan jihad melawan 
pemerintah Inggris di India, bertentangan dengan Sunnah 
dan keimanan Jamaah monoteis.” (hal. 61)

6. Sultan Kekaisaran Turki (Utsmaniyah)
Sultan Kekaisaran Turki biasa dikenal sebagai Khalifatul 

Muslimin (Kepala Umat Islam), dan diakui sebagai pemimpin 
simbolis oleh sejumlah besar umat Islam. Sebuah buku sejarah 
mencatat:

“Sultan Turki, yang merupakan Khalifatul Muslimin, 
berterima kasih atas bantuan Inggris ini [selama perang 
Krimea] dengan cara ini, bahwa pada tahun 1857 ke-
tika orang-orang Muslim dan Hindu India yang berpi-
kiran merdeka bergabung untuk melaksanakan perang 
kemerdekaan melawan kekuasaan Inggris, Khalifah 
menulis dan memberikan kepada Inggris sebuah fat-
wa yang menyatakan bahwa umat Islam India tidak 
boleh memerangi Inggris karena Inggris telah terbukti 



459

17. Jihad

menjadi pendukung dan simpatisan Kekhalifahan 
Islam.” (Tarikh Aqwam ‘Alam, Bagian I dan II, oleh 
Murtaza Ahmad Khan, hal. 540)

7. Buku Hunter The Indian Musalmans
Pada tahun 1872, seorang cendekiawan dan pegawai sipil 

Inggris di India, W. W. Hunter, menerbitkan sebuah buku yang 
sekarang bersejarah berjudul The Indian Musalmans, di mana 
ia memberikan pandangan dari berbagai sekte Islam mengenai 
pertanyaan apakah umat Islam terikat kewajiban oleh agama 
mereka untuk mengobarkan jihad perang melawan pemerintah 
Inggris di India. Mengenai sekte Syiah, Hunter menulis:

“Pernyataan mereka saat ini tentang tidak adanya 
kewajiban untuk memberontak adalah spontan, dan 
ada baiknya pernyataan semacam itu telah dicatat. 
Pernyataan ini datang kepada kita dengan stempel oto-
ritas tertinggi yang dapat diberikan oleh kaum Syiah 
pada dokumen apa pun, dan akan mengikat secara 
permanen pada seluruh penganut.” (hal. 121)

Mengenai kaum Sunni Hanafi, mahzab mayoritas, ia kemu-
dian menambahkan:

“Saya sekarang beralih ke Keputusan Formal dari sek-
te yang lebih besar. Kaum Sunni, karena mereka adalah 
golongan Muslim India yang paling banyak, maka 
belakangan ini mereka yang paling menonjol dalam 



460

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

menyatakan bahwa mereka tidak berada di bawah ke-
wajiban agama untuk mengobarkan perang melawan 
Ratu. Untuk tujuan itu mereka telah memperoleh dua 
set Keputusan Hukum yang berbeda, dan Masyarakat 
Sastra Muhammadan Kalkuta telah menyimpulkan 
seluruh pandangan Sunni tentang masalah ini dalam 
sebuah pamflet yang ditulis dengan kuat.

““Para ahli fuqaha di Hindustan Utara secara implisit 
menganggap India sebagai Darul-Harb, sehingga me-
reka menarik kesimpulan bahwa pemberontakan atas 
dasar agama tidak diperlukan. Adapun para fuqaha 
di Kalkuta menetapkan India sebagai Darul Islam, 
dan karena itu menyatakan pemberontakan agama 
sebagai perbuatan yang tidak sah.” (hal. 122) (The 
Indian Musalmans oleh W. W. Hunter, diterbitkan oleh 
Trubner and Co., London, 1872, edisi kedua)

Dua fatwa (keputusan hukum) yang dirujuk di sini dibe-
rikan dalam terjemahan bahasa Inggris di Lampiran II dan III 
dari The Indian Musalmans. Dalam fatwa pertama, pertanyaan 
berikut diajukan:

“Apa Keputusan Anda, Wahai orang-orang berilmu 
dan mufasir hukum Islam, dalam hal berikut: Apakah 
Jihad sah di India, sebuah negara yang dulunya dipegang 
oleh penguasa Muslim, dan sekarang dipegang di ba-
wah kekuasaan pemerintah Kristen, di mana Penguasa 
Kristen tersebut sama sekali tidak mengganggu rakyat 



461

17. Jihad

Muslimnya dalam Ritual-ritual yang ditentukan oleh 
Agama mereka, seperti Shalat, Puasa, Haji, Zakat, 
Shalat Jumat, dan Jemaah, dan memberi mereka per-
lindungan dan kebebasan penuh dalam hal-hal di atas 
dengan cara yang sama seperti yang akan dilakukan oleh 
Penguasa Muslim, dan di mana rakyat Muslim tidak 
memiliki kekuatan dan sarana untuk berperang dengan 
penguasa mereka; sebaliknya, ada setiap kemungkinan 
perang, jika dikobarkan, berakhir dengan kekalahan, 
dan dengan demikian menyebabkan penghinaan ter-
hadap Islam.”

Fatwa yang diberikan atas pertanyaan ini, tertanggal 17 Juli 
1870, adalah sebagai berikut:

“Kaum Muslim di sini dilindungi oleh orang-orang 
Kristen, dan tidak ada Jihad di negara di mana perlin-
dungan diberikan, karena tidak adanya perlindungan 
dan kebebasan antara Kaum Muslim dan Orang-orang 
Kafir adalah esensial dalam perang agama, dan kondi-
si itu tidak ada di sini. Selain itu, diperlukan adanya 
kemungkinan kemenangan bagi Kaum Muslim dan 
kejayaan bagi orang-orang India. Jika tidak ada ke-
mungkinan seperti itu, Jihad itu tidak sah.”

Fatwa ini memuat stempel dari orang-orang berikut: Maulavi 
Ali Muhammad, Maulavi Abdul Hai, Maulavi Fazlullah, 
Muhammad Naim, dan Maulavi Rahmatullah, semuanya dari 



462

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Lucknow, Maulavi Qutbuddin dari Delhi, Maulavi Lutfullah 
dari Rampur, dan lain-lain. Lihat halaman 218-219 dari The 
Indian Musalmans.

Dalam fatwa kedua, yang diberikan oleh Maulavi Karamat 
Ali dari Calcutta Muhammadan Society, pertama-tama ditentukan 
bahwa India adalah Darul Islam, dan kemudian ditambahkan:

“Pertanyaan kedua adalah, ‘Apakah sah di Negara ini 
untuk melakukan Jihad atau tidak.’ Ini telah diselesai-
kan bersama dengan yang pertama. Karena jihad sama 
sekali tidak dapat dilakukan secara sah di dalam Darul 
Islam. Ini begitu jelas sehingga tidak memerlukan ar-
gumen atau otoritas untuk mendukungnya. Sekarang, 
jika ada orang malang yang tersesat, karena nasib 
buruknya, mengobarkan perang melawan Kekuasaan 
yang Memerintah di Negara ini, India Inggris, perang 
semacam itu akan dengan tepat dinyatakan sebagai 
pemberontakan; dan pemberontakan dilarang keras 
dalam Hukum Islam. Oleh karena itu perang semacam 
itu juga akan tidak sah; dan jika ada orang yang me-
ngobarkan perang semacam itu, Muslim akan terikat 
untuk membantu Penguasa mereka, dan, bersama 
dengan Penguasa mereka, untuk memerangi pembe-
rontak semacam itu.” (ibid., hal. 219)



463

17. Jihad

II. KUTIPAN DARI BUKU SEJARAH TERBARU
Dr. Barbara Daly Metcalf dari A.S. telah menulis buku 

berjudul Islamic Revival in British India, 1860-1900, yang di-
terbitkan oleh Princeton University Press, Princeton (1982), 
berdasarkan karya penelitian doktoralnya. Di berbagai tempat 
dalam buku ini, pandangan para teolog Muslim terkenal dan 
tokoh-tokoh terkemuka abad lalu telah diberikan mengenai 
masalah jihad dalam kaitannya dengan pemerintahan Inggris di 
India. Beberapa kutipan diberikan di bawah ini.

1. Kaum Deobandi
Mengenai sikap dan cara perilaku para pemimpin sekolah 

Deoband, tertulis tentang salah satu pendirinya, Rasyid Ahmad 
Gangohi:

“Lebih jauh, Rasyid Ahmad menyetujui beralih kepada 
pemerintah untuk bantuan dalam perselisihan dengan 
orang-orang Hindu. ‘Jangan berperang dan mati [un-
tuk merebut kembali situs masjid dari orang Hindu],’ 
tulisnya, ‘tetapi beralihlah kepada pemerintah.’ Kaum 
Deobandi memastikan bahwa mereka menyesuaikan 
diri dalam segala hal dengan sikap loyalitas. Rasyid 
Ahmad, karena alasan ini, menolak untuk menerima 
hibah 5.000 Rupee setahun dari Syah Afghanistan ka-
rena takut bahwa hubungan politik mungkin dicurigai. 
Dan sekolah itu merayakan acara-acara seremonial se-
perti penobatan dengan kemegahan yang pantas, dan 
memperingati masa-masa krisis, seperti sakit terakhir 



464

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Ratu Victoria, dengan doa dan pesan yang sesuai.” (hal. 
154-155)

2. Nawab Siddiq Hasan Khan
Pandangannya telah dikutip di atas dari bukunya Tarjuman 

al-Wahhabiyyah. Buku ini digambarkan sebagai berikut oleh Dr. 
Metcalf:

“Setelah Pemberontakan [tahun 1857]... beberapa 
di antara orang Inggris masih takut bahwa umat Islam 
akan sekali lagi menggunakan peperangan terbuka, 
sebagaimana yang telah mereka lakukan pada tahun 
1830-an. Mereka yang berpendapat demikian melihat 
Ahl-i Hadits sebagai pewaris tradisi jihad dan menunjuk 
Nawab Siddiq Hasan Khan sebagai pengusung utama-
nya. Tetapi jauh dari mengobarkan jihad, beliau telah 
menulis Tarjuman-i Wahhabiyyat untuk membuktikan 
bahwa Ahl-i Hadits itu setia. Beliau mengutip testimo-
ni Lord Northbrook terhadap loyalitas Muslim. Beliau 
menunjukkan bahwa Bhopal telah membantu Inggris 
dalam perang di Mesir. Beliau mengutip, sebagaimana 
dilakukan semua penulis tentang subjek ini, kewajib-
an umat Islam untuk menerima penguasa yang telah 
memberikan keamanan dan yang dengannya seseorang 
telah membuat perjanjian.” (hal. 279)



465

17. Jihad

3. Deputi Nazir Ahmad
Beliau adalah seorang tokoh sastra terkenal pada masa itu 

yang juga menerjemahkan Al-Qur’an ke dalam bahasa Urdu. 
Sikapnya dicatat sebagai berikut:

“Beliau mengejek mereka yang meniru pakaian dan 
tata krama Inggris. Namun beliau dengan antusias me-
rangkul pemerintahan Inggris, menulis panjang lebar 
selama tahun 1870-an untuk menyangkal legitimasi 
jihad.” (hal. 332)

4. Sir Sayyid Ahmad Khan (w. 1898)
Beliau dianggap sebagai salah satu pemimpin Muslim India 

terbesar selama pemerintahan Inggris. Tentang pandangannya 
tertulis:

“Secara bertahap beliau menjadi yakin bahwa peme-
rintahan Inggris akan bertahan lama, dan bahwa umat 
Islam yang bersekutu dengannya akan setia pada agama 
mereka sekaligus makmur. Beliau harus meyakinkan 
sesama Muslim akan kebenaran posisi ini.... Kepada 
Inggris beliau harus menunjukkan bahwa umat Islam 
itu setia sekaligus penting bagi stabilitas pemerintah-
an mereka. Upaya-upayanya — jika bukan pemikiran 
keagamaannya — disambut baik oleh banyak Muslim 
pada zamannya.” (hal. 319)



466

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

III. ULAMA MENGGUNAKAN KATA ‘HARAM’ 
MENGENAI JIHAD

Hazrat Mirza dituduh telah menggambarkan mengharam-
kan jihad. Di bawah ini dikutip tulisan-tulisan beberapa Ulama 
di mana mereka telah menggunakan kata haram dalam konteks 
yang sama.

1. Maulavi Muhammad Husain Batalvi:
i.	 “Berperang melawan pemerintah ini [yakni pemerintahan 

Inggris di India] atau membantu mereka yang meme-
ranginya, meskipun mereka adalah salah seorang saudara 
Muslim, adalah pengkhianatan yang nyata dan haram.” 
(Al-Iqtishad fi masa’il al-jihad, hal. 49)

ii.	 “Tidak diperbolehkan bagi umat Muslim untuk berperang, 
atau membantu mereka yang berperang melawan pemerin-
tah mereka, apa pun agama pemerintah itu, bila mereka 
bisa melaksanakan kewajiban agama dengan kebebasan di 
bawah perdamaian dan hukumnya. Atas dasar ini, adalah 
haram bagi umat Islam India untuk menentang, dan mem-
berontak terhadap, pemerintah Inggris.” (Isha’at as-Sunnah, 
vol. vi, no. 10, hal. 287)

2. Dr Sir Muhammad Iqbal:
“Saya tidak mendukung perang, dan tidak ada 

Muslim yang dapat mendukungnya dengan mengi-
ngat batasan-batasan yang diberlakukan oleh Syariat. 
Menurut ajaran Al-Qur’an, hanya ada dua jenis ji-
had atau perang: defensif dan korektif. Dalam kasus 



467

17. Jihad

pertama, hanya di bawah kondisi bahwa ketika umat 
Islam diperlakukan secara zhalim dan diusir dari rumah 
mereka, mereka diizinkan, bukan diperintahkan, untuk 
mengangkat pedang.... Untuk perluasan wilayah, ada-
lah haram dalam Islam untuk melakukan perang, dan 
juga haram untuk mengangkat pedang dalam penye-
baran keyakinan “ (Makatib Iqbal, koleksi surat-surat 
Iqbal, Bagian I, hal. 203)

3. Sayyid Abul A’la Maududi:
“Tidak ada pembaharu sejati yang dapat memutus-

kan untuk mengadopsi hanya salah satu dari pedang 
atau pena untuk pelaksanaan kerja reformasinya. Dia 
membutuhkan keduanya untuk menyelesaikan tugas-
nya. Selama dakwah dan nasihat dengan lisan dapat 
efektif dalam mengajarkan moralitas dan peradaban 
kepada orang-orang, mengangkat pedang bukan hanya 
tidak diizinkan, tetapi adalah haram.” (Al-Jihad fil-
Islam, edisi ke-3, hal. 27)

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad menulis dengan nada yang 
persis sama. Dalam sebuah puisi yang terkenal, beliau menulis:

Tinggalkanlah gagasan jihad pada saat ini, Wahai 
kawan; Menyebarkan iman dengan perang dan qital 
(pertempuran) adalah haram sekarang.

Tidak ada paksaan bagimu dari bangsa asing; ia tidak 
melarangmu dalam hal shalat dan puasa.



468

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Al-Masih itu kini telah datang sebagai Imam Islam; 
peperangan atas nama agama telah diakhiri.

Nabi Suci telah bersabda; bahwa Yesus akan menun-
da peperangan. Membayangkan bahwa seorang mahdi 
akan datang untuk menumpahkan darah; dan mem-
perluas iman dengan membunuh orang-orang kafir.Ini 
semua adalah kebohongan belaka, Wahai orang-orang 
yang lalai; itu adalah fitnah, tanpa bukti, tanpa cahaya.

17.6.	Pernyataan Hazrat Mirza tentang kesetiaan 
pada pemerintahan Inggris

1.	 “Umat Islam yang bekerja di pemerintahan terus-menerus 
berusaha membuktikan saya sebagai pengkhianat terhadap 
pemerintah yang baik hati ini. Saya mendengar bahwa 
upaya-upaya selalu dilakukan untuk melaporkan hal-hal 
palsu tentang saya [kepada pemerintah], padahal Anda 
tahu betul bahwa saya bukan orang yang berwatak pembe-
rontak.” (Tiryaq al-Qulub, hal. 15 dari edisi pertama)

2.	 “Beberapa dari mereka [para penentang] menulis keluhan 
palsu terhadap saya kepada pemerintah Inggris, dan mere-
ka mengajukan ini, mendandani diri mereka sebagai infor-
man, dan menyembunyikan permusuhan mereka.” (Anjam 
Atham, hal. 68)

3.	 “Dalam bukunya ini, dia telah memberikan laporan ten-
tang keadaan saya, melalui jalan fitnah, dan telah menulis 
bahwa saya adalah penyebar kekacauan dan musuh pe-
merintah, dan bahwa tanda-tanda pemberontakan dapat 
dilihat dalam perilaku saya, dan bahwa dia yakin bahwa 



469

17. Jihad

saya akan melakukan hal-hal seperti itu, dan bahwa saya 
adalah penentang pemerintah.” (Nur al-Haq, Bagian I, 
hal. 24)(Rujukan di sini adalah kepada pendakwah Kristen 
Pendeta Imad-ud-Din.)

4.	 “Harus disebutkan bahwa Dr. Clarke [seorang misionaris 
Kristen penentang Islam] telah mengatakan dalam pernya-
taannya [di pengadilan], di beberapa tempat secara implisit 
dan di tempat lain secara eksplisit, bahwa saya adalah ba-
haya bagi pemerintah Inggris.” (Kitab al-Barriyya, hal. 3)

5.	 “Mereka mencoba membalikkan pemerintah untuk me-
lawan saya. Pemerintah dapat dimaafkan sampai batas 
tertentu jika berbalik melawan saya, karena pemerintah 
bukan yang mengetahui hal gaib. Inilah sebabnya mengapa 
saya sering harus mengirimkan memorial yang ditujukan 
khusus kepada pemerintah, dan untuk memperkenalkan 
sendiri keadaan saya kepada mereka, agar mereka menge-
tahui fakta yang sebenarnya dan benar.” (Malfuzat, Bagian 
I, hal. 209)

Oleh karena itu, Sungguh mengherankan, para penentang 
itu mula-mula memfitnah Hazrat Mirza Ghulam Ahmad de-
ngan membuat pengaduan palsu kepada pemerintah, bertindak 
sebagai informan palsu, dan menuduh bahwa ia memberontak 
terhadap pemerintah Inggris. Tetapi ketika beliau membersihkan 
dirinya dari tuduhan ini, mereka mencoba menghasut orang-
orang melawannya dengan menuduhnya memuji pemerintah!



470

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



471

18. Fatwa-Fatwa Kafir

18. FATWA-FATWA 
KAFIR

Catatan Penyusun. Satu argumen utama yang diajukan 
oleh penentang kami adalah bahwa orang Ahmadi itu kafir ka-
rena para pemimpin berbagai kelompok Muslim telah mengelu-
arkan fatwa (keputusan hukum agama) terhadap mereka, yang 
menggambarkan mereka sebagai kafir. Tetapi faktanya adalah 
bahwa semua sekte ini juga telah mengeluarkan fatwa sejenis 
terhadap satu sama lain. Fatwa-fatwa mereka menyatakan umat 
Islam sebagai kafir atas dasar alasan yang paling sepele. Oleh 
karena itu dengan argumen ini, setiap Muslim di dunia dapat 
dibuktikan sebagai kafir! Bagian ini pertama-tama mengutip 
contoh-contoh fatwa kafir yang dikeluarkan oleh berbagai sek-
te Sunni terhadap satu sama lain di masa sekarang. Kemudian 
menunjukkan bahwa tokoh-tokoh agama Muslim besar dalam 
sejarah semuanya dianiaya dan dicap kafir oleh para pemimpin 
agama dan pemerintah Muslim pada masa mereka. Fakta bahwa 
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad telah menjadi subjek perlakuan 
serupa lebih merupakan indikasi kebenarannya, daripada mem-
buktikannya sebagai seorang kafir.



472

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Ghulam Ahmad Pervez dari Lahore adalah seorang pemikir 
dan penulis Islam Pakistan yang terkenal, mewakili kecende-
rungan Ahl-i Quran, dan pendiri Idara Tulu’-i-Islam (Lembaga 
Fajar Islam). Dalam jurnal bulanan lembaga ini, yang berjudul 
Tulu’-i-Islam, tertanggal Agustus 1969, terdapat artikel ekstensif 
yang berjudul Fatwa-Fatwa Kafir (Keputusan-Keputusan ten-
tang Kesesatan) yang mengutip fatwa-fatwa berbagai kelompok 
Sunni yang mengutuk satu sama lain sebagai kafir. Kutipan pan-
jang dari artikel ini diberikan di bawah ini dalam terjemahan.

AWAL KUTIPAN
Kaum Sunni terbagi menjadi dua sekte utama: Tidak ber-

taklid (ghair muqallid), yang umumnya dikenal sebagai Ahl-i 
Hadits, dan bertaklid (muqallid), yang umumnya dikenal se-
bagai Hanafi. Kaum muqallid terbagi menjadi dua kelompok: 
Deobandi dan Barelvi. Juga di antara kaum muqallid terdapat 
berbagai tarekat Sufi. Sekarang mari kita lihat bagaimana 
sekte-sekte ini menyatakan satu sama lain sebagai kafir.

Fatwa-fatwa kaum Muqallid terhadap Ghair Muqallid
1.	 “Sekte ghair muqallid, yang tata cara lahiriah khasnya [da-

lam shalat] di negeri ini adalah mengucapkan Amin dengan 
keras, mengangkat tangan [selama shalat], melipat tangan 
di dada, dan membaca Al-Fatihah di belakang Imam, 
dikeluarkan dari Ahlus Sunnah, dan seperti sekte sesat la-
innya, karena banyak dari keyakinan dan amalan mereka 
bertentangan dengan Ahlus Sunnah. Tidak diperbolehkan 
shalat di belakang mereka. Bergaul dengan mereka secara 



473

18. Fatwa-Fatwa Kafir

sosial dan duduk bersama mereka, serta membiarkan mere-
ka masuk masjid sesuka hati mereka, dilarang dalam Syariat 
Islam.”(Ini memuat stempel hampir tujuh puluh Ulama. 
Referensi buku: Argumen-argumen berkenaan dengan peng-
usiran Wahabi dari masjid, hal. 8.)

2.	 “Barang siapa menyebut taklid sebagai haram, dan kaum 
muqallid sebagai musyrik, adalah kafir menurut Syariat 
Islam, dan bahkan murtad.”(Buku: Disiplin masjid berke-
naan dengan pengusiran pembuat kerusakan dari masjid)

3.	 “Wajib bagi para Ulama dan Mufti bahwa, hanya dengan 
mendengar hal seperti itu, mereka tidak boleh ragu untuk 
mengeluarkan fatwa kekafiran dan kemurtadan. Jika tidak, 
mereka sendiri akan dimasukkan ke dalam golongan orang-
orang murtad.” (ibid.)

4.	 Ahmad Raza Khan, pemimpin Barelvi, telah mengutip 
keyakinan semua bagian dari kaum ghair muqallid, dan 
memberikan fatwa:

“Semua kelompok ini murtad dan kafir. Barang siapa 
meragukan kekafiran mereka, dia sendiri adalah kafi.”(-
Buku Husam al-Haramain)

Fatwa-fatwa kaum Ghair Muqallid terhadap kaum Muqallid
1.	 “Pertanyaan: Apa kata para Ulama dan Mufti mengenai ke-

lompok muqallid, yang hanya mengikuti satu Imam [yakni 
Hanafi]. Apakah mereka Sunni atau bukan? Apakah sah sha-
lat di belakang mereka atau tidak? Apakah diperbolehkan 



474

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mengizinkan mereka masuk ke masjid, dan bergaul dengan 
mereka secara sosial?

“Jawaban: Tidak diragukan lagi, shalat tidak diper-
bolehkan di belakang kaum muqallid karena keyakin-
an dan praktik mereka bertentangan dengan Ahlus 
Sunnah. Bahkan, beberapa keyakinan dan praktik 
mereka mengarah pada kemusyrikan, dan yang lainnya 
merusak shalat. Tidak benar dalam Syariat Islam untuk 
mengizinkan kaum muqallid semacam itu masuk ke 
masjid.

“Ini memuat stempel sembilan belas pendeta. 
(Referensi buku: Kumpulan Fatwa, hal. 54-55)

2.	 Mendiang Nawab Siddiq Hasan Khan menulis:

“Kata musyrik dapat diterapkan pada kaum mu-
qallid, dan kemusyrikan dapat diterapkan pada taklid. 
Kebanyakan orang saat ini adalah muqallid. Ayat Al-
Qur’an, ‘Dan sebagian besar dari mereka tidak beri-
man... melainkan dalam keadaan mempersekutukan 
Allah (musyrik)’, berlaku cukup baik bagi mereka.”(Iq-
tarab as-Sa’ah, hal. 16)

Bukan hanya Hanafi, tetapi semuanya:



475

18. Fatwa-Fatwa Kafir

“Para pengikut keempat Imam dan pengikut empat 
tarekat Sufi, yakni Hanafi, Syafi’i, Maliki, Hanbali, 
Chishtiyyah, Qadiriyyah, Naqsybandiyyah dan 
Mujaddidiyyah semuanya adalah kafir.” (Jami’ asy-Syu-
hud, hal. 2)

Fatwa tiga ratus Ulama terhadap Deobandi
“Kaum Deobandi, karena penghinaan dan pelecehan 

mereka, dalam perbuatan ibadah mereka, terhadap 
semua wali, nabi, dan bahkan Nabi Suci Muhammad 
dan Dzat Tuhan itu Sendiri, pastilah murtad dan kafir. 
Kemurtadan dan kekafiran mereka adalah jenis terbu-
ruk, sehingga siapa pun yang meragukan kemurtadan 
dan kekafiran mereka walau sedikit pun, dia sendiri 
adalah murtad dan kafir. Umat Islam harus sangat 
berhati-hati terhadap mereka, dan menjauhi mereka. 
Jangankan shalat di belakang mereka, seseorang tidak 
boleh membiarkan mereka shalat di belakangnya, atau 
mengizinkan mereka masuk masjid, atau memakan 
hewan yang disembelih oleh mereka, atau bergabung 
dengan mereka pada acara bahagia atau sedih, atau 
membiarkan mereka mendekat, atau menjenguk me-
reka saat sakit, atau menghadiri pemakaman mereka, 
atau memberi mereka tempat di pemakaman Muslim. 
Singkatnya, seseorang harus menjauhi mereka sepenuh-
nya.” (Lihat Fatwa Bulat Tiga Ratus Ulama, diterbitkan 
oleh Muhammad Ibrahim dari Bhagalpur)



476

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Deobandi harus dinyatakan sebagai minoritas non-Muslim
Pada bulan Maret 1953, sebuah poster ditempel di din-

ding-dinding di Karachi dengan judul: “Tuntutan: Sekte 
Deoband harus dinyatakan sebagai minoritas terpisah”. Antara 
lain dikatakan:

“Sama seperti Sikh berasal dari Hinduisme, tetapi 
bukan Hindu, dan Protestan berasal dari Katolik 
Roma, tetapi bukan Katolik, demikian pula, sekte 
Deobandi berasal dari komunitas Sunni, tetapi bu-
kan Sunni. Perwakilan dari sekte minoritas ini adalah 
Mufti Muhammad Syafi, Sayyid Sulaiman Nadawi, 
Ihtisyamul Haqq, dan Abul A’la Maududi, dll.”

Setelah ini dituntut agar sekte ini dinyatakan sebagai mino-
ritas non-Muslim. Poster ini ditandatangani oleh 28 orang (lihat 
Tulu’-i-Islam, Mei 1953, hal. 64).

Fatwa Deobandi terhadap Barelvi
Maulavi Sayyid Muhammad Murtaza dari Deoband, dalam 

bukunya, telah mencoba menunjukkan bahwa Ahmad Raza 
Khan, pemimpin Barelvi, adalah seorang kafir, kafir besar, 
Dajjal abad ini, murtad, dan diluar Islam. (Lihat buku kecil 
Radd at-Takfir ‘ala-l-fahsyi at-Tanzir.)



477

18. Fatwa-Fatwa Kafir

Pihak Sebaliknya
Ahmad Raza Khan (Barelvi) telah mencatat keyakinan 

Muhammad Qasim Nanautawi (pendiri sekolah di Deoband) 
dan Rasyid Ahmad Gangohi (dari Deoband), dan kemudian 
menambahkan:

“Mereka semua adalah murtad menurut pandangan 
bulat (ijmak) umat Islam.”

Fatwa ini memuat tanda tangan dan stempel Ulama Makkah 
dan Madinah, serta Mufti dan hakim Islam lainnya. Tiga alasan 
telah diberikan untuk menyebut mereka kafir:
1.	 Mereka mengingkari khatamnya kenabian (finalitas 

kenabian);
2.	 Mereka menghina Nabi Suci;
3.	 Mereka percaya bahwa Tuhan dapat berkata bohong.

Oleh karena itu tertulis tentang mereka:

“Barang siapa meragukan bahwa mereka adalah kafir, 
dia sendiri adalah kafir.” (Husam al-Haramain, hal. 100 
dan 113)

Anda telah melihat bahwa semua sekte, baik Hanafi, Ahl-i 
Hadits, Deobandi, atau Barelvi, dan semua tarekat Sufi seperti 
Chishtiyyah, Qadiriyyah, dll., telah mendapat fatwa kekafiran 
dan kemurtadan yang dijatuhkan terhadap mereka. Dan bukan 
hanya sekte, tetapi tokoh-tokoh terkemuka dari sekte-sekte ini 



478

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

telah mendapat fatwa yang ditujukan terhadap mereka secara 
individu.

Fatwa terhadap para pemimpin individu
Maulana Nazir Husain dari Delhi (Ahl-i Hadits) disebut 

pendebat, penebar keraguan (ahl al-syubhat), pengikut hawa 
nafsu, pendengki, tidak jujur, dan pengubah (Al-Qur’an).

Maulavi Muhammad Husain Batalvi, bersama dengan 
Maulana di atas, disebut setan, ateis, bodoh, tidak berakal, tidak 
beriman, dll. Fatwa ini memuat stempel 82 Ulama Arab dan 
tempat lain. (Buku Nazar al-Haq)

Maulana Sanaullah dari Amritsar (Ahl-i Hadits) mendapat 
fatwa yang ditujukan terhadapnya yang diperoleh di Makkah. 
Tertulis mengenai tafsir Al-Qur’an-nya:

“Itu adalah tulisan orang yang sesat, seseorang yang 
telah menciptakan doktrin-doktrin baru. Dalam tafsir-
nya dia telah mengumpulkan keyakinan-keyakinan se-
perti reinkarnasi dan doktrin-doktrin Mu’tazilah [sekte 
Muslim ekstrem masa awal]. Tidak diperbolehkan 
memperoleh pengetahuan dari Maulana Sanaullah, 
maupun mengikutinya. Kesaksiannya tidak dapat dite-
rima, dia juga tidak boleh memimpin shalat. Tidak ada 
keraguan mengenai kesesatan dan kemurtadannya... 
Tafsirnya pantas dipotong-potong. Faktanya, dilarang 
melihatnya kecuali untuk tujuan menyanggahnya.” 
(Faisalah Makkah, hal. 15-20)



479

18. Fatwa-Fatwa Kafir

Maulana Husain Ahmad Madani (Deobandi):
Merujuk pada sebuah artikelnya, mingguan Tarjuman Islam 

dari Lahore memuat kutipan berikut dalam edisinya tanggal 10 
November 1961:

“Maulana Husain Ahmad Madani, Deobandi, adalah 
ulama kelas satu dan pelayan Al-Qur’an serta Hadis. 
Beliau tidak perlu diperkenalkan lagi. Tetapi orang sa-
ngat terkejut dengan suratnya yang berisi gagasan aneh 
tentang pengingkaran Hadis. Konsep ini melampaui 
Mu’tazilah, dan memecahkan rekor ideologi Chakralvi 
dan Pervez.”

Semua orang yang rekornya dikatakan dipecahkan oleh 
Husain Ahmad Madani, telah mendapat fatwa kufr yang ditu-
jukan kepada mereka. Ini memperjelas bahwa Maulana Madani 
juga dianggap kafir.

Maulana Maududi:
Abul A’la Maududi dan partainya telah menjadi subjek fat-

wa oleh Ulama dari hampir setiap sekte.

1.	 Mufti Muhzarullah, dari Jami’ Fatehpuri di Delhi, menulis 
dalam fatwanya:

“Secara lahiriah saja, hal-hal ini [keyakinan partai 
Maududi] mengeluarkan seorang Muslim dari Ahlus 
Sunnah, dan mengarah pada perpecahan di antara 



480

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

orang-orang beriman, dan merupakan dasar pemben-
tukan sekte baru. Tetapi jika dilihat lebih dekat, hal-hal 
ini membawa seseorang pada kesesatan. Dalam kasus 
ini, hal-hal tersebut tidak membuat sekte baru, tetapi 
mengakibatkan masuknya seseorang ke dalam kelom-
pok orang-orang murtad.”

2.	 Maulana Hafizullah dari Aligarh telah menulis:

“Apa pun posisi masjid Dhirar, serupa itulah posisi 
partai ini [yakni Maududi].” [Catatan: Masjid Dhirar 
adalah masjid yang dibangun oleh beberapa orang mu-
nafik di Madinah pada masa Nabi Suci dengan tujuan 
bersekongkol melawan Islam]. Kata kufr digunakan 
mengenai masjid Dhirar dalam Al-Qur’an Suci. Oleh 
karena itu kata yang sama berlaku untuk orang-orang 
ini.

3.	 Maulana I’zaz Ali, Deobandi, menulis dalam fatwanya:

“Saya menganggap partai ini [yakni Maududi] bah-
kan lebih berbahaya bagi iman umat Islam daripada 
Ahmadiyah.”

4.	 Mufti Sayyid Mahdi Hasan, Presiden-Mufti sekolah teologi 
di Deoband, menulis dalam fatwanya:



481

18. Fatwa-Fatwa Kafir

“Jika seorang Imam masjid setuju dengan pandangan 
Maududi, adalah hal yang penuh kebencian untuk sha-
lat di belakangnya.”

5.	 Maulana Husain Ahmad Madani (Deobandi) menulis da-
lam surat kepada Maududi:

“Gerakan ‘Islam’ Anda bertentangan dengan tradisi 
saleh dalam Islam. Ini seperti sekte-sekte [ekstremis] 
masa lalu seperti Mu’tazilah, Khawarij dan Rafidhah. 
Ini menyerupai sekte-sekte modern seperti Qadiani, 
Chakralvi [pengingkar Hadis], Naturi [rasionalis], dan 
Baha’i [yakni agama Baha’i]. Ia berusaha membuat 
Islam baru. Ia didasarkan pada prinsip-prinsip, keya-
kinan dan praktik yang bertentangan dengan Ahlus 
Sunnah dan Islam.”

6.	 Komite Ulama Maulana Ahmad Ali menulis dalam sebuah 
poster melawan Maududi:

“Penaalarannya adalah perbuatan setan terhadap 
Al-Qur’an.”

Kemudian ditambahkan:
“Semoga Allah menyelamatkan semua Muslim dari 

Maududi serta kejahatan dan penipuan dari apa yang 
disebut Partai Islam-nya.”



482

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Sir Sayyid Ahmad Khan [pemimpin modernis Muslim terke-
muka dan pendiri Universitas Aligarh untuk Muslim, w. 1898]:

Dalam biografinya Hayat-i Jawid oleh Maulana Hali, badai 
kecaman dan takfir terhadap Sir Sayyid dirinci sepenuhnya. 
Bacalah beberapa baris ini:

“Sir Sayyid disebut ateis, tidak beragama, Kristen, pe-
nyembah alam, Dajjal, dan banyak hal lainnya. Fatwa 
bahwa dia adalah kafir disiapkan, dan tanda tangan 
Maulavi dari setiap kota besar dan kecil diperoleh. 
Bahkan mereka yang tidak ikut-ikutan mengkafirkan 
Sir Sayyid, disebut kafir.” (hal. 623)

“Semua sekte Muslim di India, baik itu Sunni atau 
Syiah, muqallid atau ghair muqallid, stempel dan tanda 
tangan Ulama serta pemuka agama yang dikenal mau-
pun tidak dikenal dari semua ini ada pada fatwa-fatwa 
ini.” (hal. 627)

Sebuah fatwa diperoleh dari Makkah, yang memuat stempel 
Mufti dari keempat mazhab, di mana tertulis:

“Orang ini sesat, atau dia cenderung pada kekafir-
an (kufr) dari syariat Islam dalam beberapa aspek.... 
Jika dia bertobat sebelum ditangkap, dan berpaling 
dari pandangannya yang salah, dan ada tanda-tanda 
pertobatan yang jelas darinya, maka dia tidak boleh 
dibunuh. Jika tidak, wajib untuk membunuhnya demi 
agama.” (hal. 633)



483

18. Fatwa-Fatwa Kafir

Jinnah dan Iqbal [dihormati di Pakistan sebagai bapak bangsa]:
Sir Sayyid setidaknya telah menyatakan pandangan tentang 

masalah agama. Tetapi orang-orang ini juga menyebut Jinnah 
sebagai “kafir besar” (Kafir-i Azam). Bahkan seorang mukmin 
sejati seperti Iqbal juga mendapat fatwa kufr yang ditujukan 
kepadanya.

Fatwa kekafiran terhadap ulama terdahulu
Kegemaran menyatakan orang sebagai kafir bukanlah pro-

duk zaman sekarang. Sayangnya, penyakit ini sudah sangat tua, 
dan hampir tidak ada satu pun dari tokoh-tokoh besar sejarah 
agama Islam yang lolos menjadi subjek fatwa semacam itu. Mari 
kita lihat para pemimpin agama besar setelah zaman Sahabat 
Nabi Suci.
Abu Hanifah: Beliau dipermalukan, disebut bodoh, penemu 

keyakinan baru, munafik dan kafir. Beliau dipenjara dan 
diracuni. Beliau wafat pada 150 H [sekitar 768 M].

Imam Syafi’i: Beliau disebut setan dan dipenjara. Doa dipan-
jatkan untuk kematiannya. Beliau dibawa dalam penahanan 
dari Yaman ke Baghdad, dalam kondisi penghinaan dan 
degradasi. Beliau wafat pada 204 H [sekitar 820 M].

Imam Ahmad bin Hanbal: Beliau dipenjara selama 28 bulan, 
dengan rantai berat di kakinya. Beliau dipermalukan di 
depan umum, ditampar dan diludahi. Setiap malam beliau 
terus dicambuk. Semua ini karena kontroversi mengenai 
apakah Al-Qur’an itu ‘tidak diciptakan’ (qadim) atau ‘dicip-
takan’ (makhluk).



484

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Imam Malik: Seorang penduduk Madinah, beliau juga dipen-
jara dan dicambuk.

Bukhari [Pengumpul Hadis]: Beliau diasingkan dan wafat pada 
256 H [sekitar 871 M].

Nasa’i [Pengumpul Hadis]: Beliau dipermalukan dan dipukuli 
di dalam masjid sedemikian rupa sehingga beliau meninggal.

Abdul Qadir Jailani [Wali Baghdad, w. 1166 M] disebut kafir 
oleh ahli fikih.

Muhyiddin Ibnu Arabi [filsuf besar dan wali, w. 1240 M]: Para 
Ulama mengeluarkan fatwa melawannya yang mengatakan: 
“Kekafirannya lebih besar daripada kekafiran Yahudi dan 
Kristen”. Semua pengikutnya dinyatakan kafir, sedemikian 
rupa sehingga mereka yang meragukan kekafirannya dise-
but kafir.

Rumi, Jami dan Attar [sekarang wali dan penulis Muslim Persia 
yang terkenal di dunia] disebut kafir, dan siapa pun yang 
tidak menyebut mereka kafir juga disebut kafir.

Imam Ghazali [filsuf dan mujaddid, w. 1111 M] disebut kafir, 
dan membakar buku-bukunya serta mengutuknya dinyata-
kan sebagai perbuatan baik.

Ibnu Taimiyah [filsuf Muslim dan mujaddid, w. 1327 M]: Raja 
Mesir meminta fatwa untuk menghukum mati beliau.

Hafiz Ibnu Qayyim: dipenjara dan diasingkan.
Syekh Ahmad dari Sirhind [w. 1624 M, mujaddid di India]: 

disebut kafir.
Syah Waliyullah [w. 1763 M, mujaddid di India]: disebut pene-

mu keyakinan baru dan sesat.



485

18. Fatwa-Fatwa Kafir

Sayyid Ahmad Barelvi [w. 1831 M, mujaddid dan pemimpin 
militer di India]: disebut kafir.

Syah Ismail Syahid [wakil mujaddid di atas]: Fatwa kesesatan 
terhadapnya diperoleh dari Makkah.

AKHIR KUTIPAN

FATWA TERHADAP PERVEZ
Ghulam Ahmad Pervez, pendiri gerakan yang menerbitkan 

Tulu’-i-Islam, yang darinya kutipan di atas diambil, dirinya sen-
diri adalah subjek fatwa seperti yang dikutip di bawah ini:

1.	 “Ghulam Ahmad Pervez adalah kafir menurut Syariat 
Islam, dan dikeluarkan dari lingkungan Islam. Tidak ada 
wanita Muslim yang boleh tetap menikah dengannya, juga 
tidak boleh wanita Muslim menikah dengannya. Shalat 
jenazahnya tidak boleh dilakukan, juga tidak diperboleh-
kan menguburkannya di pemakaman Muslim. Ini berlaku 
tidak hanya untuk Pervez, tetapi untuk setiap kafir. Ini juga 
berlaku untuk setiap orang yang menjadi pengikutnya da-
lam keyakinan sesat ini. Karena dia telah menjadi murtad, 
tidak diperbolehkan oleh Syariat untuk memiliki hubung-
an Islam apa pun dengannya.”

“Tertanda: Wali Hasan Tonki, Mufti dan guru,
“Muhammad Yusuf Banori, Syaikh al-Hadits,
“Madrasah Arabiyyah Islamiyyah, New Town, 

Karachi.”



486

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 Sebuah media resmi dari Jama’at-i Islami pimpinan 
Maududi memberikan fatwa berikut tentang pengikut 
Pervez:

“Jika mereka mengatakan bahwa Syariat hanyalah 
apa yang terkandung dalam Al-Qur’an, dan semua 
yang selain ini bukan Syariat, maka ini adalah kese-
satan yang nyata. Ini adalah jenis kesesatan yang sama 
dengan kesesatan Qadiani. Faktanya ini lebih buruk 
dan lebih ekstrem daripada itu.” (Artikel oleh Maulana 
Amin Ahsan Islahi, dalam harian Tasneem, Lahore, 15 
Agustus 1952, hal. 12)



487

19. SIKAP TERHADAP 
SESAMA MUSLIM

Catatan Penyusun. Dituduhkan bahwa Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad telah memisahkan jemaatnya dari umat Islam  
lainnya dengan melarang pengikutnya melakukan shalat je-
nazah untuk Muslim non-Ahmadi yang meninggal, dan dari 
bergabung dalam layanan shalat apa pun jika imamnya bukan 
seorang Ahmadi. Masalah ini memang muncul dalam konteks 
kasus pengadilan, tetapi hanya sedikit. Oleh karena itu, catatan 
singkat yang diberikan di bawah ini diajukan sebagai bukti.

19.1.	Shalat Jenazah untuk Muslim lainnya
Adapun terhadap orang-orang yang tidak mengkafirkan 

Hazrat Mirza, dan tidak pula mencaci atau melaknatnya, ia 
tidak pernah memerintahkan para pengikutnya untuk tidak 
menyalatkan jenazah mereka. Ia berkata:

1.	 “Diperbolehkan untuk melakukan shalat jenazah bagi seo-
rang penentang jika dia tidak mencaci kita.” (Surat tertang-
gal 12 Mei 1907 kepada seorang Mian Ghulam Qadir dari 
Jeonjal, distrik Gujrat; faksimili asli tersedia.)



488

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2.	 “Jika almarhum tidak menyebut kita kafir dan pendusta, 
shalat jenazahnya boleh dilakukan. Tidak ada yang salah 
dengan itu, karena hanya Tuhan yang mengetahui hal-hal 
tersembunyi.” (Pernyataan yang dibuat pada 18 April 1902. 
Surat kabar Al-Hakam, 30 April 1902; lihat juga Fatawa 
Ahmadiyya, vol. i, hal. 118)

19.2.	Melakukan shalat di belakang Muslim lainnya
Kami tidak shalat di belakang orang yang menyebut pengu-

cap Kalimah sebagai kafir, siapa pun orang itu. Pemisahan shalat 
kami bukan karena kami Ahmadi, tetapi karena disebut kafir 
oleh orang lain. Jika seseorang memisahkan diri dari mereka 
yang menyebut kami kafir, kami siap untuk shalat di belakang-
nya, dari sekte apa pun dia berasal.

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tidak pernah memerintahkan 
pengikutnya untuk tidak shalat di belakang orang-orang Muslim 
yang tidak menerima pengakuannya. Beliau menulis:

“Karena para maulavi negeri ini, karena kefanatikan 
mereka, secara umum telah menyatakan kami kafir, 
dan telah menulis fatwa, dan sementara orang-orang 
lainnya mengikuti mereka, maka jika ada orang yang, 
untuk membersihkan posisi mereka sendiri, membuat 
pengumuman bahwa mereka tidak mengikuti para ma-
ulavi ini yang mengafirkan orang lain, maka  diperbo-
lehkan [bagi Ahmadi] untuk melakukan shalat bersama 
mereka. Jika tidak demikian, orang yang menyebut 
seorang Muslim sebagai kafir, menjadi kafir dengan  



489

19. Sikap Terhadap Sesama Muslim

sendirinya. Jadi bagaimana kami bisa shalat di belakang 
mereka? Syariat tidak mengizinkannya.” (Surat dicetak 
di surat kabar Badr, 24-31 Desember 1908, hal. 5)

Kelompok Muslim lainnya telah mengeluarkan fatwa terha-
dap satu sama lainnya, menyatakan shalat di belakang mereka 
dilarang. Misalnya:

1.	 Kaum Ghair Muqallid (tidak bertaklid) mengatakan ten-
tang kaum Muqallid (bertaklid):

“Tidak diragukan lagi, shalat di belakang kaum 
muqallid semacam itu tidak diperbolehkan karena 
keyakinan dan praktik mereka bertentangan dengan 
mereka yang mengikuti Sunnah.”

2.	 Mengenai kaum Deobandi, sebuah fatwa mengatakan:

“Jangankan shalat di belakang mereka, Anda bahkan 
tidak boleh membiarkan mereka shalat di belakang 
Anda, atau membiarkan mereka masuk ke masjid.”



490

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



491

20. PENGHORMATAN 
KEPADA HAZRAT 

MIRZA GHULAM AHMAD

Catatan Penyusun. Dituduhkan oleh penentang kami 
bahwa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad telah secara universal di-
anggap oleh semua Muslim sebagai kafir dan keluar dari Islam. 
Ini adalah penegasan yang sepenuhnya salah. Hanya para khatib 
masjid yang berpikiran sempit, mullah yang bodoh, dan calon 
politisi yang berusaha mengeksploitasi ketidaktahuan massa, 
yang telah mengutuk Hazrat Mirza sebagai kafir. Para ulama 
dan pemimpin agama Muslim terkemuka, terutama mereka 
yang sezaman dengan beliau, tidak hanya menganggap Hazrat 
Mirza sebagai seorang Muslim tetapi telah memproklamirkan 
beliau sebagai pelayan besar dan pembela Islam. Dalam Bagian 
ini kami menyajikan penghormatan kepada Hazrat Mirza oleh 
Muslim terkemuka pada masanya dan sesudahnya. Banyak dari 
ulasan ini adalah obituarinya yang muncul dalam jurnal-jurnal 
Muslim terkenal pada masa itu.



492

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

1. Mirza Hairat dari Delhi
Beliau adalah editor Curzon Gazette. Dalam berita dukacita 

Hazrat Mirza, beliau menulis:

“Jasa-jasa almarhum, yang beliau berikan kepada 
Islam dalam konfrontasi dengan orang-orang Kristen 
dan Arya Samaj, pantas mendapat pujian tertinggi. 
Beliau sepenuhnya mengubah arus perdebatan, dan 
meletakkan dasar-dasar literatur baru di India.

“Kami mengakui, bukan karena kami Muslim teta-
pi sebagai pencari kebenaran, bahwa pemimpin Arya 
Samaj atau misionaris Kristen yang paling top tidak 
berani membuka mulut mereka untuk menghadapi 
almarhum Mirza Sahib. Buku-buku tiada banding 
yang beliau tulis untuk menyanggah keyakinan Arya 
Samaj dan Kristen, dan jawaban-jawaban menghancur-
kan yang beliau berikan kepada para penentang Islam, 
kami belum melihat sanggahan rasional apa pun terha-
dapnya kecuali bahwa orang-orang Arya telah melon-
tarkan cacian kepada Pendiri dan ajaran Islam dengan 
cara yang kasar, tanpa mampu memberikan jawaban 
yang masuk akal. Meskipun almarhum adalah seorang 
Punjabi, namun tulisannya begitu kuat sehingga hari 
ini di seluruh Punjab, bahkan di seluruh India, tidak 
ada penulis dengan kekuatan seperti itu... dan memang 
benar bahwa, ketika membaca beberapa tulisannya, se-
seorang menjadi dalam keadaan wajd (ekstase ruhani).. 
Meskipun beliau tidak menerima pendidikan formal 



493

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

dalam bahasa, sastra, atau tata bahasa Arab, namun de-
ngan kecerdasan dan fitrah yang dianugerahkan Allah 
kepadanya, ia mencapai penguasaan bahasa Arab sede-
mikian rupa sehingga dapat menulisnya secara alami.”

“Pengikutnya bukan hanya orang-orang biasa dan 
tidak terpelajar, tetapi mencakup lulusan yang hebat 
dan cerdas, yakni B.A., M.A., dan Ulama yang sangat 
terpelajar. Merupakan kebanggaan yang tidak kecil 
bagi seorang pemimpin agama zaman ini bahwa orang-
orang yang dididik dengan cara tradisional maupun 
orang-orang yang dididik dengan cara modern, kedua 
jenis didikan tersebut, menjadi pengikutnya. Bertahan 
dari panasnya prediksi kematiannya, penentangan, dan 
kritik, ia berhasil menapaki jalannya hingga mencapai 
puncak kemajuan yang tertinggi.” (Curzon Gazette, 
Delhi, 1 Juni 1908)

2. Maulavi Bashir-ud-Din
Editor Sadiq-ul-Akhbar, Rewari (U.P., India), menulis seba-

gai berikut dalam berita dukacitanya:

“Karena Mirza Sahib, dengan pidato-pidatonya yang 
kuat dan tulisan-tulisannya yang luar biasa, menghan-
curkan kritik busuk dari para penentang Islam, mem-
bungkam mereka selamanya dan membuktikan bahwa 
kebenaran tetaplah kebenaran, dan karena beliau 
tidak meninggalkan satu upaya pun dalam pelayanan 
terhadap Islam dengan memperjuangkan tujuannya 



494

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sepenuhnya, keadilan menuntut agar seseorang harus 
berduka cita atas kematian yang tiba-tiba dan terlalu 
dini dari pembela Islam yang begitu teguh, penolong 
umat Islam, dan ulama terkemuka yang tak tergantikan 
ini.” (Sadiq-ul-Akhbar, Mei 1908)

3. Maulavi Sayyid Waheed-ud-Din
Editor Aligarh Institute Gazette menulis:

“Almarhum adalah seorang penulis yang diakui dan 
pendiri Sekte Ahmadiyah.... Beliau telah meninggalkan 
delapan puluh tulisan, dua puluh di antaranya dalam 
bahasa Arab. Tidak diragukan lagi, almarhum adalah 
pejuang besar bagi Islam.” (Aligarh Institute Gazette, 
Juni 1908)

4. ‘Lahore Municipal Gazette’
Editornya menulis:

“Mirza Sahib secara khusus terkenal karena pengeta-
huan dan kecendekiawannya. Tulisan-tulisannya juga 
fasih. Bagaimanapun, kami berduka atas kematiannya 
karena alasan bahwa beliau adalah seorang Muslim. 
Kami percaya bahwa seorang ulama telah diambil dari 
dunia.” (Municipal Gazette, Lahore, 1908)



495

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

5. Maulana Abul Kalam Azad
Beliau adalah seorang cendekiawan Islam, penulis, dan jur-

nalis yang sangat terkenal di India pada abad ini. Beliau juga 
Presiden Kongres Nasional India sebelum kemerdekaan, dan 
setelah kemerdekaan India beliau memegang jabatan tinggi di 
kabinet federal Republik India. Pada saat meninggalnya Hazrat 
Mirza Ghulam Ahmad, beliau bertindak sebagai editor surat ka-
bar Muslim terkenal, Wakeel dari Amritsar. Kami memberikan 
di bawah ini kutipan dari berita dukacita panjang Hazrat Mirza 
yang ditulis Maulana Abul Kalam Azad di dalamnya:

“Orang itu, orang yang sangat besar itu, yang pena-
nya adalah tongkat sihir dan lidahnya memukau; orang 
itu yang otaknya adalah kompleks keajaiban, yang 
matanya dapat menghidupkan kembali yang sekarat 
dan seruannya membangunkan mereka yang ada di ku-
buran, yang jari-jarinya memegang kabel revolusi dan 
kepalan tangannya adalah baterai listrik; orang itu yang 
selama tiga puluh tahun menjadi gempa bumi dan to-
pan dalam dunia agama, yang, seperti sangkakala Hari 
Kiamat, membangunkan mereka yang tersesat dalam 
tidur kehidupan, dia telah meninggalkan dunia dengan 
tangan kosong. Kematian pahit ini, cawan racun ini, 
yang menyerahkan almarhum ke debu, akan tetap ada 
di ribuan, bahkan jutaan lidah, sebagai kata-kata keke-
cewaan dan penyesalan yang pahit. Pukulan kematian 
yang menyembelih, bersama dengan seseorang yang sa-
ngat hidup, harapan dan kerinduan banyak orang, dan 



496

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ratapan yang ditimbulkannya, akan tetap ada dalam 
ingatan untuk waktu yang lama.

“Wafatnya Mirza Ghulam Ahmad Sahib dari Qadian 
bukanlah peristiwa yang tidak dapat diambil pelajaran 
darinya, juga tidak boleh diserahkan pada berlalunya 
waktu untuk menghapusnya. Orang-orang seperti itu 
yang menghasilkan revolusi agama atau intelektual 
tidak sering lahir. Putra-putra sejarah ini, yang karena-
nya sejarah bangga, jarang muncul di panggung dunia, 
dan ketika mereka muncul, mereka membawa revolusi 
untuk dilihat semua orang.

“Meskipun kami memiliki perbedaan yang kuat de-
ngan Mirza Sahib dalam hal beberapa dakwahan dan 
keyakinannya, perpisahan selamanya telah meyakinkan 
umat Islam yang terpelajar dan tercerahkan bahwa 
salah satu tokoh mereka yang sangat besar telah me-
ninggalkan mereka. Dan bersamanya, pembelaan yang 
kuat terhadap Islam melawan para penentangnya, yang 
terkait dengan pribadinya, telah berakhir. Sifat khusus-
nya, bahwa beliau bertindak melawan musuh-musuh 
Islam sebagai jenderal pemenang, memaksa kami 
untuk mengungkapkan secara terbuka perasaan kami 
bahwa gerakan agung yang begitu lama mengalahkan 
dan menginjak-injak penentang kami harus dilanjut-
kan di masa depan juga.

“Mirza Sahib muncul di garis depan para pengabdi 
yang, demi tujuan Islam, bersedia mengorbankan 
waktu mereka dari buaian, melalui musim semi dan 



497

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

musim gugur, hingga kuburan mereka dalam meme-
nuhi janji kesetiaan kepada Islam mereka yang indah 
dan tercinta....

“Karya-karya yang dihasilkan Mirza Sahib dalam 
konfrontasinya dengan kaum Nasrani dan Arya telah 
memperoleh pengakuan umum, dan karena keistime-
waan itu ia tidak memerlukan pengenalan lebih lanjut. 
Kita patut mengakui nilai dan kebesaran karya-kar-
ya tersebut dengan sepenuh hati, terlebih setelah 
karya-karya itu menunaikan perannya. Sebab, masa 
itu tidak mungkin dilupakan atau dihapus dari ingat-
an, ketika Islam dikepung oleh serangan dari segala 
penjuru, sementara kaum Muslimin—yang oleh Sang 
Pembela Sejati telah dibebani amanah untuk membela 
Islam sebagai sarana pertahanan di dunia sebab-akibat 
ini—terpuruk, menangis tersedu-sedu akibat berbagai 
kekurangan mereka sendiri, tanpa melakukan apa pun 
bagi Islam, atau bahkan tidak mampu berbuat apa pun 
untuk itu.”

“Kemudian dimulailah serangan balik dari sisi umat 
Islam di mana Mirza Sahib memiliki bagian. Pembelaan 
itu tidak hanya menghancurkan berkeping-keping pe-
ngaruh awal Kekristenan, yang benar-benar dimilikinya 
karena dukungan dari pemerintah, dan menyelamatkan 
ribuan, bahkan jutaan, Muslim dari serangan berbaha-
ya ini yang akan berhasil, tetapi jimat Kekristenan itu 
sendiri tertiup angin seperti asap.



498

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Jadi, jasa yang diberikan oleh Mirza Sahib ini akan 
menempatkan generasi mendatang di bawah hutang 
budi, karena beliau memenuhi kewajibannya membela 
Islam dengan bergabung di barisan depan mereka yang 
terlibat dalam jihad dengan pena, dan beliau mening-
galkan di belakangnya sebagai kenangan karya-karya 
yang akan bertahan selama umat Islam memiliki darah 
yang mengalir di nadi mereka dan dorongan untuk 
mendukung Islam tetap menjadi karakteristik nasi-
onal mereka yang menonjol. Selain ini, Mirza Sahib 
melakukan pengabdian yang sangat khusus bagi Islam 
dengan menghancurkan taring beracun Arya Samaj.... 
Tulisan-tulisannya yang ditujukan untuk membantah 
Arya Samaj memberikan penjelasan yang terang bah-
wa, betapapun luasnya cakupan pembelaan kita di 
masa mendatang, mustahil karya-karya tersebut dapat 
diabaikan.

“Kecerdasan alaminya, kesungguhan dalam pene-
rapan ilmu dan ketangkasan berpikir, serta perde-
batan-perdebatan yang berkesinambungan telah meng-
anugerahkan kepada Mirza Sahib suatu keistimewaan 
tersendiri. Ia memiliki pengetahuan yang sangat luas, 
bukan hanya tentang agamanya sendiri, tetapi juga ten-
tang agama-agama lain. Dan ia mampu memanfaatkan 
keluasan pengetahuannya itu dengan kecermatan dan 
kelihaian yang tinggi. Dalam seni dakwah dan peng-
ajaran, beliau telah mencapai kesempurnaan sehingga 
orang yang beliau ajak bicara, dari pemahaman atau 



499

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

agama apa pun, akan terlempar ke dalam pemikiran 
yang mendalam oleh jawaban spontan beliau. India 
hari ini adalah rumah pameran agama-agama, dengan 
jumlah agama besar maupun kecil yang ditemukan 
di sini, beserta pergulatan timbal balik mereka yang 
mengumumkan keberadaan mereka, tidak dapat 
ditandingi di tempat lain mana pun di dunia. Klaim 
Mirza Sahib adalah bahwa beliau adalah wasit (hakam) 
dan hakim (adl) bagi mereka semua, namun tidak ada 
keraguan bahwa beliau memiliki bakat khusus untuk 
membuat Islam unggul di antara semua agama ini. Hal 
ini disebabkan oleh kemampuan alaminya, seleranya 
untuk menelaah, dan kerja kerasnya. Tidak mungkin 
seorang manusia dengan keagungan seperti ini akan 
lahir lagi di dunia keagamaan anak benua India, yang 
akan mengabdikan hasrat tertingginya dengan cara ini 
untuk menelaah agama-agama.” (Wakeel, Amritsar)

6. Maulana Abdullah Al-Imadi
Beliau adalah editor tetap Wakeel, dan beliau menambah-

kan penghormatannya sendiri beberapa hari kemudian sebagai 
berikut:

“Meskipun Mirza Sahib tidak menerima jenjang 
pendidikan dalam pengetahuan umum dan teologi saat 
ini, namun penilaian terhadap hidupnya menunjukkan 
bahwa beliau memiliki fitrah unik yang tidak diberikan 
kepada setiap orang: dengan bantuan penelaahannya 



500

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sendiri dan fitrahnya yang lurus, beliau telah mencapai 
penguasaan yang memadai atas literatur keagamaan. 
Sekitar tahun 1877, ketika beliau berusia 35 atau 36 ta-
hun, kita mendapati beliau dipenuhi dengan semangat 
keagamaan yang luar biasa. Beliau menjalani kehidupan 
sebagai seorang Muslim yang sejati dan saleh. Hatinya 
tidak goyah oleh daya tarik duniawi. Beliau sama ba-
hagianya dalam kesunyian (khalwat) seolah-olah beliau 
berada dalam pergaulan yang menyenangkan, dan ke-
tika berada dalam pergaulan (jalwat) beliau menikmati 
kebahagiaan kesunyian. Kita mendapati beliau gelisah, 
dan tampak seolah-olah beliau sedang mencari sesuatu 
yang hilang, yang jejaknya tidak dapat ditemukan di 
dunia yang fana ini. Islam telah begitu menguasai di-
rinya sehingga beliau mengadakan perdebatan dengan 
orang-orang Arya, dan menulis kitab-kitab bervolu-
me tebal untuk membela Islam. Perdebatan beliau di 
Hoshiarpur pada tahun 1886 begitu menyenangkan 
sehingga perasaan nikmat itu masih belum terlupa-
kan. Kondisi ekstase yang tercipta karena membaca 
buku-bukunya yang tak ternilai, yang ditulis untuk 
membantah agama-agama lain dan untuk menegakkan 
Islam, masih belum pudar. Karyanya yang berjudul 
Barahin Ahmadiyya membuat non-Muslim terpesona 
dan membangkitkan semangat kaum Muslimin. Beliau 
menyajikan kepada dunia gambaran agama [Islam] 
yang memikat, yang dibersihkan dari noda dan debu 
yang telah menumpuk di atasnya akibat takhayul dan 



501

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

kelemahan alami orang-orang bodoh. Singkatnya, 
buku tersebut menimbulkan gema yang nyaring di 
dunia, setidaknya di India, yang masih terngiang di te-
linga kita. Meskipun beberapa pemimpin agama Islam 
sekarang mungkin menjatuhkan vonis yang merugikan 
terhadap Barahin Ahmadiyya, waktu terbaik untuk 
memberikan penilaian adalah tahun 1880 ketika buku 
itu diterbitkan. Pada saat itu, umat Islam dengan suara 
bulat memutuskan mendukung Mirza Sahib.

“Mengenai karakternya, tidak ada sedikit pun jejak 
noda padanya. Beliau menjalani kehidupan yang ber-
budi luhur, kehidupan orang yang saleh dan bertakwa. 
Sebagai penutup, lima puluh tahun pertama kehidup-
annya, dalam hal akhlak yang tinggi dan kebiasaan 
yang terpuji, serta dalam hal pengabdian kepada agama, 
mengangkatnya ke posisi istimewa dan terhormat yang 
patut ditiru di kalangan umat Islam India.” (Wakeel, 
Amritsar, 30 Mei 1908)

7. Maulavi Siraj-ud-Din
Maulavi Siraj-ud-Din adalah editor harian Urdu Muslim 

terkemuka, Zamindar dari Lahore, pada saat wafatnya Hazrat 
Mirza. Beliau adalah ayah dari Maulavi Zafar Ali Khan yang 
terkenal, yang kelak menjadi editor Zamindar. Dalam berita 
dukacitanya tentang Hazrat Mirza Ghulam Ahmad yang diter-
bitkan di Zamindar, Maulavi Siraj-ud-Din menulis:



502

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Mirza Ghulam Ahmad Sahib adalah seorang juru 
tulis di dekat distrik Sialkot sekitar tahun 1860 atau 
1861. Usia beliau sekitar 22 atau 23 tahun pada saat 
itu. Kami dapat mengatakan dari pengalaman pribadi 
bahwa, bahkan di masa mudanya, beliau adalah orang 
yang sangat berbudi luhur dan saleh. Setelah bekerja, 
seluruh waktunya dihabiskan untuk menelaah aga-
ma. Beliau tidak banyak bertemu orang. Pada tahun 
1877 kami mendapat kehormatan menikmati kera-
mahtamahannya di rumahnya di Qadian selama satu 
malam. Pada masa itu juga, beliau begitu asyik dalam 
ibadah dan munajat sehingga beliau sedikit berbicara, 
bahkan dengan tamu... Kami sering berkata, dan kami 
katakan lagi, bahwa sekalipun klaim-klaimnya meru-
pakan hasil dari keterpakuan pikiran, beliau bersih dari 
kepura-puraan atau rekayasa... Tokoh-tokoh ulama 
seperti Maulavi Nur-ud-Din dan Maulavi Muhammad 
Ahsan, serta lulusan pendidikan modern seperti 
Khawaja Jamal-ud-Din, B.A., Khawaja Kamal-ud-Din, 
B.A., dan Maulavi Muhammad Ali, M.A., ada di an-
tara pengikutnya. Meskipun kami secara pribadi tidak 
mendapat kehormatan untuk mempercayai klaim-
klaim atau wahyu-wahyunya, namun kami mengang-
gap beliau sebagai seorang Muslim yang sempurna.” 
(Zamindar, 8 Juni 1908)



503

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

8. Maulavi Muhammad Husain Batalvi
Beliau adalah seorang pemimpin sekte Ahlul Hadis (Ahl-

i-Hadith), dan editor jurnal Isha’at as-Sunna, yang kemudian 
menjadi penentang utama Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. 
Sebelumnya, beliau menulis tinjauan komprehensif tentang 
buku Hazrat Mirza, Barahin Ahmadiyya, ketika buku itu muncul 
pada tahun 1884, dia sangat memuji karya tersebut. Di bawah 
ini diberikan beberapa kutipannya:

i.	 “Menurut pendapat kami, buku ini, pada saat ini dan 
mengingat keadaan sekarang, memiliki kondisi sedemikian 
rupa, sehingga hingga kini belum pernah muncul karya 
yang sebanding dengannya dalam Islam, sementara tidak 
ada yang dapat dikatakan tentang masa depan. Penulisnya 
pun begitu istiqamah dalam berkhidmat kepada Islam, de-
ngan harta, jiwa, pena, lisan, dan pengalaman pribadinya, 
sehingga sangat sedikit tandingannya yang dapat ditemu-
kan di kalangan umat Islam. Jika ada yang menganggap 
perkataan kami sebagai sesuatu yang ‘melebih-lebihkan ala 
Asia’, biarkan dia menunjukkan kepada kami setidaknya 
satu buku seperti itu yang dengan begitu gigih melawan se-
mua penentang Islam, terutama Arya dan Brahmo Samaj, 
dan biarkan dia menyebutkan dua atau tiga orang yang te-
lah mendukung Islam, tidak hanya dengan kekayaan, jiwa, 
pena, dan lisan mereka, tetapi juga dengan pengalaman 
rohani pribadi, dan yang dengan berani melontarkan tan-
tangan kepada semua penentang Islam dan para pengingkar 
wahyu Ilahi, bahwa siapa pun yang meragukan kebenaran 



504

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Tuhan berbicara kepada manusia, dia boleh datang dan me-
nyaksikannya sendiri, sehingga memberikan agama-agama 
lain merasakan pengalaman ini.” (Isha’at as-Sunna, vol. vii, 
no. 6, Juni hingga Agustus 1884, hlm. 169-170)

ii.	 “Berdasarkan pengalaman dan pengamatan kawan mau-
pun lawan, penulis Barahin Ahmadiyya hidup berdasarkan 
Syariat Islam, bertakwa dan jujur dalam kebiasaannya.” 
(ibid., hlm. 284)

iii.	 “Keunggulan buku ini, dan manfaat yang diperoleh Islam 
darinya, tidak akan tetap tersembunyi bagi mereka yang 
membacanya dengan pikiran yang adil, atau bagi para pem-
baca tinjauan ini. Oleh karena itu, sesuai dengan perintah 
Ilahi, ‘Bukankah balasan kebaikan adalah kebaikan pula’, 
semua pengikut Islam, baik mereka Ahlul Hadis, Hanafi, 
Syiah, atau Sunni, berkewajiban untuk mendukung buku 
ini dan pencetakannya. Penulis Barahin Ahmadiyya telah 
menyelamatkan kehormatan kaum Muslimin. Beliau telah 
menantang para penentang Islam di seluruh dunia, bahwa 
siapa pun yang meragukan kebenaran Islam harus datang 
kepadanya dan melihat sendiri kebenarannya melalui argu-
men logis yang diambil dari Quran, dan melalui mukjizat 
Kenabian Muhammad, yang beliau maksudkan adalah 
wahyu dan tanda-tanda yang dianugerahkan kepada penu-
lis Barahin.” (ibid., hlm. 348)



505

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

9. Maulana Muhammad Shareef
Editor Akhbar Manshoor Muhammadi, Bangalore, dalam 

tinjauannya terhadap Barahin Ahmadiyya pada saat penerbitan 
buku tersebut, menulis sebagai berikut:

“Orang-orang munafik dan para musuh mengarah-
kan semua serangan mereka terhadap Islam. Ateisme 
menyerang di sini, ketidakberagamaan mencengkeram 
di sana, dan di tempat lain Brahmo Samaj ingin mem-
buktikan keunggulannya atas Islam melalui wacana 
filosofis. Adapun teman-teman Kristen kita, semua 
energi mereka dihabiskan untuk mencabut Islam 
hingga ke akarnya, dan mereka yakin bahwa selama 
matahari Islam terus memancarkan sinar terangnya di 
dunia, semua usaha Kekristenan akan tetap sia-sia dan 
trinitas tidak akan berhasil. Singkatnya, semua agama 
dan pengikutnya ingin dengan satu atau lain cara me-
madamkan pelita Islam.

“Sudah menjadi keinginan lama kami agar seseorang 
di antara Ulama Muslim, yang telah dianugerahi ke-
kuatan oleh Allah untuk berkhidmat dan membantu 
perjuangan akidah, menulis sebuah buku yang meme-
nuhi kebutuhan zaman sekarang, yang berisi argumen 
rasional dan bukti faktual untuk membuktikan bahwa 
Quran Suci adalah firman Allah dan kenabian Nabi 
Suci Muhammad adalah benar. Segala puji bagi Allah 
bahwa keinginan ini telah terpenuhi. Inilah buku yang 
persiapannya telah didambakan begitu lama: Barahin 



506

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Ahmadiyya, yang judul lengkapnya adalah: Argumen-
argumen Ahmadiyah atas kebenaran Kitab Allah 
Quran Suci, dan Kenabian Muhammad. Di dalamnya 
penulis, semoga Allah meningkatkan derajatnya, telah 
membuktikan kebenaran Quran dan kenabian Nabi 
Suci Muhammad dengan tiga ratus argumen logis. 
Buku ini ditulis oleh Ulama terbesar itu, jenderal ter-
masyhur, kebanggaan pengikut Islam di India, orang 
yang diterima Allah, Maulavi Mirza Ghulam Ahmad, 
tokoh besar dari Qadian, Distrik Gurdaspur, Punjab. 
Mahasuci Allah! Sungguh buku yang luar biasa, yang 
setiap katanya membuktikan Iman Sejati dan menun-
jukkan kebenaran Quran serta kenabian Muhammad. 
Dengan keagungan yang luar biasa, hujah-hujah yang  
kuat itu telah disampaikan kepada para penentang.” 
(Manshoor Muhammadi, Bangalore, 25 Rajab, 1300 H, 
hlm. 214)

Dalam edisi berikutnya, ia menulis:

“Mustahil untuk memuji buku ini secara berlebihan. 
Faktanya adalah bahwa penelitian mendalam yang 
dengannya buku ini telah membuktikan argumen 
Islam atas para penentang iman, tidak memerlukan 
pujian atau sanjungan. Namun kami tidak dapat me-
nahan diri untuk mengatakan bahwa buku ini tanpa 
tandingan. Argumen-argumennya telah dikemukakan 
dengan kuat dan penuh semangat. Penulis juga telah 



507

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

menyingkapkan kasyf dan wahyunya kepada para pe-
nentang Islam. Jika ada yang ragu, ia dapat mencapai 
kepastian pengamatan berkenaan dengan wahyu-wah-
yu Ilahi ini, yang merupakan karunia Allah, dengan 
tinggal di tengah pergaulan penulis.” (ibid., 5 Jumadil 
Awal, 1301 H)

10. Surat kabar Calcutta
Editor General wa Guhar Asafi dari Calcutta berkomentar 

tentang pidato yang ditulis oleh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 
mengenai ajaran Islam, yang disajikan dalam kongres lintas 
agama yang diadakan di Lahore pada bulan Desember 1896, 
sebagai berikut:

“Jika makalah dari Mirza Sahib itu tidak ada di sana, 
kaum Muslimin akan menghadapi kehinaan dan rasa 
malu di tangan agama-agama lain. Namun tangan 
kekuasaan Allah menyelamatkan Islam yang suci dari 
kekalahan, dan melalui makalah itu menganugerahkan-
nya kemenangan sedemikian rupa sehingga, jangankan 
para penganutnya, bahkan para penentang pun berseru 
secara spontan, ‘Makalah ini adalah yang terbaik dari 
semuanya! Makalah ini adalah yang terbaik dari semu-
anya!’” (Asafi, 24 Januari 1897)



508

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

11. Hazrat Sayyid Ashhad-ud-Din ‘Jhanday walay’
Wali dari Hyderabad (Sind, Pakistan) ini adalah orang yang 

sezaman dengan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. Beliau menulis 
surat kepada Hazrat Mirza sebagai berikut:

“Saya melihat Nabi Suci Muhammad dalam sebuah 
rukyah (vision). Saya memohon kepada beliau, ‘Wahai 
Rasulullah, apakah orang yang mengaku sebagai Al-
Masih yang Dijanjikan ini seorang pembohong dan 
penipu, ataukah benar (shadiq)?’ Nabi Suci menjawab, 
‘Dia benar dan telah datang dari Allah.’ Maka saya 
kemudian mengerti bahwa Anda benar. Setelah ini, 
kami tidak akan memiliki keraguan apa pun mengenai 
Anda.” (Dikutip kembali oleh Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad dalam bukunya Zameema Anjam Atham, hlm. 
40)

12. Hazrat Khawaja Ghulam Farid dari Chachran
Khawaja ini juga merupakan tokoh yang sezaman dengan 

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, dan kini dikenal sebagai seorang 
waliyullah Muslim yang masyhur di Pakistan. Beliau berkata 
kepada para pengikutnya:

“Mirza Ghulam Ahmad Qadiani juga berada di pihak 
yang benar, dan beliau orang benar serta jujur dalam 
urusannya. Siang dan malam beliau tenggelam dalam 
pengabdian kepada Allah Yang Mahakuasa. Beliau te-
lah menyerahkan hidupnya untuk kemajuan Islam dan 



509

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

meninggikan perjuangan Iman. Saya sama sekali tidak 
melihat ada yang salah atau buruk pada dirinya. Jika 
beliau telah mendakwakan diri sebagai Mahdi dan Al-
Masih, hal itu pun termasuk di antara perkara-perkara 
yang diperbolehkan (jaiz).” (Isharat-i Faridi, kompilasi 
ceramah Khawaja Ghulam Farid, oleh putranya, hlm. 
179)

13. Maulavi Irshad Ali dari Nagpur
Setelah kembali memeluk Islam setelah bertobat dari agama 

Kristen, beliau menulis hal berikut sebagai jawaban kepada seo-
rang misionaris Kristen:

“Misionaris Kristen Safdur Ali telah menantang saya 
untuk berdebat dengannya mengenai kebenaran Islam 
dan Kekristenan. Namun saya dapat bertanya kepa-
danya, jika dia begitu yakin dengan argumennya dan 
kebenaran Kekristenan, di manakah dia ketika Maulavi 
Ghulam Ahmad Qadiani berdiri di medan debat 
laksana seekor singa yang berani dan menantangnya. 
Tantangan ini memberikan dampak sedemikian rupa 
pada kalian sehingga tidak ada satu pun misionaris 
Kristen yang berani menghadapinya [Mirza Ghulam 
Ahmad].” (Majalah Dastkari, Amritsar, 18 Juni 1899)



510

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

14. Allama Dr. Sir Muhammad Iqbal (w. 1938)
Filsuf dan penyair Muslim terkemuka dari anak benua India 

ini menerbitkan sebuah makalah pada tahun 1900 di The Indian 
Antiquary, sebuah jurnal ilmiah penelitian oriental, yang berju-
dul The Doctrine of Absolute Unity as expounded by Abdul Karim 
Jilani (Doktrin Kesatuan Mutlak sebagaimana dijelaskan oleh 
Abdul Karim Jilani). Makalah ini membahas pemikiran metafi-
sika dari wali ini (w. sekitar 1408 M) sebagaimana dipaparkan 
dalam karya klasiknya Al-Insaan al-Kaamil. Saat mengomentari 
filsafat Jilani, Iqbal menulis:

“Akan segera tampak betapa penulis ini secara men-
colok telah mengantisipasi fase utama dari Dialektika 
Hegelian dan betapa besarnya beliau menekankan 
Doktrin Logos—sebuah doktrin yang selalu menda-
pat tempat di hati hampir semua pemikir mendalam 
Islam, dan di masa belakangan ini telah dikemukakan 
kembali oleh M. Ghulam Ahmad dari Qadian, yang 
mungkin merupakan teolog paling mendalam di antara 
kaum Muslimin India modern.”

(The Indian Antiquary, vol. xxix, September 1900, hlm. 239. 
Referensi dikutip di atas dalam bahasa Inggris aslinya; teks yang 
dicetak tebal adalah tebal dalam naskah aslinya. Jurnal diter-
bitkan dari Bombay dan London; di London oleh Kegan Paul, 
Trench, Trubner and Co.)



511

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

15. Aslam Khan Baloch
Ketika jurnalis Muslim terkenal Tuan Muhammad Aslam 

Khan Baloch, editor Mu’in-ul-Muslimeen dari Amritsar, me-
ngunjungi Qadian pada tahun 1913 semasa Hazrat Maulana 
Nur-ud-Din (Pemimpin Gerakan Ahmadiyah setelah wafatnya 
Pendiri), beliau mencatat kesan-kesannya sebagai berikut:

“Bencana besar yang menimpa dunia Islam memaksa 
saya pergi ke Qadian untuk melihat apakah Jamaah 
Ahmadiyah, yang selama ini mengklaim bahwa mereka 
akan menaklukkan dunia lewat Islam melalui perju-
angan literatur dan dakwah, benar-benar mampu mela-
kukannya. Apa yang saya lihat di Qadian, Ahmadiyah 
adalah pengabdian yang murni dan tulus kepada 
Tuhan Yang Maha Esa, dan ke mana pun pandangan 
orang tertuju, di sana ada Quran. Singkatnya, saya 
mendapati Jamaah Ahmadiyah Qadian dalam kenyata-
annya sangatlah benar dalam klaimnya bahwa mereka 
dapat menyebarkan Islam di dunia dengan cara damai 
melalui dakwah dan tablig, dan bahwa mereka adalah 
Jamaah yang di dunia saat ini merupakan pengikut 
sejati Quran, murni demi Allah, dan pencinta Islam. 
Jika seluruh umat Islam di dunia, khususnya India, 
membantu mereka secara nyata dalam penyebaran 
Islam di Eropa, maka pastilah benua Eropa akan ber-
sinar dengan cahaya matahari Islam, dan Kekristenan 
yang haus darah ini, yang demi memuaskan nafsu para 
pengikut materialistisnya bertekad menghancurkan 



512

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

negeri-negeri Muslim dan menghapus Islam dari dunia, 
akan menghadapi kekalahan nyata dengan cara ini.”

(Dari surat kabar Ahmadiyah Badr, 13 Maret 1913)

16. Khawaja Hasan Nizami dari Delhi:
“Mirza Ghulam Ahmad Sahib adalah seorang cendi-

kiawan besar yang sangat dihormati pada masanya. Kita 
harus mengakui keilmuannya serta pencapaian-pen-
capaiannya.” (Surat Kabar Munadi, Delhi, India, 27 
Februari-4 Maret 1930)

17. ‘Shamsul Ulama’ Maulana Sayyid Mumtaz Ali
Beliau adalah editor majalah terkenal Tehzib-e-Niswan, 

Lahore. Beliau menulis:

“Almarhum Mirza Sahib adalah sosok yang sangat wali 
(suci) dan luhur. Dan beliau memiliki kekuatan rohani 
yang lahir dari kebajikan sehingga dapat menundukkan 
hati yang paling keras sekalipun. Beliau adalah seorang 
ulama yang sangat berilmu, seorang mujaddid (pemba-
haru) dengan tekad yang besar, dan teladan kehidupan 
yang paling saleh. Meskipun kami tidak meyakini be-
liau sebagai Al-Masih yang Dijanjikan, bimbingan dan 
pengajarannya sungguh bersifat mesianis bagi mereka 
yang mati secara rohani.”



513

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

18. ‘Shamsul Ulama’ Maulana Sayyid Mir Hasan
Beliau adalah guru dari Dr. Sir Muhammad Iqbal. Dalam 

sebuah wawancara, beliau memberikan penilaian berikut ten-
tang Hazrat Mirza Ghulam Ahmad:

“Sayangnya, kita tidak menghargainya. Saya sungguh 
tidak dapat menggambarkan pencapaian rohaninya. 
Hidupnya bukanlah kehidupan orang biasa, tidak, 
beliau adalah salah satu dari orang-orang yang meru-
pakan hamba pilihan Allah dan yang jarang muncul.” 
(Dilaporkan dalam Al-Hakam, 7 April 1934)

19. Allama Niyaz Fatehpuri:
i.	 “Mirza Ghulam Ahmad Sahib tampil membela Islam pada 

saat ketika ulama terbesar dari Agama ini pun tidak berani 
menghadapi para penentang.” (Bulanan Nigar, Lucknow, 
India, Oktober 1960)

ii.	 “Apa yang telah saya pelajari sejauh ini tentang pendiri 
Gerakan Ahmadiyah, dan bukan hanya saya tetapi siapa 
pun yang menelaah kehidupan dan karakternya dengan 
tulus dan jujur, harus mengakui bahwa beliau adalah seo-
rang pencinta Nabi Suci, dalam arti yang sebenarnya, dan 
memiliki dorongan yang tulus dalam dirinya untuk perju-
angan Islam.” (ibid., Juli 1960)

iii.	 Dalam edisi berikutnya dari bulanan yang sama, komentar 
berikut muncul mengenai Hazrat Mirza:



514

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Saya mendapati beliau sebagai seorang yang beriman 
pada finalitas kenabian (Khatamun Nubuwwah), dan 
seorang pencinta Nabi Suci dalam arti yang sebenar-
nya. Ketika saya menelaah kehidupan Mirza Sahib, saya 
mendapati bahwa beliau pastilah seorang yang sangat 
aktif, teguh, dan bertekad kuat. Setelah memahami 
semangat agama yang sejati, beliau menyajikan ajaran 
nyata Islam yang sama seperti yang ditemukan pada 
masa Nabi Suci dan para Khulafa terdahulu.” (ibid., 
November 1961)

KESIMPULAN
Pendapat-pendapat yang dikutip di atas adalah pendapat 

para jurnalis Muslim, teolog, dan pemimpin agama yang keil-
muannya diakui secara universal di dunia Islam hingga hari ini. 
Termasuk di antara mereka adalah orang-orang yang sezaman 
dengan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, yang telah mengamati 
beliau dari jarak dekat. Mereka memiliki pengetahuan langsung 
dan tangan pertama tentang beliau. Meskipun berbeda penda-
pat dengan beliau dalam masalah-masalah keyakinan tertentu, 
namun dengan mengingat perintah Ilahi, ‘Janganlah takut pada 
celaan orang yang mencela’, mereka menunjukkan ketulusan, 
kejujuran, dan kelapangan dada yang besar dalam memberikan 
komentar yang adil mengenai keilmuan, kebajikan, kesalehan, 
dan pengkhidmatan beliau kepada Islam. Mereka memberikan 
kesaksian yang benar yang tersimpan dalam lembaran sejarah 
hingga hari ini.



515

20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

Berlawanan dengan pendapat terpelajar ini, kita menda-
pati kolumnis surat kabar, penulis, dan politisi tertentu masa 
kini yang tidak memiliki pengetahuan yang memadai tentang 
Quran Suci dan Hadis, tidak memiliki keakraban dengan lite-
ratur Islam, dan yang tidak pernah membaca satu pun buku 
Hazrat Mirza, juga tidak mengetahui apa pun tentang Gerakan 
Ahmadiyah. Mereka tidak menyadari masa-masa itu atau kon-
disi yang berlaku saat itu, ketika, menurut Maulana Abul Kalam 
Azad, Hazrat Mirza melakukan pembelaan Islam yang agung 
dengan melakukan jihad pena dari garis depan, dan tidak ha-
nya mengalahkan para penentang Islam tetapi melangkah lebih 
jauh untuk mendirikan sebuah Jamaah yang tujuannya adalah 
membuat Islam unggul di dunia, menyebarkan dan membuk-
tikan kebenaran Quran Suci, serta memperbaiki kondisi kaum 
Muslimin sendiri. Demikianlah Gerakan besar ini lahir. Para 
penentang Gerakan Ahmadiyah, yang hanya membaca literatur 
propaganda yang merugikan yang diproduksi untuk melawan 
Gerakan ini, melontarkan segala macam tuduhan palsu terha-
dap Imam Zaman, Mujaddid abad ke-14 Hijriah, Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad, semoga Allah merahmati beliau. Demi tujuan 
materi dan politik mereka, mereka mengobarkan api permu-
suhan dan merobek persatuan kaum Muslimin hingga hancur 
berkeping-keping.



516

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



517

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

21. PENGHORMATAN 
KEPADA AHMADIYAH 

LAHORE

Catatan Penyusun. Para Tergugat menegaskan bahwa 
orang-orang Ahmadi divonis kafir oleh pendapat bulat umat 
Islam di seluruh dunia. Ini sepenuhnya salah. Para pemikir aga-
ma, intelektual, dan pemimpin komunitas Muslim yang terke-
muka, tidak hanya menganggap orang-orang Ahmadi Lahore se-
bagai Muslim, tetapi juga telah memberikan penghormatan atas 
pekerjaan dakwah dan kebangkitan Islam yang dilakukan oleh 
gerakan ini dan, khususnya, oleh pemimpin besarnya Hazrat 
Maulana Muhammad Ali (w. 1951). Bagian 21.1 menyajikan 
penghormatan-penghormatan tersebut dari pena tokoh-tokoh 
Muslim terkemuka yang sangat dihormati publik. Bagian 21.2 
merujuk pada pekerjaan Misi Muslim Woking (Inggris) di ba-
wah berbagai imam Ahmadi terkemuka, yang menunjukkan 
bahwa tokoh-tokoh Muslim utama dan masyarakat Muslim 
umum mendukung kegiatan Misi ini.



518

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

21.1.	Penghormatan kepada Muhammad Ali dan 
Ahmadiyah Lahore

1. Dr. Sir Muhammad Iqbal (w. 1938)
Penyair-filsuf Muslim India yang termasyhur ini, yang di-

anggap sebagai pendiri ‘ideologis’ Pakistan, membuat komen-
tar-komentar berikut yang dapat dibaca hari ini dalam koleksi 
pidato dan surat-suratnya yang diterbitkan:
i.	 Dalam sebuah pidato yang disampaikan di Perguruan 

Tinggi Aligarh yang terkenal pada tahun 1910, beliau 
berkata:

“Di Punjab, contoh murni kehidupan Islami telah 
muncul dalam bentuk komunitas yang disebut sekte 
Qadiani.” (Millat-e Baiza per ayk Imrani Nazar, diter-
bitkan oleh Aeenah Adab, Lahore, 1970, hlm. 84)

(Catatan: Karena pidato ini disampaikan sebelum perpe-
cahan, “Qadiani” merujuk pada Gerakan Ahmadiyah secara 
keseluruhan.)

ii.	 Dalam sebuah surat bertanggal 7 April 1932, beliau 
menulis:

“Mengenai Gerakan Ahmadiyah, saya percaya bahwa 
ada banyak anggota Jemaat Lahore yang saya anggap 
sebagai Muslim yang terhormat, dan saya bersimpati 
dengan usaha-usaha mereka dalam mendakwahkan 
Islam.” (Makatib Iqbal, Bagian II, koleksi surat-surat 
Iqbal, diterbitkan oleh Muhammad Ashraf, Lahore, 
1951, hlm. 232)



519

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

2. Mohamed Ali
Beliau adalah seorang pemimpin politik Muslim India yang 

terkenal sejak Perang Dunia Pertama hingga wafatnya pada 
tahun 1930-an. Dalam otobiografi bahasa Inggrisnya yang ter-
kenal, beliau menulis:

“Kira-kira pada waktu inilah seorang teman yang baik 
mengirimkan kepada kami sebuah hadiah yang tidak 
ada yang lebih berharga daripadanya, sebuah salinan 
Quran... Ini adalah karya dari orang yang bernama 
sama dengan saya, seorang yang terpelajar, Maulavi 
Muhammad Ali dari Lahore, pemimpin komunitas 
keagamaan yang cukup banyak jumlahnya, yang be-
berapa anggotanya sedang melakukan pekerjaan dak-
wah di Inggris... Kitab yang indah ini bekerja laksana 
musik Sarod yang memabukkan, menurut pepatah 
Persia, pada orang yang terganggu jiwanya, dan dalam 
kerangka pikiran saya saat itu, saya membalas surat 
teman yang telah mengirimkan salinan-salinan Quran 
ini bahwa tidak ada yang lebih membahagiakan saya 
selain pergi ke Eropa segera setelah saya bisa keluar dari 
‘batas-batas’ yang ditentukan oleh pengasingan saya 
dan berkhotbah kepada orang-orang gila perang ini 
dari setiap taman dan di setiap sudut jalan.” (My Life: A 
Fragment, disunting oleh Afzal Iqbal, diterbitkan oleh 
Muhammad Ashraf, Lahore, 1966, hlm. 115; kutipan 
di atas dikutip dalam bahasa Inggris aslinya.)



520

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

3. Maulana Abdul Majid Daryabadi (w. 1977)
Beliau adalah teolog Muslim terkenal di India, dan pemim-

pin opini ortodoks yang diakui.
i.	 Dalam sebuah buku tentang orang-orang yang sezaman de-

ngannya, beliau memasukkan satu bagian tentang Maulana 
Muhammad Ali, di mana beliau menulis:

“Saat itu tahun 1909... Melalui membaca buku-buku 
bahasa Inggris yang ditulis oleh para agnostik, saya te-
lah berubah dari seorang mukmin yang baik menjadi 
seorang yang menyimpang (zindik)... Kemurtadan saya 
berlanjut hingga 1918.... Pada saat itu, saya membaca 
tafsir Quran bahasa Inggris karya Muhammad Ali dari 
Lahore. Tafsir itu meyakinkan saya bahwa Quran bu-
kanlah kumpulan cerita-cerita kabar angin, melainkan 
kumpulan kebenaran yang mendalam dan luhur, dan 
jika ia bukan ‘samawi’, ia hampir samawi.” (Mu’asareen, 
Lucknow, India, 1979, hlm. 43)

ii.	 Dalam otobiografinya, beliau menulis:
“Ketika saya selesai membaca Quran bahasa Inggris 

ini [terjemahan dan tafsir oleh Maulana Muhammad 
Ali], saat menyelami jiwa saya, saya mendapati diri 
saya sebagai seorang Muslim. Saya telah mengucap-
kan Kalimah tanpa ragu, tanpa menipu hati nurani 
saya. Semoga Allah menganugerahkan surga kepada 
Muhammad Ali ini! Saya tidak peduli dengan pertanya-
an apakah keyakinannya tentang Mirza Sahib itu benar 
atau salah. Apa yang harus saya lakukan dengan peng-
alaman pribadi saya? Dialah orang yang menancapkan 



521

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

paku terakhir pada peti mati kekafiran dan kemurtadan 
saya.” (Aap Beti, Shadab Book Centre, Lahore, 1979, 
hlm. 254-255)

iii.	 Saat mengulas terjemahan bahasa Inggris Quran Suci karya 
Maulana Muhammad Ali di surat kabar Such dari Lucknow, 
yang beliau sunting, Abdul Majid Daryabadi menulis:

“Mengingkari keunggulan terjemahan Maulana 
Muhammad Ali, pengaruh yang telah ditimbulkan-
nya, dan kegunaan dakwahnya, sama saja dengan 
mengingkari cahaya matahari. Terjemahan itu pastilah 
membantu dalam membawa ribuan non-Muslim ke 
pangkuan Islam dan ratusan ribu orang yang tidak ber-
iman menjadi jauh lebih dekat kepada Islam. Berbicara 
tentang diri saya sendiri, saya dengan senang hati 
mengakui bahwa terjemahan ini adalah satu dari sedi-
kit buku yang membawa saya menuju Islam lima belas 
atau enam belas tahun yang lalu ketika saya sedang me-
raba-raba dalam kegelapan, ateisme, dan skeptisisme. 
Bahkan Maulana Mohamed Ali dari Comrade [lihat 
ref. 2 di atas] sangat terpesona oleh terjemahan ini dan 
tidak memiliki apa-apa selain pujian untuknya.” (Such, 
Lucknow, 25 Juni 1943)

4. Marmaduke Pickthall
Beliau adalah seorang Muslim Inggris terkenal yang terje-

mahan bahasa Inggris Quran-nya adalah salah satu terjemahan 
yang paling dikenal dan populer saat ini. Sesaat sebelum wafatnya, 



522

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

beliau menulis ulasan tentang buku Maulana Muhammad Ali, 
Religion of Islam, sebagai berikut:

“Mungkin tidak ada orang yang masih hidup yang 
telah melakukan pengabdian lebih lama atau lebih 
berharga bagi perjuangan kebangkitan Islam daripada 
Maulana Muhammad Ali dari Lahore. Karya-karya 
tulisnya, bersama dengan karya-karya almarhum 
Khwaja Kamal-ud-Din, telah memberikan ketenaran 
dan kehormatan bagi Gerakan Ahmadiyah. Menurut 
pendapat kami, volume ini adalah karya terbaiknya.

“Buku seperti ini sangat dibutuhkan pada masa se-
karang ketika di banyak negara Muslim kita melihat 
orang-orang yang berhasrat untuk reformasi dan ke-
bangkitan Islam melakukan kesalahan justru karena 
kurangnya pengetahuan ini....

“Kami tidak selalu setuju dengan kesimpulan 
Maulana Muhammad Ali pada poin-poin kecil—ter-
kadang poin-poin itu tampak aneh bagi kami—tetapi 
premis-premisnya selalu kuat, kami selalu sadar akan 
ketulusannya yang mendalam; dan penghormatannya 
terhadap Quran Suci sudah cukup dengan sendirinya 
untuk menjamin karyanya dalam semua hal yang esen-
sial. Tidak diragukan lagi, ada beberapa orang yang 
akan tidak setuju dengan temuan umumnya, tetapi 
mereka bukanlah orang-orang yang darinya Al-Islam 
dapat mengharapkan apa pun di masa depan.” (Islamic 
Culture, tinjauan kuartalan diterbitkan dari Hyderabad 



523

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

Deccan, India, Oktober 1936, hlm. 659-660; kutipan 
di atas dikutip dalam bahasa Inggris aslinya.)

5. Hafiz Ghulam Sarwar
Hafiz Ghulam Sarwar menghasilkan terjemahan bahasa 

Inggris Quran pada tahun 1929. Dalam pendahuluan karya 
ini, beliau memberikan penilaian berikut terhadap terjemahan 
sebelumnya oleh Maulana Muhammad Ali:

“Terjemahan bahasa Inggris Quran Suci bukanlah 
satu-satunya buku yang telah beliau tulis, tetapi buku 
itulah yang mungkin akan membuatnya abadi di an-
tara mereka yang telah menulis tentang Quran Suci... 
Bahasa Inggris dari Kata Pengantar dan catatan-catat-
annya tidak bercela, dan Maulavi Muhammad Ali telah 
mengoreksi kesalahan-kesalahan para penerjemah sebe-
lumnya dalam sejumlah besar bagian; dan dimanapun 
beliau berbeda dengan mereka, terjemahannya adalah 
yang benar dan paling otoritatif atau memiliki dukung-
an penuh di belakangnya yang dapat ditemukan dalam 
kamus-kamus bahasa Arab standar.

“Tidak ada terjemahan atau tafsir Quran Suci lainnya 
dalam bahasa Inggris yang dapat bersaing dengan ma-
hakarya Maulavi Muhammad Ali... Buku itu dicetak 
ulang pada tahun 1920, dan kedua edisi tersebut telah 
meraih kesuksesan dan popularitas yang luar biasa di 
kalangan semua golongan umat Islam.” (Translation 
of the Holy Quran, oleh Hafiz Ghulam Sarwar, edisi 



524

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kedua, National Book Foundation, Pakistan, 1973, 
hlm. xxxvi-xxxvii; kutipan di atas dikutip dalam bahasa 
Inggris aslinya.)

6. Shaikh Muhammad Ikram
Beliau adalah penulis trilogi buku terkenal tentang sejarah 

Islam di anak benua India. Dalam Mauj-i Kausar, yang men-
cakup periode dari 1800 hingga 1947, beliau menulis tentang 
Gerakan Ahmadiyah Lahore:

“Sebuah pekerjaan penting yang sedang dilakukan 
oleh Jemaat [Ahmadiyah Lahore] ini adalah penyebaran 
Quran, terutama di kalangan Muslim yang berbahasa 
Inggris dan juga non-Muslim. Terjemahan dan tafsir 
Quran oleh Muhammad Ali, ketua Jemaat Ahmadiyah, 
adalah terjemahan pertama dalam bahasa Inggris yang 
dilakukan oleh seorang Muslim....

“Selain terjemahan Quran Suci, Jemaat Ahmadiyah 
[Lahore] juga memproduksi buku-buku tentang hadis 
dan sejarah Islam. Beberapa waktu yang lalu, Anjuman 
menerbitkan majalah kuartalan berstandar sangat 
tinggi….”

The Muslim Revival, dalam bahasa Inggris dari Lahore, yang 
berisi artikel-artikel yang sangat berharga tentang masalah sastra, 
politik, dan agama. Allama Iqbal menulis begitu banyak artikel 
untuk majalah itu...



525

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

“Pekerjaan paling penting lainnya yang dilakukan 
oleh Jemaat Ahmadiyah Lahore adalah penyebaran 
Islam di luar negeri.

“Upaya dakwah Jemaat Ahmadiyah tidak terbatas 
hanya di Inggris, tetapi mereka memiliki pusat-pusat 
dakwah di banyak negara lain juga. Di antara semua 
Muslim di dunia, orang-orang Ahmadi dan Qadiani 
adalah yang pertama menyadari bahwa, meskipun ini 
adalah zaman kemunduran politik Islam, namun ke-
bebasan berdakwah di bawah pemerintahan Kristen 
memberikan kesempatan kepada umat Islam yang dari-
nya keuntungan penuh harus diambil.” (Mauj-i Kausar, 
Idara Saqafat Islamia, Lahore, 1979, hlm. 181-187)

7. Dr. Israr Ahmad
Beliau adalah salah satu teolog terkemuka Pakistan saat ini. 

Dalam bukunya tentang Jama’at-i Islami, partai politik dan ke-
agamaan terkemuka di negara itu, beliau berkomentar sebagai 
berikut mengenai pendirian organisasi ini terhadap masalah 
Ahmadiyah pada tahun 1950-an:

“Pada tahap-tahap awal, para pemimpin Jama’at-i 
Islami, ketika ditanya tentang pandangan mereka 
mengenai [konflik antara] orang-orang Qadiani dan 
gerakan Ahrar yang menentang mereka, memberikan 
jawaban-jawaban berikut dalam pertemuan-pertemuan 
pribadi:...



526

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

4. Bahkan jika masalah orang-orang Qadiani itu jelas, masa-
lah Ahmadiyah Lahore tidaklah begitu jelas. Karena mereka me-
nerima Mirza Ghulam Ahmad hanya sebagai seorang Mujaddid, 
tidaklah benar dari aspek mana pun untuk menyebut mereka 
kafir.’

“Maknanya adalah bahwa ‘Qadianisme’ itu sendiri 
tidak layak dijadikan isu.... Namun, pada tahun 1952, 
ketika para pemimpin Ahrar menjadikannya sebuah 
isu, dan memprovokasi nafsu massa, prinsip dan ke-
beranian menuntut agar hal di atas dikatakan secara 
terbuka, dan rakyat diberi tahu bahwa mereka sedang 
dihasut tanpa alasan, dan bahwa isu tersebut tidak 
begitu penting, juga solusinya bukanlah seperti yang 
sedang diusulkan....

“Mengorbankan prinsip-prinsipnya, Jama’at-i Islami 
menambahkan sebagai poin kesembilan pada delapan 
poin tuntutannya, bahwa orang-orang Qadiani harus 
dinyatakan sebagai minoritas non-Muslim.” (Tahrik 
Jama’at Islami, Darul Isha’at Islamia, Lahore, 1966, 
hlm. 189-190)

8. Ja’far Khan
Dalam analisis kritis terhadap seluruh Gerakan Ahmadiyah, 

Muhammad Ja’far Khan, seorang advokat Pakistan, menulis 
tentang Ahmadiyah Lahore:



527

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

“Kami menganggap Kelompok Lahore dalam arti ter-
tentu sebagai korban ketidakadilan. Dibandingkan de-
ngan orang-orang Qadiani, jumlah mereka jauh lebih 
sedikit, tetapi mereka telah melakukan pekerjaan yang 
jauh lebih solid dalam penyebaran Islam daripada orang-
orang Qadiani. Dalam hubungan ini, nama Maulana 
Muhammad Ali dan Khawaja Kamal-ud-Din secara 
khusus layak disebut. Maulana telah menerjemahkan 
Quran Suci ke dalam bahasa Inggris, dan menulis tafsir 
Quran tiga jilid dalam bahasa Urdu juga. Terjemahan 
bahasa Inggris itu sangat penting pada masa itu karena, 
mungkin, hanya pihak non-Muslim yang telah mener-
jemahkan Quran ke dalam bahasa Inggris hingga saat 
itu. Keputusan Maulana untuk menerbitkan edisi lain 
dari terjemahan bahasa Inggris tanpa teks Arab juga 
patut dipuji, karena kami menganggap ini perlu da-
lam menerjemahkan dan menyebarkan Quran dalam 
bahasa-bahasa lain. Selain buku-buku ini, Maulana 
juga telah menerjemahkan Sahih Bukhari ke dalam 
bahasa Urdu. Buku dua jilid ini juga memiliki catatan 
penjelasan yang berguna. Meskipun cara pengambilan 
kesimpulan (istinbath) dalam banyak catatan penjelas-
annya tidak akan dapat diterima oleh banyak orang, 
namun akan diakui oleh setiap orang bahwa buku-buku 
ini telah ditulis setelah kerja keras yang hebat dan pene-
litian penuh, serta merupakan tambahan yang berguna 
dan menggugah pikiran bagi literatur Islam. Maulana 
juga telah menulis beberapa buku lain seperti Collection 



528

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

of the Holy Quran (Pengumpulan Quran Suci), dan 
Position of Hadith (Kedudukan Hadis). Khawaja 
Kamal-ud-Din telah menulis buku dan pamflet yang 
tak terhitung jumlahnya tentang beragam subjek ke-
agamaan dalam bahasa Urdu dan Inggris. Buku-buku 
bahasa Inggrisnya, khususnya, telah terbukti berharga 
dalam penyebaran Islam di Eropa.” (Ahmadiyya Tahrik, 
Sind Sagar Academy, Lahore, 1958, hlm. 312-313)

9. Sayyid Abul Ala Maudoodi
Dalam sebuah surat pribadi bertanggal 23 Muharram 1357 

H (sekitar 1937), Abul Ala Maudoodi menulis:

“Di antara para pengikut Mirza Ghulam Ahmad, 
saya juga tidak menganggap orang-orang Qadiani dan 
Ahmadi berada dalam kategori yang sama. Saya meng-
anggap kelompok Qadiani telah keluar dari Islam. 
Namun, kelompok Ahmadi termasuk dalam Islam... 
Kita tidak dapat mengeluarkan fatwa Syariat yang sah 
terhadap mereka karena mereka menyangkal kenabian 
Mirza.” (Fotokopi surat asli tulisan tangan tersebut 
tersedia untuk diserahkan ke pengadilan, jika para ter-
gugat memerlukannya.)



529

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

21.2.	Misi Woking di bawah Gerakan Ahmadiyah 
Lahore

Misi Muslim Woking (Woking Muslim Mission) di Woking, 
Surrey, Inggris, didirikan oleh Khawaja Kamal-ud-Din (w. 
1932), seorang pengikut terkemuka Hazrat Mirza Ghulam 
Ahmad dan anggota pendiri Gerakan Ahmadiyah Lahore. (Misi 
ini dijalankan oleh orang-orang Ahmadi Lahore hingga sekitar 
tahun 1965.)

Shaikh Muhammad Ikram, dalam sejarahnya yang terkenal 
tentang Muslim India, Mauj-i Kausar, menulis sebagai berikut 
mengenai periode yang dicakup oleh bukunya:

“Dalam bahasa-bahasa Eropa, Islam diwakili dengan 
paling baik oleh Sayyid Ameer Ali. Dan di negeri-nege-
ri Barat, mubaligh kita yang paling sukses, Khawaja 
Kamal-ud-Din, terlibat dalam pekerjaannya selama era 
ini.” (hlm. ii)

Penulis Pakistan Ashiq Husain Batalvi, dalam buku bahasa 
Urdu-nya Some memories, some impressions, memiliki satu bab 
utuh tentang Misi Muslim Woking:

“Nama Misi Muslim Woking telah menjangkau 
kurang lebih setiap bagian dunia. Misi ini telah me-
lakukan begitu banyak pekerjaan penyebaran Islam di 
Eropa sehingga mungkin tidak ada organisasi lain yang 
telah melakukan sebanyak itu...



530

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Pada tahun 1912 almarhum Khawaja Kamal-ud-Din 
datang ke Inggris. Beliau adalah pengacara yang sukses 
di Lahore, tetapi beliau memiliki kecintaan yang luar 
biasa terhadap Islam. Meninggalkan praktiknya, beliau 
mengabdikan hidupnya untuk penyebaran Islam dan 
datang ke Inggris untuk tujuan ini.

“Khawaja Kamal-ud-Din membentuk sebuah per-
walian (trust) untuk menjalankan masjid yang awalnya 
memiliki tiga anggota: Sayyid Ameer Ali, Mirza Sir 
Abbas Ali Baig, dan Sir Thomas Arnold yang meru-
pakan guru Iqbal. Perwalian ini menunjuk Khawaja 
sebagai Imam, dan sejak saat itu Masjid Woking telah 
menjadi pusat terbesar penyebaran Islam di Inggris....

“Melalui usaha-usahanya, terjemahan bahasa Inggris 
Quran oleh Muhammad Ali diterbitkan dari Woking 
pada tahun 1917. Ini tanpa diragukan lagi merupakan 
pencapaian besar karena sebelum itu tidak ada Muslim 
di dunia yang telah menerjemahkan Firman Ilahi ini ke 
dalam bahasa Inggris....

“Selain Khawaja, orang-orang lain yang berkhidmat 
sebagai Imam masjid Woking termasuk Maulana Sadr-
ud-Din, Maulana Muhammad Yaqub Khan, Maulavi 
Mustafa Khan, Dr. Muhammad Abdullah, dan Maulavi 
Aftab-ud-Din, yang nama-namanya layak mendapat 
kehormatan dan rasa hormat....

“Selain pekerjaan dakwah, Misi Woking adalah pu-
sat dari ratusan ribu Muslim yang tinggal di Inggris. 
Mereka termasuk Muslim dari setiap negara mulai dari 



531

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

Maroko hingga Cina. Pada kesempatan Hari Raya 
(Eid), pemandangan di Woking layak untuk dili-
hat. Ada Muslim berkumpul dari Turki, Iran, Mesir, 
Malaya, Indonesia, Pakistan, India, Arab, Nigeria, 
Aljazair, singkatnya, setiap ras, warna kulit, dan bangsa. 
Ada juga banyak mualaf Inggris yang masuk Islam....

“Imam masjid Woking sangatlah sibuk. Banyak per-
kumpulan dan organisasi di Inggris sering mengadakan 
pertemuan di mana perwakilan dari berbagai agama 
diundang untuk berbicara. Imam Woking, biasanya 
dan sering kali, mendapat kehormatan untuk mewa-
kili Islam pada acara-acara ini.” (Chand Yadain, Chand 
Tasirat, diterbitkan oleh Aeenah Adab, Lahore, 1969, 
hlm. 399-405)

Catatan: Semua Imam yang dirujuk dalam kutipan di atas 
adalah anggota terkemuka Jemaat Ahmadiyah Lahore.

DUKUNGAN MUSLIM TERHADAP MISI WOKING
Di bawah ini, sebagai contoh, diberikan beberapa kejadi-

an pertemuan di Misi Muslim Woking di bawah para Imam 
Ahmadi Lahore, yang dihadiri dan disampaikan pidato oleh 
Muslim terkemuka dan terkenal di dunia dari berbagai sekte 
dan kebangsaan. Laporan-laporan ini diambil dari organ Misi 
tersebut, The Islamic Review, pada masa itu.



532

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian

1.	 Pertemuan di London pada 6 Oktober 1916 dipimpin 
oleh Khawaja Kamal-ud-Din. Para peserta termasuk Tuan 
Pickthall dan Allama Abdullah Yusuf Ali, yang keduanya 
menerbitkan terjemahan bahasa Inggris Quran beberapa 
tahun kemudian. Yusuf Ali juga menyampaikan pidato 
dalam pertemuan tersebut. Muslim dari India, Mesir, dan 
Irak juga hadir. (The Islamic Review, November 1916, hlm. 
512-525)

2.	 Salat Idul Fitri di Woking, 9 Februari 1932, dipimpin oleh 
Maulavi Aftab-ud-Din Ahmad. Di antara yang hadir adalah 
Kuasa Usaha Mesir dan Duta Besar Persia. Laporan terse-
but juga mengatakan: “Tuan M.A. Jinnah, politisi Muslim 
India yang termasyhur, juga berbicara memberikan apresia-
si terhadap Masjid dan pekerjaannya.” (The Islamic Review, 
April 1932, hlm. 101-103)

3.	 Salat Idul Fitri di Woking, 15 Desember 1936, dipimpin 
oleh Maulavi Aftab-ud-Din Ahmad. Di antara yang hadir 
adalah Duta Besar Arab Saudi dan Irak, serta Amir Adel 
Arsalan. Laporan memuat foto yang memperlihatkan 
Imam sedang menyampaikan khotbah, dan para pejabat 
tinggi dalam jemaah. (The Islamic Review, Februari 1937, 
hlm. 42-44)

4.	 Perayaan Maulid Nabi Suci Muhammad di London, 22 
Mei 1937, dipimpin oleh Maulavi Aftab-ud-Din Ahmad. 
Di antara yang hadir adalah: Putra Mahkota Saud dari 
Arab Saudi, pangeran dan Sultan dari dunia Islam, serta 
berbagai duta besar Arab. Daftar beberapa nama mereka 
dicetak. (The Islamic Review, Juli 1937, hlm. 242-245)



533

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

Pada bulan Maret 1926, Khawaja Kamal-ud-Din mengun-
jungi Afrika Selatan. Beliau disambut oleh seluruh komunitas 
Muslim Durban. Pertemuan-pertemuan diadakan untuk meng-
hormati Khawaja dan Lord Headley, seorang Muslim Inggris, 
dan mereka menyampaikan pidato di Balai Kota. Laporan dari 
Pers Afrika Selatan (The Latest of Durban, 20 Maret 1926, Natal 
Witness, 27 Maret 1926, dan Natal Mercury, 22 Maret 1926) 
dicetak dalam The Islamic Review, Juni 1926, hlm. 206-214.

AKHIR DARI PEMBUKTIAN



534

Kasus Ahmadiyah Bagian 3: Pembuktian



535

21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

LAMPIRAN- 
LAMPIRAN

aaiil.org



536

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran



537

Dalam Lampiran ini, kami menyajikan keterangan tambah-
an mengenai beberapa persoalan yang dibahas dalam Bagian 
Bukti, yang akan sangat menarik minat dan bermanfaat bagi 
para pembaca. Setiap bagian dari Lampiran ini (A, B, dst.) me-
rujuk pada Bagian tertentu dari Bukti tersebut.



538

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran



539

A. SIAPAKAH MUSLIM 
ITU?

Selain referensi-referensi pada Bagian 1, dari tokoh-tokoh 
Muslim terkemuka masa kini, kutipan berikut dapat pula 
dikemukakan.

1. Sayyid Abul A’la Al-Maududi
Sebuah referensi dari Khutbat karya Maududi telah diberi-

kan pada Bagian 1.3 (no. 22i, hlm. 74-75). Baru-baru ini, Islamic 
Foundation di Leicester, Inggris, telah menerbitkan terjemahan 
bahasa Inggris dari buku ini, dengan judul Let us be Muslims. 
Kami mengutip di bawah ini referensi kami sebelumnya dari 
terjemahan tersebut, diikuti dengan beberapa kelanjutannya.

“Saudara-saudara sesama Muslim! Anda menjadi 
Muslim dengan melafalkan beberapa kata yang disebut 
Kalimah:

Laa ilaaha illallaah Muhammadur rasuulullaah
Tiada tuhan selain Allah; Muhammad adalah Rasul Allah.



540

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

“Saat mengucapkan kata-kata ini, seseorang dianggap 
telah berubah secara radikal. Tadinya dia Kafir, kini dia 
Muslim; tadinya dia najis, kini dia suci....

“Pada tingkat yang lebih konkret, dalam kehidupan 
sosial, Kalimah ini menjadi dasar untuk membedakan 
satu orang dengan orang lainnya. Mereka yang melafal-
kannya membentuk satu umat, sedangkan mereka yang 
menolaknya membentuk umat yang lain.... jika orang 
yang sama sekali asing melafalkan Kalimah dan me-
nikah ke dalam keluarga Muslim, dia dan anak-anak-
nya menjadi berhak menerima warisan [dari kerabat 
Muslimnya].” (Let us be Muslims, Islamic Foundation, 
England, 1985, hlm. 69)

Kutipan relevan lainnya dari terjemahan ini disajikan di 
bawah ini:

“Seseorang bisa memahami perintah-perintah syariat 
dengan satu cara, sementara orang lain memahaminya 
dengan cara yang berbeda, dan masing-masing meng-
amalkannya sesuai dengan pemahamannya sendiri. 
Betapapun jauhnya perbedaan di antara mereka, kedu-
anya tetap dapat menyebut diri sebagai hamba. Sebab 
keduanya sama-sama bertindak dengan kesadaran 
bahwa apa yang mereka lakukan adalah menjalankan 
perintah Tuhannya.



541

A. Siapakah Muslim Itu?

Dalam keadaan seperti itu, hak apa yang dimiliki seorang 
hamba untuk mengatakan bahwa hanya dirinya saja yang meru-
pakan hamba sejati, sementara yang lain bukan? Paling jauh ia 
hanya bisa berargumen bahwa dirinya telah memahami maksud 
perintah Tuhannya dengan benar, sedangkan yang lain keliru 
memahaminya. Namun hal itu sama sekali tidak memberi-
nya wewenang untuk mengeluarkan orang lain dari golongan 
para hamba, yakni dengan mengkafirkannya. Siapa pun yang 
berani melakukan sikap gegabah semacam itu, sejatinya telah 
menempatkan dirinya seolah-olah pada kedudukan Sang Tuan 
itu sendiri.

“Karena alasan inilah Nabi Suci bersabda:‘Barang 
siapa menuduh seorang Muslim sebagai kafir secara tidak 
benar, maka tuduhan itu akan kembali kepada dirinya 
sendiri.’ (HR. Bukhari dan Muslim).

Sebab Allah telah menjadikan ketundukan kepada petun-
juk-Nya sebagai tolok ukur apakah seseorang itu Muslim atau 
bukan. Adapun orang yang memaksakan ketundukan kepada 
penafsiran dan penilaiannya sendiri, lalu menganggap dirinya 
berhak ‘mengeluarkan’ orang lain dari Islam—tanpa memedu-
likan apakah Allah sendiri mengeluarkannya atau tidak—maka 
pada hakikatnya ia sedang mengatakan bahwa Allah saja belum 
cukup sebagai Tuhan, melainkan ia pun menjadikan dirinya se-
bagai “tuhan kecil”. Siapa pun yang berani membuat klaim lan-
cang semacam ini, ia berada dalam bahaya terjerumus menjadi 
kafir, terlepas dari apakah Muslim yang ia tuduh itu benar-benar 



542

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

telah melakukan kekufuran atau tidak.” (ibid., hlm. 130-131; 
cetak miring sesuai aslinya.)

2. Sayyid Abul Hasan Ali Nadwi
Beliau adalah seorang teolog, sejarawan, dan penulis Muslim 

India yang dikenal secara internasional, yang telah banyak me-
nulis menentang Gerakan Ahmadiyah. Dalam sebuah pidato 
yang disampaikan selama kunjungan ke Amerika Serikat pada 
tahun 1977, beliau berkata:

“Seorang teman saya pernah berkata kepada seorang 
pria Hindu terpelajar, ‘Saudaraku, jika seorang Muslim 
ditanya siapa itu Muslim, dia tanpa ragu menjawab bah-
wa siapa pun yang melafalkan dan meyakini Kalimah 
suci—Laa ilaaha illallaah, Muhammadur rasuulullaah, 
adalah seorang Muslim. Ikrar ini merangkum keselu-
ruhan Islam. Nah, apa jawabanmu jika pertanyaan yang 
sama diajukan kepadamu mengenai seorang Hindu?’” 
(Muslims in the West, kumpulan pidato Abul Hasan 
Ali Nadwi di Barat, disunting oleh Khurram Murad, 
Islamic Foundation, England, 1983, hlm. 137-138)

3. Hakim Muhammad Munir dalam From Jinnah to Zia
Pada tahun 1979, Hakim Muhammad Munir, seorang 

Ketua Mahkamah Agung Pakistan yang terkemuka, menulis se-
buah buku bahasa Inggris dengan judul di atas mengenai sejarah 
politik Pakistan. Dalam buku ini, beliau merujuk secara panjang 
lebar pada laporan penyelidikan pemerintah yang terkenal di 



543

A. Siapakah Muslim Itu?

Pakistan, yang diadakan pada tahun 1953-1954, di mana beliau 
pemimpinnya. Penyelidikan tersebut dibentuk untuk mengin-
vestigasi penyebab kerusuhan publik yang dipicu oleh beberapa 
tokoh agama yang menuntut agar pemerintah menyatakan 
orang-orang Ahmadiyah sebagai non-Muslim. Mengomentari 
lingkup penyelidikannya, Hakim Munir menulis dalam buku 
ini:

“Pertanyaan ‘Siapakah Muslim itu’ adalah salah satu 
pertanyaan mendasar di hadapan kami karena alasan 
sederhana bahwa jika, menurut Ulama, orang-orang 
Ahmadiyah itu bukan Muslim, para Ulama itu seha-
rusnya tahu siapa yang disebut Muslim, dan apa da-
sar-dasar yang mereka gunakan untuk meminta agar 
orang-orang Ahmadiyah ditempatkan di luar Islam. 
Pertanyaan itu sangat vital bagi penyelidikan dan bu-
kan muncul untuk pertama kalinya. Ada beberapa pu-
tusan otoritatif mengenai poin-poin tersebut, termasuk 
putusan oleh hakim Muslim terkemuka Tuan Hakim 
Mahmud, putusan lain oleh Sir Abdur-Rashid, penulis 
Ordonansi Hukum Keluarga, beberapa putusan oleh 
hakim-hakim Inggris termasuk Privy Council (Dewan 
Penasihat Kerajaan) di mana dewan telah memutuskan 
bahwa apa yang harus dilihat jika seseorang mengaku 
sebagai Muslim adalah apakah dia menyatakan beri-
man pada Kalimah, Laa ilaaha illallaah, Muhammadur 
rasuulullaah, dan bukan apakah dia benar-benar me-
yakininya atau tidak. Hal ini sesuai dengan apa yang 



544

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

dikatakan Al-Quran sendiri dalam bab 4:49: ‘Janganlah 
kamu mengatakan kepada orang yang mengucapkan 
salam kepadamu, kamu bukan seorang mukmin’. 
Meskipun ayat ini berkaitan dengan peristiwa khusus, 
namun penerapannya bersifat umum. Salah satu pene-
rapan ini terkait dengan orang-orang Ahmadiyah sen-
diri yang dianggap sebagai Muslim karena keyakinan 
mereka pada Kalimah.

“Kami tidak diminta untuk menyatakan orang-orang 
Ahmadiyah sebagai Muslim atau non-Muslim. Hal ini 
berada di luar kerangka acuan kami, dan kami harus me-
nanyakan definisi seorang Muslim kepada para Ulama 
karena jika mereka tidak dapat memberikan definisi apa 
pun yang mengeluarkan orang-orang Ahmadiyah dari 
Islam, mereka tidak memiliki alasan untuk melakukan 
agitasi yang telah mengakibatkan banyak kematian dan 
kerusakan harta benda.... Istilah Muslim niscaya tetap 
tidak terdefinisikan oleh para Ulama yang tampil di 
hadapan kami.” (From Jinnah to Zia, Vanguard Books 
Ltd., Lahore, 1980, hlm. 69, 70 dan 72)

Mengenai amandemen konstitusi Pakistan tahun 1974 yang 
menggolongkan orang-orang Ahmadiyah sebagai non-Muslim, 
dan motif Perdana Menteri Bhutto dalam meloloskannya, 
Hakim Munir memberikan komentar berikut:



545

A. Siapakah Muslim Itu?

i.	 “Melalui amandemen Konstitusi dia menyatakan orang-
orang Ahmadiyah sebagai minoritas non-Muslim. Semua 
ini dilakukan dengan motif politik... untuk mendapatkan 
dukungan dari atau agar populer di mata rakyat.” (hlm. xix)

ii.	 “Dan kita tahu bahwa sekitar dua puluh tahun kemudian 
tidak kurang dari Tuan Bhutto sendiri yang mengambil alih 
isu tersebut dan melalui amandemen konstitusi menyata-
kan orang-orang Ahmadiyah sebagai non-Muslim. Namun 
dia pun tidak dapat mendefinisikan seorang Muslim dan 
membuang definisi sederhana yang sebelum pemisahan 
[India] telah diberikan oleh Hakim-hakim Muslim terke-
muka dari berbagai Pengadilan Tinggi dan Privy Council 
(Dewan Penasihat Kerajaan).” (hlm. 45)

iii.	 “Menjelang akhir rezimnya, Tuan Bhutto, untuk me-
nyenangkan umat Islam, membuat beberapa perubahan 
tidak berarti dalam Konstitusi dan sistem hukum demi 
tujuan-tujuan politik. Melalui amandemen konstitusi dia 
menyatakan orang-orang Ahmadiyah sebagai non-Muslim 
tanpa mengatakan siapa itu Muslim...” (hlm. 96)

4. Zulfiqar Ali Bhutto
Tuan Bhutto digulingkan dari kekuasaan oleh Jenderal Zia-

ul-Haq pada tahun 1977, dan kemudian diadili atas konspirasi 
pembunuhan lawan politik. Setelah dinyatakan bersalah, dia 
dieksekusi pada bulan April 1979. Selama persidangannya, pe-
nuntut umum pada satu tahap mempertanyakan ketulusannya 
sebagai seorang Muslim. Tuan Bhutto membela diri sebagai 
berikut:



546

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

“Dia mengatakan bahwa merupakan prinsip yang di-
akui bahwa orang yang melafalkan Kalimah adalah seo-
rang Muslim, dan tidak ada yang berhak menyebutnya 
non-Muslim. Mengutip sebuah contoh, ketua [Partai 
Rakyat] Bhutto mengatakan bahwa Abu Sufyan, musuh 
besar Nabi Suci, dibawa ke hadapannya. Dia mengaku 
telah melafalkan Kalimah, tetapi para Sahabat Nabi Suci 
berargumen bahwa dia tidak melakukannya dengan se-
penuh hati, dan mereka ingin membunuhnya. Namun 
Nabi Suci bersabda bahwa karena dia telah melafalkan 
Kalimah, dia sekarang adalah seorang Muslim, dan 
tidak boleh disakiti.” (Harian Urdu Masawat, Lahore, 
Rabu 20 Desember 1978, halaman depan, kolom 1)



547

B. ISU KHATAMUN 
NABIYYIN

Selain referensi-referensi dari Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 
yang diberikan pada Bab 3.2, kutipan berikut juga dapat dike-
mukakan untuk menunjukkan makna yang beliau berikan pada 
istilah Khatamun Nabiyyin:

5.	 “Tidaklah pantas bagi Allah untuk mengutus seorang nabi 
setelah Khatamun Nabiyyin, atau untuk memulai kembali 
sistem kenabian setelah mengakhirinya.” (Aina-e-Kamalat-
e-Islam, hlm. 377)

6.	 “Singkatnya, Allah dengan menyebut Nabi Suci Muhammad 
sebagai Khatamun Nabiyyin dalam Al-Quran, dan Nabi 
Suci sendiri dengan bersabda ‘Tidak akan ada nabi sesu-
dahku’ dalam Hadis, telah menetapkan poin bahwa tidak 
ada nabi yang dapat datang setelah Nabi Suci, dalam peng-
ertian hakiki kenabian.” (Kitab al-Bariyyah, hlm. 185)

7.	 “Allah berfirman: ‘Dia adalah Rasul Allah dan Khatamun 
Nabiyyin.’ Dan disebutkan dalam Hadis: ‘Tidak akan ada 
nabi sesudahku.’... Jika nabi lain akan datang, baik nabi 



548

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

baru maupun nabi lama, bagaimana mungkin Nabi Suci 
kita menjadi Khatamul Anbiya.” (Ayyam as-Sulh, hlm. 74)

8.	 “Al-Quran Suci, dalam ayat ‘Pada hari ini telah 
Kusempurnakan untukmu agamamu’, dan ‘dia adalah 
Rasul Allah dan Khatamun Nabiyyin’, telah mengakhiri 
kenabian dengan Nabi Suci Muhammad. Dan telah dika-
takan dengan kata-kata yang jelas bahwa Nabi Suci adalah 
Khatamul Anbiya.” (Tuhfah Golarwiya, hlm. 83)

9.	 “Allah adalah Dzat Yang... menciptakan Adam dan meng-
utus para rasul dan kitab-kitab suci, dan yang paling akhir 
mengutus Muhammad saw. yang merupakan Khatamul 
Anbiya dan sebaik-baik para rasul.” (Haqiqatul Wahyi, hlm. 
141)

10.	 “Harus diyakini dari lubuk hati yang paling dalam bahwa 
kenabian telah berakhir dengan Nabi Suci Muhammad, 
sebagaimana firman Allah Ta’ala: ‘Dia adalah Rasul Allah 
dan Khatamun Nabiyyin’. Mengingkari ayat ini, atau mere-
mehkannya, pada hakikatnya adalah memisahkan diri dari 
Islam.” (Surat tertanggal 17 Agustus 1899, dimuat dalam 
Al-Hakam, Agustus 1899, vol. iii, no. 29)

Kami juga dapat mengutip pernyataan-pernyataan berikut, 
sebagai tambahan dari yang diberikan pada Bab 3.3, di mana 
Hazrat Mirza telah membantah mengklaim sebagai nabi:

1.	 “Saya telah mendengar bahwa beberapa Ulama terkemu-
ka di kota Delhi ini menyebarluaskan tuduhan terhadap 
saya, bahwa orang ini mendakwahkan kenabian.... Maka 



549

B. Isu Khatamun Nabiyyin

untuk membuat kebenaran diketahui, saya dengan hormat 
menyatakan kepada semua tuan-tuan yang terhormat, baik 
kalangan atas maupun bawah, bahwa tuduhan-tuduhan ini 
adalah fitnah belaka. Saya tidak mendakwahkan kenabi-
an.... Setelah pemimpin dan tuan kita Muhammad saw., 
penutup para rasul, saya menganggap siapa pun yang men-
dakwahkan kenabian dan kerasulan sebagai pendusta dan 
kafir.” (Pernyataan yang diterbitkan di Delhi, 2 Oktober 
1891, hlm. 1. Lihat Majmu’ah Isytiharat, vol. ii, hlm. 230)

2.	 “Tuduhan lain yang dilontarkan terhadap saya adalah bah-
wa orang ini mengingkari Lailatul Qadar dan mukjizat serta 
Mikraj, dan lebih jauh lagi bahwa dia membuat dakwahan 
kenabian dan mengingkari finalitas kenabian. Semua tu-
duhan ini sepenuhnya tidak benar dan bohong.... Sekarang 
saya membuat penegasan yang jelas dan terang mengenai 
hal-hal berikut di hadapan kaum Muslim di rumah Allah 
ini: Saya beriman pada finalitas kenabian Khatamul Anbiya 
saw., dan saya menganggap orang yang mengingkari finali-
tas kenabian sebagai orang yang tidak beriman dan berada 
di luar lingkup Islam.” (Pidato di Masjid Pusat Delhi, 23 
Oktober 1891; Din al-Haq, hlm. 29)

3.	 “Biarlah jelas bagi mereka bahwa saya juga melaknat orang 
yang mendakwahkan kenabian. Saya berpegang teguh bah-
wa tidak ada tuhan selain Allah dan Muhammad adalah 
Rasul-Nya, dan saya beriman pada finalitas kenabian Nabi 
Suci... Jadi tidak ada dakwahan kenabian dari pihak saya 
juga.” (Majmu’ah Isytiharat, vol. iii, hlm. 224)



550

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

4.	 “Pertanyaan: Dalam buku kecil Fath-i Islam sebuah dak-
wahan kenabian telah dibuat.

“Jawaban: Tidak ada dakwahan kenabian. Sebaliknya, 
klaimnya adalah kewalian (muhaddatsiyah) yang telah 
diajukan atas perintah Allah.” (Izalah Auham, hlm. 
421-422)

5.	 “Salah satu keberatan dari mereka yang menyebut saya ka-
fir adalah mereka mengatakan: Orang ini mendakwahkan 
kenabian dan mengatakan bahwa saya adalah salah satu 
nabi. Jawabannya adalah ketahuilah, wahai saudaraku, 
bahwa saya tidak mendakwahkan kenabian, tidak pula 
saya mengatakan kepada mereka bahwa saya seorang nabi. 
Tetapi mereka tergesa-gesa dan membuat kekeliruan dalam 
memahami pernyataan saya. Tidaklah pantas bagi saya un-
tuk mendakwahkan kenabian.... Bagaimana mungkin saya 
mendakwahkan kenabian padahal saya seorang Muslim.” 
(Hamamatul Busya, hlm. 79; edisi baru hlm. 281-283)

6.	 “Lihatlah betapa jauhnya ini dari dakwahan kenabian. 
Wahai saudaraku, jangan berpikir bahwa apa yang telah 
saya katakan mengandung aroma klaim kenabian sedikit 
pun. Na’udzubillah jika saya mengklaim kenabian setelah 
Allah menjadikan Nabi dan tuan kita Muhammad saw. se-
bagai Khatamun Nabiyyin.” (ibid., hlm. 83; edisi baru hlm. 
293-294)



551

B. Isu Khatamun Nabiyyin

7.	 “Jika keberatannya adalah bahwa saya telah membuat dak-
wahan kenabian, dan hal seperti itu adalah bidah, apa lagi 
yang bisa saya katakan selain semoga laknat Allah menimpa 
para pendusta dan pembuat fitnah.” (Anwarul Islam, hlm. 
34)

8.	 “Saya tidak mendakwahkan kenabian.. Saya meyakini 
dengan teguh bahwa Nabi Suci kita Muhammad adalah 
Khatamul Anbiya, dan sesudahnya tidak akan ada nabi yang 
datang untuk umat ini (ummah), baik nabi baru maupun 
nabi lama.” (Nishan Asmani, hlm. 28)



552

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran



553

C. WAHYU DALAM 
ISLAM

Referensi-referensi lebih lanjut berikut ini, sebagai tambah-
an dari yang ada di bab 4, juga menunjukkan bahwa, menurut 
para teolog Muslim, wahyu masih terus berlanjut.

1. Maulavi Muhammad Husain Batalvi
Dalam ulasannya yang memuji Barahin Ahmadiyya karya 

Hazrat Mirza, beliau menjawab sebagian Muslim yang mengkri-
tik Hazrat Mirza karena memasukkan wahyu-wahyunya dalam 
buku tersebut. Batalvi menjelaskan:

“Dengan cara ini, hal itu tidak hanya dimaksudkan 
untuk mendukung wahyu penulis Barahin Ahmadiyya, 
dan wahyu para wali lainnya, tetapi wahyu para nabi 
juga didukung, dan itulah tujuan sebenarnya. Sebab, 
pengingkaran sama sekali terhadap konsep wahyu ke-
pada yang bukan nabi merupakan pendahuluan bagi 
pengingkaran terhadap wahyu kepada para nabi, dan 
menyeret seseorang pada posisi itu, karena sifat dan 



554

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

esensi kedua wahyu itu sama. Faktanya, keduanya ada-
lah sungai dari mata air yang sama, sehingga jika salah 
satu diingkari, tidak ada alasan lagi untuk menerima 
yang lain, dan pengingkaran terhadap eksistensi yang 
satu menyiratkan risiko pengingkaran terhadap yang 
lain. Karena alasan ini, para ulama ahli pengalaman 
spiritual (ahli kasyaf) mengatakan bahwa orang yang 
mengingkari karunia batin dan ilmu laduni yang di-
anugerahkan kepada para wali, berisiko mengalami 
akhir hayat yang buruk (su’ul khatimah). Pada akhir-
nya, pengingkaran terhadap ilmu laduni dan wahyu 
para nabi akan mendapat tempat di hatinya.” (Isya’at 
as-Sunnah, vol. vii, no. 7, Juni hingga November 1884, 
hal 194)

2. Maulana Sanaullah Amritsari (w. 1949)
Beliau adalah penentang Gerakan Ahmadiyah yang terke-

nal selama dan setelah masa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. 
Mengomentari ayat Al-Quran 42:51, yang berbicara tentang 
tiga cara wahyu Ilahi kepada manusia, beliau menulis:

“Ini berarti bahwa adalah sunatullah (kebiasaan 
Allah) bahwa ketika Dia berbicara kepada manusia, itu 
dilakukan melalui wahyu, jenis pertama, atau dari ba-
lik tabir, jenis kedua, atau dengan mengutus malaikat 
kepada rasul, jenis ketiga, dan mewahyukan apa yang 
Dia kehendaki. Ketiga jenis wahyu ini dikenal sebagai 
ilham syar’i [wahyu sebagaimana diakui dalam teologi 



555

C. Wahyu Dalam Islam

Islam].... Para nabi dapat menerima ketiga jenis wahyu 
tersebut, tetapi para wali, yang merupakan pengikut 
sempurna dan pewaris para nabi, mendapatkan wah-
yu dari dua jenis pertama, tetapi tidak yang ketiga.” 
(Nuqusy Abul Wafa, karya Maulana Abu Yahya Imam 
Khan dari Noshera, hlm. 81-83, Islami Academy, 
Lahore)

3. Madrasah Deoband didirikan di bawah bimbingan wahyu
Tarikh Darul-’ulum Deoband adalah sejarah resmi seratus 

tahun pertama madrasah teologi di Deoband (India), yang didi-
rikan pada tahun 1867, dan ditulis oleh Maulana Muhammad 
Tayyib, Rektor madrasah tersebut. Dalam pendahuluannya, 
merujuk pada pertemuan awal di mana para bapak pendiri ber-
kumpul untuk membahas pendirian madrasah, penulis menulis:

“Orang-orang yang menyingsingkan lengan baju 
demi tujuan-tujuan ini [pendirian madrasah] bukanlah 
pemimpin-pemimpin biasa, melainkan orang-orang 
suci yang bertakwa dan wali-wali zaman itu. Dan dis-
kusi bersama mereka bukanlah jenis musyawarah atau 
pertukaran pandangan yang umum, melainkan pertu-
karan wahyu. Sebagaimana saya dengar dari Maulana 
Habibur Rahman Usmani, Rektor keenam madrasah 
tersebut, bahwa hati semua wali zaman itu menerima 
wahyu yang intinya adalah bahwa satu-satunya cara 
untuk pertahanan dan pelestarian Islam dan kaum 
Muslim di India adalah dengan mendirikan sebuah 



556

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

madrasah. Demikianlah, pada pertemuan konsultatif 
ini, seseorang berkata bahwa dia telah melihat dalam 
mimpi bahwa, demi pertahanan iman dan kaum 
Muslim, sebuah madrasah harus didirikan; yang kedua 
berkata bahwa dia telah melihat kasyaf bahwa sebuah 
madrasah harus didirikan; yang ketiga berkata bahwa 
telah terbetik dalam hatinya bahwa pendirian sebuah 
madrasah adalah hal yang esensial; dan yang lain lagi 
berkata dengan kata-kata yang jelas: Saya telah meneri-
ma wahyu dari Allah bahwa dalam keadaan ini sangat-
lah penting untuk mendirikan sebuah madrasah untuk 
pengajaran agama.” (Tarikh Darul-’ulum Deoband, 
diterbitkan oleh Darul Isha’at, Karachi, hlm. 12-13)



557

D. MUHADDATS DAN 
DAKWAHAN HAZRAT 

MIRZA

Melanjutkan Bab 5, di sini kami membahas terlebih dahulu 
konsep muhaddats menurut ajaran Islam, dan kemudian me-
nunjukkan bahwa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mengklaim 
dalam pengertian tersebut sebagai seorang muhaddats.

1. Konsep Muhaddats dalam Islam
Nabi Suci Muhammad saw. bersabda kepada para 

pengikutnya:

“Di kalangan Bani Israil sebelum kamu, biasa terda-
pat orang-orang yang diajak bicara oleh Allah (rijalun 
yukallamuun), meskipun mereka bukan nabi, dan 
jika ada seorang pun di antara umatku yang seperti 
itu, maka dialah Umar.” (Bukhari, kitab: Keutamaan 
Sahabat Nabi Suci, bab Umar; 62:6)



558

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Dalam versi lain hadis ini pada sumber yang sama, alih-alih 
kata-kata rijaalun yukallamuuna (“orang-orang yang diajak bi-
cara oleh Allah”), kata muhaddats (secara harfiah: orang yang 
diberitahu sesuatu) digunakan.

“Di antara umat-umat sebelum kamu biasa terda-
pat muhaddats, dan jika ada salah satu dari mereka di 
umatku, maka dialah Umar.” (ibid.; lihat juga Sahih 
Muslim, Kitab al-Fadha’il, bab Keutamaan Umar; vol. 
vi, hlm. 91 dari edisi dengan terjemahan Urdu yang di-
terbitkan oleh Khalid Ihsan Publishers, Lahore, 1981. 
Hadis dalam Bukhari diriwayatkan oleh Abu Hurairah, 
sedangkan dalam Muslim diriwayatkan oleh Aisyah.)

Hal ini menetapkan konsep dan definisi muhaddats dalam 
Islam—seorang yang bukan nabi namun menerima wahyu. 
(Wahyu ini, tentu saja, adalah jenis wahyu yang masih terbuka 
bagi para wali, yaitu wahyu wilayah, dan bukan wahyu nubuw-
wah, sebagaimana dibahas dalam bab 4 dan 5 Bukti). Otoritas 
klasik dan modern dalam Islam telah menjelaskan apa yang 
dimaksud dengan muhaddats sebagai berikut:

1. Syarah Klasik Bukhari
“Yang dimaksud dengan muhaddats adalah orang-

orang yang diajak bicara oleh Allah, meskipun mereka 
bukan nabi.” (Al-’Aini, Umdatul Qari Syarah Sahih 
al-Bukhari, vol. vii, hlm. 614)



559

D. Muhaddats dan Dakwahan Hazrat Mirza

2. Ruh al-Ma’ani
Mengomentari ayat Al-Quran yang menjelaskan tiga cara 

wahyu (42:51), tafsir Al-Quran yang terkenal ini mengatakan:

“Dalam ayat ini, Allah merujuk kepada manusia seca-
ra umum, dan bukan nabi semata, karena wahyu tidak 
terbatas pada para nabi. Pada masa-masa sebelumnya, 
ada contoh Maryam dan ibunda Musa, yang bukan 
nabi tetapi Allah berbicara kepada mereka. Dalam 
agama kita, itulah posisi para muhaddats umat ini. 
Mereka akan menerima wahyu.” (Lihat Ruh al-Ma’ani 
di bawah ayat 42:51)

3. Syekh Ahmad Sirhindi:
“Ketahuilah, wahai saudaraku yang jujur, bahwa 

pembicaraan Allah dengan manusia terkadang berha-
dapan langsung. Ini adalah bagi para nabi, dan juga 
bagi sebagian pengikut sempurna mereka karena keta-
atan dan sebagai pewarisan. Ketika seorang pengikut 
menerima Kalam Ilahi secara melimpah dan sering 
dengan cara ini, dia disebut muhaddats, sebagaimana 
Umar, pemimpin kaum Muslim.” (Maktubat, vol. iii, 
bagian vii, hlm. 2, surat no. 51)

4. Sayyid Muhammad Ismail Syahid:
“Kualitas Umar yang disebutkan dalam hadis, 

‘Seandainya ada nabi sesudahku, pastilah dia Umar’, 
telah dijelaskan oleh Nabi Suci sebagai derajat 



560

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

muhaddats. Hal ini karena, setelah finalitas kenabian, 
tidaklah benar menyandarkan kenabian dan kerasulan 
kepada siapa pun. Demikian pula, mengenai posisi Ali 
yang disebutkan dalam hadis terkenal, ‘Engkau di sisi-
ku sebagaimana kedudukan Harun di sisi Musa, kecuali 
bahwa tidak ada nabi sesudahku’, dikatakan bahwa ini 
juga merupakan derajat muhaddats. Juga, dalam hadis, 
‘Ulama umatku seperti nabi-nabi Bani Israil’, yang di-
maksud dengan ulama adalah orang-orang yang dike-
nal sebagai muhaddats.” (Abqaat, hlm. 403, terjemahan 
Urdu oleh Ahsan Gilani)

5. Syah Waliyullah ad-Dahlawi:
“Derajat muhaddats adalah sedemikian rupa sehing-

ga ketika seorang muhaddats muncul, dia tidak harus 
mengikuti kesimpulan yang diperoleh dari nalar manu-
sia, sama seperti matahari menghilangkan kebutuhan 
akan lampu biasa. Karena dia datang dengan wahyu 
dan ilmu yang diberikan kepada para nabi.” (Tafhimat, 
hlm. 136)

6. Maulana Abul Kalam Azad:
“Kelompok yang paling mulia terdiri dari jiwa-jiwa 

suci terpilih secara khusus yang dipilih oleh Pemberi ka-
runia dan nikmat Ilahi untuk tugas-tugas besar. Cahaya 
pengetahuan dan tindakan mereka berasal dari mata 
air kenabian, dan mereka berjalan di jalan kenabian. 



561

D. Muhaddats dan Dakwahan Hazrat Mirza

Orang-orang istimewa ini disebut dalam hadis Bukhari 
dengan istilah muhaddats.” (Tazkirah, hlm. 93)

2. Klaim Hazrat Mirza
Kami sekarang menyajikan kutipan-kutipan dari tulisan 

Hazrat Mirza untuk menunjukkan bahwa beliau secara jelas 
mengklaim sebagai seorang muhaddats, sebagai sesuatu yang 
berbeda dari seorang nabi:

1.	 “Tidak ada keraguan bahwa hamba yang hina ini telah 
datang dari Allah sebagai seorang muhaddats bagi umat 
Muslim.” (Tauzih Maram, hlm. 18)

2.	 “Tidak ada dakwahan kenabian; sebaliknya, dakwahannya 
adalah muhaddatsiyah [menjadi seorang muhaddats] yang 
telah diajukan atas perintah Allah.” (Izalah Auham, hlm. 
421)

3.	 “Wahai saudara-saudara, saya telah diutus sebagai seorang 
muhaddats dari Allah, kepada kalian dan kepada semua 
orang di bumi.” (Aina-e-Kamalat-e-Islam, hlm. 367)

4.	 “Saya bukan seorang nabi melainkan seorang muhaddats 
dari Allah, dan penerima wahyu Ilahi agar saya dapat meng-
hidupkan kembali agama Nabi Suci.” (ibid., hlm. 383)

5.	 “... Saya tidak mendakwahkan kenabian, tidak pula saya 
mengatakan kepada mereka bahwa saya seorang nabi... 
Saya tidak mengatakan apa pun kepada orang-orang kecu-
ali apa yang saya tulis dalam buku-buku saya, yaitu, bahwa 
saya adalah seorang muhaddats dan Allah berbicara kepada 



562

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

saya sebagaimana Dia berbicara kepada para muhaddats.” 
(Hamamatul Busyra, hlm. 79; edisi baru hlm. 281-282)

6.	 “Saya meyakini dengan teguh bahwa Nabi Suci kita 
Muhammad adalah Penutup Para Nabi (Khatamul Anbiya), 
dan setelah beliau tidak akan ada nabi yang datang untuk 
umat ini (ummah), baik baru maupun lama. Tidak satu 
noktah atau titik pun dari Quran Suci yang akan dinasakh 
(dihapus). Tentu saja, para muhaddats akan datang yang 
akan diajak bicara oleh Allah... Saya adalah salah satu dari 
mereka.” (Nishan Asmani, hlm. 28)

7.	 “Karena Pemimpin dan Rasul kita [Nabi Suci Muhammad] 
adalah Penutup Para Nabi (Khatamul Anbiya), dan tidak 
ada nabi yang dapat datang sesudahnya, karena alasan ini-
lah para muhaddats telah disubstitusikan untuk para nabi 
dalam Syariat ini.” (Syahadatul Quran, hlm. 24)

Oleh karena itu, Hazrat Mirza mengklaim sebagai muhaddats 
dalam pengertian terminologi istilah ini. Lihat bab 5 dari Bukti 
untuk definisinya mengenai makna terminologis muhaddats. 
Lihat juga bab 10.3, yang membahas pernyataannya dalam Ek 
Ghalati Ka Izala mengenai makna akar kata muhaddats. Tidak 
pernah sekalipun Hazrat Mirza mengatakan dia telah beranjak 
dari posisi muhadats ke posisi yang lebih tinggi menjadi nabi.



563

E. PENGGUNAAN 
ISTILAH NABI DAN 

RASUL UNTUK 
NON-NABI

Melanjutkan penjelasan yang diberikan pada bab 6, menge-
nai penggunaan istilah nabi dan rasul (utusan) dalam literatur 
Islam untuk mereka yang bukan nabi, materi tambahan disaji-
kan di bawah ini.

1. Para Otoritas Islam terdahulu
1. Al-Quran
i.	 Dalam kisah Yusuf, tertulis: “Dan raja berkata: Bawalah dia 

[Yusuf ] kepadaku. Maka tatkala utusan (rasul) itu datang 
kepadanya...” (12:50). Di sini kata rasul diterapkan pada 
utusan seorang raja.

ii.	 Dalam bab 36, ayat 13-21, disebutkan tentang tiga ‘utusan’ 
(Bahasa Arab: mursalun, jamak dari mursal) yang dikirim 
oleh Allah ke sebuah negeri: “Ketika Kami mengutus ke-
pada mereka dua orang utusan, lalu mereka mendustakan 



564

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

keduanya; kemudian Kami kuatkan [kedua utusan itu] 
dengan utusan yang ketiga, maka ketiga utusan itu berkata: 
Sesungguhnya kami adalah orang-orang yang diutus kepa-
damu” (36:14). Sayyid Muhammad Ismail Syahid menga-
takan bahwa mereka adalah muhaddats yang disebut mursal 
(yakni rasul) di sini. Beliau menulis:

“Dalam ayat ini, apa arti klaim yang dibuat oleh ke-
tiganya: ‘Sesungguhnya kami adalah orang-orang yang 
diutus kepadamu.’?... dengan mengingat hubungan 
antara muhaddatsiyah dan risalat, harus diterima bahwa 
seorang muhaddats juga disebut seorang rasul.” (Abqaat, 
hlm. 401-402)

iii.	 Sebuah ayat dalam Al-Quran mengatakan: “Dan Kami ti-
dak mengutus sebelum kamu [wahai Muhammad] seorang 
rasul pun dan tidak pula seorang nabi, melainkan apabila 
dia mempunyai sesuatu keinginan, setan pun memasukkan 
godaan-godaan terhadap keinginan itu; tetapi Allah meng-
hilangkan apa yang dimasukkan oleh setan itu, lalu Allah 
menguatkan ayat-ayat-Nya” (22:52). Ibnu Abbas, seorang 
Sahabat Nabi Suci dan penafsir Al-Quran yang termasyhur, 
telah menjelaskan ayat ini dengan mengatakan, “dan tidak 
pula seorang muhaddats”, yakni kata-kata Al-Quran “tidak 
pula seorang rasul dan tidak pula seorang nabi” di sini juga 
mencakup seorang muhaddats. Otoritas berikut mencatat 
kata-kata Ibnu Abbas ini:

1.	 Sahih al-Bukhari (Kitab: Keutamaan Sahabat, bab Umar; 
62:6).



565

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

2.	 Umdatul Qari, syarah Bukhari, bab Keutamaan Umar.
3.	 Syah Waliyullah ad-Dahlawi. Lihat Al-Khair al-Katsir, 

Khizanah Kelima (lihat hlm. 97 dari terjemahan bahasa 
Inggrisnya, diterbitkan oleh Ashraf, Lahore, 1974).

4.	 Sayyid Muhammad Ismail Syahid. Beliau menulis:

“Alasan mengapa kerasulan (risalat) terkadang disan-
darkan kepada mereka yang muhaddats adalah bahwa 
ayat Al-Quran, ‘Dan Kami tidak mengutus sebelum 
kamu seorang rasul pun dan tidak pula seorang nabi’, 
diriwayatkan dalam qira’at (bacaan) dari Ibnu Abbas 
dengan tambahan kata-kata ‘dan tidak pula seorang 
muhaddats’.” (Abqaat, hlm. 401).

5.	 Imam Jalaluddin as-Suyuthi. Lihat buku Urdu Ahmadiyya 
Tahrik, oleh Malik Muhammad Ja’far Khan, hlm. 25, Sindh 
Sagar Academy, Lahore.

2. Hadis
i.	 Dalam Sahih Bukhari, kita membaca: “Kemudian datang-

lah kepadanya rasul dari rasul Allah” (Kitab al-Maghazi, 
bab 81).

ii.	 Dalam koleksi Abu Dawud tercatat: “Nabi Suci bersabda: 
Segala puji bagi Allah Yang telah menganugerahkan kepada 
rasul dari rasul-Nya apa yang meridhakan-Nya” (Juz 27, 
bab 71).



566

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Dalam kedua kutipan ini, Nabi Suci disebut sebagai 
rasul Allah, dan utusan yang dikirim oleh beliau kepa-
da seseorang disebut “rasul dari rasul Allah”.

iii.	 Dalam sebuah hadis yang terkenal, Nabi Suci Muhammad 
diriwayatkan telah bersabda bahwa sebanyak 124.000 nabi 
telah muncul di dunia. Dua ulama terkemuka menulis:

“Ketahuilah bahwa hadis yang menyebutkan jumlah 
nabi yang sangat besar itu mencakup para muhaddats 
dalam hitungannya. Dan kata mursal di dalamnya 
bersinonim dengan nabi.” (Syah Waliyullah dalam 
Al-Khair al-Katsir, Khizanah kelima, hlm. 246; Lihat 
juga hlm. 97 dari terjemahan bahasa Inggrisnya yang 
dikutip di atas.)

“Beberapa ulama Hadis mengatakan bahwa dalam 
riwayat yang dikutip dari Nabi Suci mengenai jumlah 
para nabi, kata nabi tidak hanya merujuk pada nabi 
tetapi juga pada muhaddats.” (Ismail Syahid dalam 
Abqaat, hlm. 401-402)

3. Hazrat Abu Bakar dan Umar — nabi
Syekh Ahmad Sirhindi menulis:

“Apa yang bisa orang-orang ini peroleh dari kualitas 
Syaikhain [yakni Abu Bakar dan Umar]? Dua orang 
yang mulia ini, karena keluhuran dan kebesaran 
mereka, dihitung di antara para nabi dan memiliki 



567

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

kualitas-kualitas mereka.” (Maktubat, Daftar I, bagian 
iv, surat no. 251, hlm. 64)

4. Muhyiddin Ibnu Arabi
“Kewalian adalah kenabian umum, dan kenabian 

yang membawa syariat adalah kenabian khusus.” 
(Futuhat Makkiyah, bagian ii, hlm. 24)

Mengenai pandangan beliau dan istilah-istilah yang beliau 
gunakan, para teolog modern berkomentar sebagai berikut:

i.	 Maulana Asyraf Ali Thanvi menulis:
“Kenabian dan kerasulan yang beliau sebut ‘umum’ 

juga dimaksudkan dalam pengertian etimologi, yakni, 
menerima kabar tentang yang gaib dan berdakwah 
[Islam]. Itu tidak dimaksudkan dalam arti yang sesung-
guhnya (hakiki), yang untuk itu Syekh menggunakan 
istilah kenabian pembawa syariat. Karenanya, ketika 
mengomentari sebuah hadis yang berbicara tentang 
penganugerahan kenabian kepada orang yang telah 
menghafal Al-Quran, beliau menafsirkannya dalam 
pengertian akar kata dan menjelaskan perbedaan anta-
ra orang seperti itu dengan seorang nabi.” (At-Tanbiyah 
at-Tarbi fi Tanziyah Ibnu Arabi, hlm. 99)

ii.	 Mufti Muhammad Syafi dari Deoband menulis:



568

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

“Syekh merujuk pada kualitas-kualitas kenabian, 
mubasysyirat [wahyu non-nabi], dan kewalian sebagai 
kenabian tanpa syariat agama.” (Khatm Nubuwwat, 
bagian iii, hlm. 31)

5. Jalaluddin Rumi
Beliau telah menggunakan kata nabi dalam puisinya untuk 

merujuk pada orang-orang beriman yang sempurna di kalangan 
umat Islam. Teolog masa kini berkomentar tentang hal ini seba-
gai berikut:

i.	 Maulana Abdul Majid Daryabadi menulis di surat kabarnya:
“Hingga kini apa yang saya temukan paling meng-

ganggu tentang klaim-klaim Qadiani adalah bahwa, 
dalam pengertian apa pun itu, bagaimana mungkin 
sebuah klaim kenabian dibuat oleh seorang Muslim? 
Namun baru-baru ini, secara kebetulan, saya menemu-
kan contohnya dalam puisi Maulana Rumi....”

Untuk sisa kutipan, lihat Bagian 8 dari Bukti, hlm. 
150, no. 27.

ii.	 Allamah Khalid Mahmud, seorang penentang Gerakan 
Ahmadiyah, mengutip bait lain dari Rumi dan menjelas-
kannya sebagai berikut:

“’Di jalan kebajikan bersungguh-sungguhlah mela-
yani kemanusiaan, agar engkau dapat mencapai kena-
bian dalam umat Muslim.’



569

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

“Ini tidak merujuk pada pencapaian pangkat kenabi-
an, melainkan pencapaian kualitas-kualitas kenabian. 
Jika terdapat keringkasan di sini, hal itu harus ditafsirkan 
berdasarkan keyakinan Maulana Rumi tentang finalitas 
kenabian yang diberikan sebelumnya. Menafsirkan 
sebuah tulisan yang bertentangan dengan maksud pe-
nulis adalah sangat bertentangan dengan aturan ilmu 
dan integritas. Dalam hal ini, Maulana merujuk pada 
setiap pembimbing spiritual yang mengikuti Sunah 
sebagai nabi secara metaforis: ‘Wahai murid, dia adalah 
nabi pada masanya, karena dia memancarkan cahaya 
Nabi’.” (Aqidatul Ummah fi Ma’ni Khatam an-Nubuw-
wah, hlm. 112)

iii.	  Dalam pengantar Matsnawi Rumi, Maulana Sajjad Ahmad 
menulis:

“Biasanya kata nabi digunakan dalam arti khusus, 
tetapi Rumi menerapkan nabi kepada para pembaharu 
(mujadid) yang berderajat tinggi, seperti dalam bait: 
‘Di jalan kebajikan bersungguh-sungguhlah melayani 
kemanusiaan, agar engkau dapat mencapai kenabian 
dalam umat Muslim’.” (Muqaddimah Matsnawi Rumi, 
hlm. 23)

6. Maulana Asyraf Ali Thanvi
Beliau mengutip teolog klasik Sayyid Abdul Wahhab asy-

Sya’rani dan kemudian memberikan komentarnya sendiri:



570

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

“’Ketika Nabi Suci Muhammad menyadari bahwa 
beberapa orang di antara pengikutnya akan meneri-
ma berakhirnya wahyu dengan rasa tidak suka, beliau 
mengajukan sebagian dari kerasulan (risalat) bagi 
orang-orang pilihan khusus dari umatnya. Beliau 
memerintahkan mereka yang hadir pada khotbahnya 
untuk menyampaikan ajaran-ajaran kepada mereka 
yang tidak hadir. Maka beliau memerintahkan mereka 
untuk menyampaikan pesan tersebut, agar kata rusul 
[jamak dari rasul] dapat berlaku bagi mereka.’

“Sekarang lihatlah, dalam teks ini beliau merujuk 
pada dakwah semata sebagai kerasulan.” (At-Tanbiyah 
at-Tarbi fi Tanziyah Ibnu Arabi, hlm. 100-101)

7. Maulana Abdur Rasyid, pimpinan aliran Ahl-i Hadis, 
Lahore:

“Makna kaum Sufi jelas dari kutipan-kutipan ini. 
Mereka merujuk para nabi sebagai ‘nabi dengan sya-
riat’, dan menyebut para wali umat ini sebagai ‘nabi 
tanpa syariat’. Ini adalah terminologi kaum Sufi, dan 
merupakan prinsip yang diterima bahwa ‘tidak boleh 
ada perdebatan mengenai [penggunaan] terminologi 
[yang berbeda], dan masing-masing berhak menggu-
nakan istilahnya sendiri’.” (Khatm-i Nubuwwat aur 
Nuzul-i Masih, hlm. 74)



571

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

2. Pendirian Hazrat Mirza
1. Pernyataan Publik Paling Jelas

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad pernah membuat pernyataan 
publik yang memperjelas sepenuhnya masalah penggunaan kata 
nabi bagi seseorang yang sebenarnya adalah seorang muhaddats. 
Pada bulan Februari 1892, beliau mengakhiri sebuah debat de-
ngan seorang teolog Muslim di Lahore dengan mengeluarkan 
pernyataan tertulis berikut:

“Ketahuilah oleh semua kaum Muslim bahwa semua 
kata-kata seperti yang terdapat dalam tulisan-tulisan 
saya Fath-i Islam, Tauzih Maram dan Izalah Auham, 
yang menyiratkan bahwa muhaddats dalam satu peng-
ertian adalah seorang nabi, atau bahwa menjadi seorang 
muhaddats adalah kenabian parsial atau kenabian tidak 
sempurna, tidak boleh dipahami dalam makna hakiki-
nya, melainkan telah digunakan menurut makna akar 
katanya secara lugas; selebihnya, saya sama sekali tidak 
mengajukan dakwahan kenabian yang sebenarnya. Di 
sisi lain, sebagaimana telah saya tulis dalam buku saya 
Izalah Auham, halaman 137, keyakinan saya adalah 
bahwa pemimpin dan junjungan kita Muhammad 
Mustafa saw. adalah Penutup Para Nabi.

“Maka saya ingin memperjelas kepada semua sau-
dara Muslim bahwa, jika mereka tidak senang dengan 
kata-kata ini dan jika kata-kata ini melukai perasaan 
mereka, mereka dapat menganggap semua kata-kata 
tersebut telah diubah, dan sebagai gantinya anggaplah 



572

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

saya menggunakan kata muhaddats. Karena saya tidak 
suka menciptakan perpecahan dan perselisihan di anta-
ra kaum Muslim.

“Sejak awal, sebagaimana Allah Maha Mengetahui, 
niat saya tidak pernah menggunakan kata nabi ini seba-
gai nabi yang sebenarnya, melainkan hanya sebagai pe-
nanda muhaddats, yang telah dijelaskan oleh Nabi Suci 
sebagai orang yang diajak bicara oleh Allah. Mengenai 
muhaddats, dinyatakan dalam sabda Nabi Suci: ‘Di 
antara Bani Israil sebelum kamu, terdapat orang-orang 
yang diajak bicara oleh Allah, meskipun mereka bukan 
nabi, dan jika ada satu di antara pengikutku, maka 
dialah Umar.’

“Oleh karena itu, saya tidak memiliki keraguan sedi-
kit pun untuk menyatakan maksud saya dalam bentuk 
lain demi perdamaian dengan saudara-saudara Muslim 
saya, dan bentuk lain itu adalah bahwa di setiap tem-
pat, alih-alih kata nabi, kata muhaddats-lah yang harus 
dipahami, dan kata nabi harus dianggap telah dihapus.” 
(Majmu’ah Isytiharat, vol. i, hlm. 313)

Tulisan ini disusun dalam bentuk perjanjian dan di-
tandatangani oleh delapan orang saksi.

2. Sebuah surat yang diterbitkan
Pada bulan Agustus 1899, Hazrat Mirza menulis surat ke-

pada seseorang, menjelaskan penggunaan kata nabi dan rasul 
mengenai dirinya. Surat ini, yang juga diterbitkan pada waktu 
itu di surat kabar Ahmadiyah Al-Hakam, disalin di bawah ini:



573

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

“Situasinya adalah, meskipun selama dua puluh ta-
hun saya terus-menerus menerima wahyu Ilahi, sering 
kali kata rasul atau nabi muncul di dalamnya.... Ada 
banyak wahyu seperti itu di mana kata nabi atau rasul 
muncul mengenai diri saya. Namun, orang keliru jika 
berpikir bahwa yang dimaksud dengan kenabian dan 
kerasulan ini adalah kenabian dan kerasulan yang ha-
kiki, yang dengannya orang yang bersangkutan disebut 
sebagai ‘pembawa syariat’. Faktanya, yang dimaksud 
dengan kata rasul hanyalah orang yang diutus oleh 
Allah, dan yang dimaksud dengan kata nabi hanyalah 
orang yang membuat nubuat, setelah menerima pem-
beritahuan dari Allah, atau orang yang menyingkapkan 
perkara-perkara tersembunyi.

“Karena kata-kata ini, yang hanya dalam penger-
tian metaforis, menyebabkan masalah dalam Islam, 
yang mengarah pada konsekuensi yang sangat bu-
ruk, istilah-istilah ini tidak boleh digunakan dalam 
pembicaraan umum dan bahasa sehari-hari jamaah 
kita. Harus diyakini dari lubuk hati yang paling da-
lam bahwa kenabian telah berakhir dengan Nabi Suci 
Muhammad saw., sebagaimana firman Allah Ta’ala: 
‘Dia adalah Rasul Allah dan Penutup Para Nabi’. 
Mengingkari ayat ini, atau meremehkannya, pada 
hakikatnya adalah memisahkan diri dari Islam. Orang 
yang melampaui batas dalam penolakan berada dalam 
kondisi berbahaya yang sama dengan orang yang, se-
perti kaum Syiah, melampaui batas dalam penerimaan. 



574

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Harus diketahui bahwa Allah telah mengakhiri semua 
kenabian dan kerasulan-Nya dengan Al-Quran Suci 
dan Nabi Suci. Saya telah datang ke dunia, dan telah di-
utus ke dalamnya, semata-mata sebagai pelayan agama 
Islam, dan bukan untuk membuang Islam dan men-
ciptakan agama lain. Seseorang harus selalu menjaga 
dirinya agar tidak disesatkan oleh setan, dan memiliki 
cinta sejati kepada Islam, serta tidak boleh melupakan 
keagungan Nabi Suci Muhammad.

“Saya adalah pelayan Islam, dan inilah alasan sebenar-
nya kedatangan saya. Kata nabi dan rasul adalah kiasan 
dan metafora. Risalat dalam bahasa Arab diterapkan 
pada ‘diutus’, dan nubuwwat adalah memaparkan ke-
benaran dan perkara tersembunyi setelah menerima 
pengetahuan dari Allah. Jadi, dengan mengingat arti 
seluas ini, tidaklah tercela untuk meyakini dalam hati 
sesuai dengan makna ini.

“Akan tetapi, dalam terminologi Islam, nabi dan rasul 
berarti mereka yang membawa Syariat yang sepenuhnya 
baru, atau mereka yang membatalkan beberapa aspek 
dari syariat sebelumnya, atau mereka yang tidak dise-
but sebagai pengikut nabi sebelumnya, karena memiliki 
hubungan langsung dengan Allah tanpa mengambil 
manfaat dari seorang nabi. Oleh karena itu, seseorang 
harus waspada untuk melihat bahwa makna yang sama 
tidak diambil di sini, karena kami tidak memiliki Kitab 
selain Al-Quran Suci, dan tidak ada agama selain Islam. 
Kami meyakini bahwa Nabi kita saw. adalah Penutup 



575

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

Para Nabi, dan Quran Suci adalah Penutup Kitab-kitab. 
Agama janganlah dijadikan permainan anak-anak, dan 
harus diingat bahwa saya tidak membuat klaim yang 
bertentangan dengan menjadi pelayan Islam. Orang 
yang menyandarkan kepada saya hal yang sebaliknya, 
sedang memfitnah saya. Kami menerima karunia dan 
berkah melalui Nabi Suci kita, dan menerima manfaat 
ilmu dari Al-Quran.

“Oleh karena itu, sangatlah penting agar tidak ada 
orang yang menyimpan sesuatu dalam hatinya yang 
bertentangan dengan arahan ini; atau dia akan ber-
tanggung jawab karenanya di hadapan Allah. Jika kami 
bukan pelayan Islam, maka semua pekerjaan kami akan 
sia-sia dan tertolak, serta akan dimintai pertanggungja-
waban.” (Surat tertanggal 17 Agustus 1899, diterbitkan 
di Al-Hakam, vol. iii, no. 29, Agustus 1899)

3. Pengikut Hazrat Mirza
Sebuah keberatan terkadang diajukan bahwa Hazrat 

Maulana Muhammad Ali, pemimpin besar Gerakan Ahmadiyah 
Lahore, dalam tulisan-tulisannya selama masa hidup Hazrat 
Mirza Ghulam Ahmad dan sampai Perpecahan tahun 1914, 
telah menyebut beliau sebagai ‘nabi’ dan ‘rasul’. Sebagai klarifi-
kasi, Maulana telah menunjukkan bahwa beliau menggunakan 
istilah-istilah ini mengenai Hazrat Mirza dalam pengertian yang 
sama seperti yang dijelaskan oleh Hazrat Mirza sendiri, yang 
telah dibahas di atas, yakni, dalam pengertian etimologi atau 
metaforis, yang hanya berarti seorang wali. Faktanya, pada masa 



576

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

itu banyak pengikut Hazrat Mirza memberikan penjelasan yang 
sama mengenai penggunaan istilah-istilah ini tentang beliau. 
Contoh-contoh seperti itu tercatat bahkan dari mereka yang, 
setelah Perpecahan tahun 1914, bergabung dengan kelompok 
Mirza Bashiruddin Mahmud Ahmad (‘Qadiani’). Di bawah ini 
kami memberikan beberapa pernyataan yang diterbitkan dari 
tokoh-tokoh Qadiani terkemuka, di mana mereka berpegang 
teguh bahwa tidak ada nabi yang dapat datang setelah Nabi Suci 
Muhammad, dan bahwa kata nabi berlaku bagi Hazrat Mirza 
hanya dalam pengertian etimologi atau parsial; dan yang pen-
ting, bahwa kata itu berlaku baginya hanya dalam pengertian 
yang dapat diterapkan pada wali mana pun dalam Islam.

1. Mufti Muhammad Sadiq
Beliau adalah ketua mubaligh kaum Qadiani, dan editor 

Badr. Pada tahun 1910 beliau menceritakan kisah pertemuannya 
dengan ulama Muslim terkenal Maulana Syibli sebagai berikut:

“Syibli bertanya apakah kami meyakini Mirza Sahib 
sebagai seorang nabi. Saya menjawab bahwa keyakinan 
kami dalam hal ini sama dengan keyakinan Muslim 
lainnya, yakni, bahwa Nabi Suci Muhammad adalah 
Khatamun Nabiyyin. Setelah beliau, tidak ada nabi 
lain yang dapat datang, baik nabi baru maupun nabi 
lama. Namun, fenomena wahyu Ilahi masih berlanjut, 
tetapi itu pun melalui perantara Nabi Suci. Dengan 
menerima manfaat spiritual dari beliau, telah ada 
orang-orang di antara kaum Muslim yang mendapat 



577

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

keistimewaan wahyu Ilahi, dan di masa depan pun 
akan ada orang-orang seperti itu. Karena Hazrat Mirza 
Sahib juga diistimewakan dengan wahyu Ilahi, dan da-
lam wahyu-wahyunya Allah memberinya banyak kabar 
tentang masa depan sebagai nubuat, yang telah terpe-
nuhi, karena alasan inilah Mirza Sahib adalah seseorang 
yang membuat nubuat. Orang seperti itu disebut nabi 
dalam kamus bahasa Arab.” (Badr, 27 Oktober 1910)

2. Maulavi Sayyid Sarwar Syah
Beliau adalah ulama paling top dari kaum Qadiani. Pada 

tahun 1911, menjawab seorang kritikus yang keberatan dengan 
penggunaan kata ‘nabi’, beliau menulis jawaban yang diterbitkan 
di surat kabar tersebut dengan judul ‘Kata nabi atau mujaddid’. 
Beliau menulis:

“Kata nabi, menurut asal-usulnya, memiliki dua mak-
na: pertama, orang yang menerima kabar perkara-per-
kara gaib dari Allah; kedua, seorang manusia berderajat 
tinggi, yang kepadanya Allah menganugerahkan keis-
timewaan wahyu yang melimpah, dan memberitahun-
ya kabar tentang yang gaib, dia adalah seorang nabi. 
Dalam pengertian ini saya meyakini bahwa semua 
mujaddid terdahulu adalah nabi-nabi dengan berbagai 
tingkatan.” (Badr, 16 Februari 1911)



578

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

3. Mir Muhammad Said
Beliau adalah ketua kaum Qadiani di Hyderabad, Deccan. 

Dalam sebuah buku yang ditulis pada tahun 1904 sebagai ja-
waban kepada seorang kritikus, beliau berkata:

i.	 “Hazrat Mirza Sahib telah mendakwahkan diri sebagai se-
orang muhaddats, dan definisi muhaddats yang ditetapkan 
dari hadis dalam Sahih Bukhari dll. adalah sejenis kenabian 
parsial yang dalam pengertian zhill (bayangan) dan melalui 
perantara orang lain, dan dianugerahkan kepada setiap mu-
haddats di kalangan umat Islam.” (Anwarullah, hlm. 263)

ii.	 “Kesimpulannya, Hazrat Mirza Sahib hanya mendakwah-
kan sebagai seorang muhaddats — dan bukan nabi yang 
sebenarnya yang menafikan Khatamun Nabiyyin, dan 
bertentangan dengan [hadis] ‘Tidak ada nabi sesudahku’.” 
(ibid., hlm. 269)

4. Mirza Bashiruddin Mahmud Ahmad (w. 1965)
Beliau adalah pemimpin pertama yang terkenal dari kaum 

Qadiani. Pada tahun 1910 beliau menulis sebuah artikel ber-
judul Najat (Keselamatan) yang muncul di bulanan Tasyhizul 
Azhan, di mana beliau sendiri menjadi editornya. Dalam artikel 
ini, beliau menjelaskan makna ayat Khatamun Nabiyyin dari Al-
Quran (33:40) sebagai berikut:

“Dalam ayat ini Allah telah berfirman bahwa Nabi 
Suci adalah Khatamun Nabiyyin, dan tidak ada seorang 
pun yang akan datang sesudahnya yang dapat diangkat 



579

E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

ke status kenabian, dan yang dapat membatalkan syari-
atnya serta menetapkan syariat baru. Tidak, betapapun 
banyaknya wali, serta orang-orang saleh dan bertakwa, 
mereka akan mendapatkan semua yang mereka dapat-
kan melalui pengabdian kepada beliau. Jadi Allah telah 
berfirman bahwa kenabian Nabi Suci dimaksudkan bu-
kan hanya untuk masanya, tetapi bahwa di masa depan 
pun tidak ada nabi yang akan datang.

“Poin lain yang harus diingat di sini, yakni, bah-
wa dalam ayat ini Allah berfirman: ‘Allah Maha 
Mengetahui segala sesuatu’. Ini tampaknya tidak me-
miliki hubungan yang jelas di sini karena tidak perlu 
dikatakan, mengenai hal-hal yang telah Allah jelaskan, 
bahwa Dia Mengetahui segala sesuatu. Faktanya ada-
lah bahwa keberadaan Nabi Suci sebagai Khatamun 
Nabiyyin mengandung sebuah nubuat. Ini adalah 
bahwa sebelum Nabi Suci Muhammad telah muncul 
ratusan nabi di dunia yang meraih kesuksesan besar. 
Faktanya, di sana tampaknya tidak ada satu abad pun 
di mana tidak ditemukan dakwahan kenabian. Jadi, 
Kresna, Ramacandra, Buddha, Konfusius, Zoroaster, 
Musa, dan Isa adalah mereka yang pengikutnya masih 
ada di dunia, dan giat menjalankan pekerjaan mereka, 
di mana setiap kelompok mengajukan klaim kebenar-
annya. Namun, tiga belas abad kini telah berlalu sejak 
dakwahan Nabi Suci, dan tidak ada seorang pun yang 
pernah mencapai kesuksesan dengan dakwahan kenabi-
an. Bagaimanapun, sebelum masa beliau, orang-orang 



580

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

biasa mendakwahkan kenabian, dan banyak dari mere-
ka berhasil, yang kita yakini sebagai orang-orang yang 
benar. Namun, mengapa tatanan ini berhenti dengan 
kedatangan beliau? Jelas karena nubuat bahwa beliau 
adalah Khatamun Nabiyyin. Sekarang kami bertanya 
kepada para penentang Islam, tanda apa yang lebih 
besar daripada fakta bahwa, setelah Nabi Suci, tidak 
ada orang yang mendakwahkan kenabian yang berha-
sil. Inilah yang dirujuk dalam kata-kata: ‘Allah Maha 
Mengetahui segala sesuatu’. Artinya, Kami telah men-
jadikannya Khatamun Nabiyyin dan Kami mengetahui 
bahwa tidak ada nabi yang akan datang sesudahnya, 
dan setiap pendusta yang membuat klaim seperti itu 
akan dihancurkan. Oleh karena itu, ini adalah nubuat 
sejarah yang tidak mungkin dapat dibantah oleh siapa 
pun.” (Tasyhizul Azhan, April 1910, vol. v, no. 4, hlm. 
151-152)

Di sini makna hakiki Khatamun Nabiyyin telah dijelaskan 
dengan gamblang bahwa tidak ada nabi yang dapat datang se-
telah Nabi Suci Muhammad, tidak pula status kenabian dapat 
dicapai setelah beliau. Tingkat tertinggi yang dapat dicapai oleh 
siapa pun di antara kaum Muslim, sebagaimana ditunjukkan 
dalam kalimat kedua dari kutipan di atas, adalah posisi wali.



581

F. UMMATI WA NABI — 
PENGIKUT DAN NABI

Melanjutkan referensi yang diberikan pada bab 9.5 dari 
tulisan-tulisan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, yang menun-
jukkan bahwa beliau mendefinisikan istilah ini sebagai sinonim 
dengan wali, kami membahas poin ini secara lebih rinci di sini. 
Menurut Hazrat Mirza, istilah ‘pengikut’ (ummati) dan ‘nabi’ 
atau ‘rasul’ (nabi, rasul) memiliki makna yang berlawanan, dan 
oleh karena itu, secara tepat, tidak ada orang yang bisa menjadi 
pengikut sekaligus nabi. Hazrat Mirza mendefinisikan ummati 
sebagai berikut:

“Seorang ummati adalah dia yang, tanpa mengikuti 
Nabi Suci Muhammad dan Al-Quran Suci, hanyalah 
orang yang lemah, sesat, dan tidak beriman. Dan ke-
mudian dengan mengikuti Nabi Suci dia mencapai 
iman dan kesempurnaan.” (Barahin Ahmadiyya Bagian 
V, hlm. 192-193)



582

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Di sisi lain, seorang nabi atau rasul mempelajari iman secara 
langsung dari Allah melalui wahyu:

“Menurut penjelasan Al-Quran Suci, rasul adalah 
dia yang menerima hukum syariat dan akidah agama 
melalui malaikat Jibril.” (Izalah Auham, hlm. 534)

Hazrat Mirza menjelaskan dengan gamblang bahwa ummati 
dan rasul (atau nabi) memiliki makna yang berlawanan:

1.	 “Pemilik kenabian penuh tidak akan pernah bisa menjadi 
seorang pengikut (ummati), dan mutlak dilarang oleh Al-
Quran dan Hadis bahwa orang yang disebut rasul Allah 
dalam arti sepenuhnya bisa menjadi bawahan dan murid 
yang sempurna dari nabi lain. Allah Ta’ala berfirman [da-
lam Quran Suci]: ‘Kami tidak mengutus seorang rasul pun 
melainkan untuk ditaati dengan izin Allah.’ Artinya, setiap 
rasul diutus untuk menjadi tuan (matbu’) dan pemimpin 
(imam), bukan untuk menjadi murid dan bawahan orang 
lain.” (Izalah Auham, hlm. 569)

2.	 “Tidak ada rasul yang datang ke dunia sebagai murid dan 
bawahan. Sebaliknya, dia adalah pemimpin, dan hanya 
mengikuti wahyunya yang turun kepadanya melalui malai-
kat Jibril.” (ibid., hlm. 576)

3.	 “Makna rasul [utusan] dan ummati [pengikut] berlawanan 
satu sama lain.” (ibid., hlm. 575)

4.	 “Dua konsep ini [pengikut dan kenabian] berlawanan satu 
sama lain.” (Review Mubahatsah, hlm. 8)



583

F. Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi

Hazrat Mirza telah menggunakan ungkapan “pengikut dan 
nabi” serta “nabi dari satu aspek dan pengikut dari aspek lain”, 
dan beliau telah menjelaskan dengan jelas makna hakiki isti-
lah-istilah ini:

1.	 “Seorang muhaddats, yang merupakan ‘orang yang diu-
tus’ (mursal), adalah seorang pengikut dan juga, dalam 
pengertian yang tidak sempurna, seorang nabi. Dia adalah 
pengikut karena dia sepenuhnya mengikuti Syariat Nabi 
Suci Muhammad dan menerima manfaat dari cahaya kena-
bian beliau [Nabi Suci]. Dan dia adalah nabi karena Allah 
menjadikan keadaan-keadannya seperti keadaan para nabi. 
Allah telah menjadikan posisi muhaddats sebagai posisi 
perantara antara para nabi dan para pengikut. Meskipun 
dia adalah pengikut dalam arti sepenuhnya, dia juga nabi 
dalam satu pengertian. Dan seorang muhaddats pastilah 
merupakan mitsil (serupa) dari nabi tertentu, dan meneri-
ma dari Allah nama yang merupakan nama nabi tersebut.” 
(Izalah Auham, hlm. 569)

2.	 “Jadi fakta bahwa dia [Al-Masih yang akan datang] telah 
disebut sebagai pengikut sekaligus nabi...”

3.	 Untuk kutipan lengkapnya, lihat bab 9.5 dari bagian 3: 
Bukti

Hal ini membuktikan secara meyakinkan bahwa yang di-
maksud dengan istilah “pengikut dan nabi” dalam tulisan-tulisan 
Hazrat Mirza adalah seorang muhaddats, yang pada hakikatnya 
adalah seorang pengikut tetapi memiliki beberapa karakteristik 



584

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

yang sama dengan para nabi. Itu tidak berarti seorang nabi, se-
bagaimana telah dijelaskan dengan gamblang oleh Hazrat Mirza 
di atas.

‘Pengikut dan nabi’ — istilah majemuk
Perlu dicatat bahwa ‘pengikut dan nabi’ adalah istilah maje-

muk. Seseorang tidak dapat merujuk hanya pada bagian ‘nabi’-
nya saja, dan menganggapnya sebagai penanda jenis nabi ter-
tentu. Hazrat Mirza menulis bahwa pengikut seperti itu “tidak 
dapat disebut nabi saja”. Lihat kutipan di bab 11 dari bagian 3: 
Bukti, no. 15 ii dan iii

Dalam tulisan-tulisannya, Hazrat Mirza tidak pernah meng-
gunakan istilah ummati nabi (nabi-pengikut), yang mungkin 
dapat menyiratkan makna seorang nabi di kalangan umat Islam, 
yakni sejenis nabi. Beliau selalu menggunakan ungkapan seperti 
‘pengikut dan nabi’ setelah menguraikan dan mendefinisikan 
konsep ini secara jelas sebagai karakteristik seorang muhaddats.

‘Pengikut dan nabi’ berlaku bagi banyak wali
Menurut Hazrat Mirza, bukan hanya beliau tetapi banyak 

wali dalam Islam yang mencapai gelar ‘nabi dan pengikut’. 
Beliau menulis:

1.	 “... para ulama yang bertakwa di satu sisi disebut pengikut, 
dan di sisi lain mereka disebut orang-orang yang serupa 
dengan para nabi”

2.	 Untuk kutipan lengkapnya, lihat Bagian 11 dari Bukti, no. 
15 iv, hlm. 183.



585

F. Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi

3.	 “Allah menganugerahkan kehormatan komunikasi dan 
wahyu-Nya yang paripurna, sempurna, murni dan suci 
kepada beberapa orang yang telah mencapai tahap fana 
fir-rasul (lebur dalam rasul) hingga derajat tertinggi, se-
hingga tidak ada lagi pemisah. Konsep ummati dan makna 
pengikut ditemukan dalam diri mereka hingga tuntas dan 
sempurna, sehingga keberadaan mereka tidak lagi tetap 
sebagai diri mereka sendiri, melainkan pribadi Nabi Suci 
Muhammad terpantul dalam cermin keadaan kefanaan 
mereka. Di sisi lain, mereka menerima komunikasi dan 
wahyu Ilahi dalam arti yang paling paripurna dan paling 
sempurna seperti para nabi. Jadi dengan cara ini, beberapa 
orang, meskipun berstatus ummati [pengikut], menerima 
gelar nabi.” (Al-Wasiyyat, hlm. 29-30)



586

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran



587

G. KLARIFIKASI 
KOREKSI SEBUAH 

KEKELIRUAN

Ini berkaitan dengan pembahasan bab 10. Sekitar tahun 
1915, tak lama setelah Perpecahan, pernyataan pertama kali 
dibuat oleh kaum Qadiani bahwa, dalam pamflet ‘Koreksi 
Sebuah Kekeliruan’ (Ek Ghalati Ka Izala) yang diterbitkan pada 
November 1901, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad telah meng-
umumkan bahwa beliau mengklaim sebagai nabi dan bahwa 
penyangkalan-penyangkalan beliau sebelumnya atas klaim 
semacam itu kini telah dinasakh (dibatalkan). Untuk memban-
tah pernyataan tentang adanya perubahan dalam posisi Hazrat 
Mirza pada November 1901 ini, tujuh puluh pengikut terkemu-
ka beliau yang telah berbaiat ke dalam Gerakan sebelum tanggal 
tersebut, mengeluarkan pernyataan publik di bawah sumpah 
sebagai berikut:

“Kami, yang bertanda tangan di bawah ini, me-
nyatakan di bawah sumpah bahwa ketika Hazrat 
Mirza Ghulam Ahmad dari Qadian, Pendiri Gerakan 



588

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Ahmadiyah, mengumumkan pada tahun 1891, bah-
wa Nabi Isa as. telah wafat menurut Quran Suci, dan 
bahwa ‘putra Maryam’ yang kedatangannya di antara 
umat Islam disebutkan dalam Hadis adalah beliau 
[Hazrat Mirza] sendiri, beliau tidak mendakwahkan 
kenabian. Namun, para Maulawi menyesatkan publik, 
dan mengeluarkan fatwa kufr (kekafiran) terhadap 
beliau dengan menuduh bahwa beliau mendakwah-
kan kenabian. Setelah ini, Al-Masih yang Dijanjikan 
menyatakan berkali-kali dengan kata-kata yang jelas, 
sebagaimana ditunjukkan oleh tulisan-tulisan beliau, 
bahwa menyandarkan klaim kenabian kepada beliau 
adalah sebuah fitnah terhadap beliau, bahwa beliau 
menganggap kenabian telah berakhir dengan Nabi 
Suci Muhammad, dan bahwa beliau memandang dak-
wahan kenabian, setelah Nabi Suci, sebagai pendusta 
dan kafir. Dan bahwa kata-kata mursal, rasul, dan nabi 
yang muncul dalam beberapa wahyu beliau, atau kata 
nabi yang telah digunakan mengenai Al-Masih yang 
akan datang dalam Hadis, tidak menunjukkan nabi 
dalam artian kenyataan sebenarnya, melainkan nabi 
secara metaforis, parsial, atau zilli yang dikenal seba-
gai muhaddats. Setelah Khatamun Nabiyyin Nabi Suci 
Muhammad, tidak ada nabi yang dapat datang, baik 
nabi baru maupun nabi lama.

“Kami juga menyatakan di bawah sumpah bahwa 
kami berbaiat dengan Al-Masih yang Dijanjikan se-
belum November 1901, dan bahwa pernyataan Mirza 



589

G. Klarifikasi Koreksi Sebuah Kekeliruan

Mahmud Ahmad, ketua Qadiani, bahwa meskipun 
pada awalnya Hazrat Mirza Sahib tidak mendakwah-
kan kenabian, tetapi beliau mengubah dakwahannya 
pada November 1901, dan mengajukan dakwahan ke-
nabian pada tanggal tersebut, dan bahwa tulisan-tulisan 
beliau sebelumnya selama sepuluh atau sebelas tahun 
yang menyangkal kenabian telah dinasakh—semua ini 
sepenuhnya salah dan mutlak bertentangan dengan 
fakta. Kami bersumpah demi Allah bahwa gagasan 
itu bahkan tidak pernah terlintas dalam benak kami 
bahwa Al-Masih yang Dijanjikan membuat perubah-
an dalam dakwahannya pada tahun 1901 atau bahwa 
tulisan-tulisan beliau sebelumnya, yang penuh dengan 
penyangkalan atas dakwahan kenabian, pernah diba-
talkan; tidak pula, sepengetahuan kami, kami pernah 
mendengar kata-kata seperti itu dari mulut satu orang 
pun hingga Mirza Mahmud Ahmad membuat pernya-
taan-pernyataan tersebut [pada tahun 1914/1915].”

Tidak ada seorang pun yang pernah mampu membantah 
pernyataan ini dengan bersaksi di bawah sumpah bahwa se-
bagai seorang Ahmadi dia mengetahui pada bulan November 
1901 bahwa Hazrat Mirza, dengan menerbitkan ‘Ek Ghalati Ka 
Izala’, menarik kembali atau dengan cara tertentu memodifikasi 
pernyataan-pernyataan beliau sebelumnya, dari periode sepuluh 
tahun 1891 hingga 1901, di mana beliau secara jelas menyang-
kal dakwahan kenabian dan, sebagai lawan dari penyangkalan 
ini, mendakwahkan sebagai seorang ‘muhaddats’.



590

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Baris pembuka pamflet
‘Koreksi Sebuah Kekeliruan’ dibuka dengan baris berikut:

“Beberapa orang di antara pengikutku yang tidak 
begitu mengenal dakwahanku dan argumen-argumen-
nya, karena tidak memiliki kesempatan untuk mem-
pelajari buku-buku dengan saksama, atau tidak tinggal 
dalam lingkunganku untuk jangka waktu yang cukup 
lama guna menyempurnakan pengetahuan mereka, 
dalam beberapa kejadian sebagai tanggapan terhadap 
keberatan para penentang memberikan jawaban yang 
bertentangan dengan fakta.”

Oleh karena itu, kekeliruan sebagian pengikutlah yang di-
koreksi oleh Hazrat Mirza, dan bukan kekeliruan apa pun dari 
pihak beliau sendiri. Terlebih lagi, para pengikut tersebut tidak 
akan melakukan kekeliruan-kekeliruan ini mengenai dakwahan 
beliau jika mereka telah mempelajari buku-buku dan pernya-
taan-pernyataan beliau sebelumnya untuk mendapatkan penge-
tahuan tentang masalah-masalah ini. Oleh karena itu, Hazrat 
Mirza di sini tidak hanya menegaskan kebenaran tulisan-tulisan 
dan pernyataan-pernyataan beliau sebelumnya, tetapi juga telah 
menginstruksikan agar hal-hal tersebut dipelajari untuk menda-
patkan informasi yang akurat mengenai dakwahan beliau.



591

H. UMAT ISLAM DAN 
PEMERINTAHAN 

INGGRIS  
DI INDIA

Kutipan-kutipan telah terdapat dalam bab 17.5 yang mem-
buktikan bahwa para pemimpin Muslim di India, tepat sebelum 
dan pada masa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, telah mengu-
mumkan secara jelas bahwa ajaran Islam tidak membenarkan 
jihad perang fisik melawan pemerintahan Inggris di India. Kami 
memberikan di sini bukti lebih lanjut yang menunjukkan bahwa 
para pemimpin Muslim, termasuk mereka yang mengaguminya 
hari ini menuduh Hazrat Mirza bersekongkol dengan pemerin-
tah Inggris, sebenarnya merekalah yang merupakan pendukung 
pemerintah yang lebih besar daripada Hazrat Mirza.

1. Sir Sayyid Ahmad Khan
i.	 Beliau menulis sebagai berikut mengenai pemerintahan 

Inggris:



592

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

“Kaum Muslim hidup damai di bawah pemerintah-
an mereka. Tidak mungkin mereka melakukan jihad 
melawan pemerintah.” (Asbab Baghawat-i Hind, yakni 
‘Sebab-sebab Pemberontakan India’, hlm. 105)

ii.	 ii. Mengenai perguruan tinggi Muslim Aligarh yang ter-
kenal (didirikan oleh Sir Sayyid) dan mereka yang terkait 
dengannya, dicatat dalam sebuah karya penelitian sejarah:

Pihak Inggris menganggap kalangan Aligarh mudah 
diajak bekerja sama. Mereka memberikan dukungan 
besar kepada sekolah tersebut, terutama dalam bidang 
pendidikan sekuler, serta terlibat langsung sebagai pe-
ngunjung resmi, tamu kehormatan, pelindung, dan—
yang paling penting—sebagai tenaga pengajar. Lord 
Lytton sendiri meletakkan batu pertama pendirian per-
guruan tinggi itu pada tahun 1877, dan tokoh-tokoh 
penting dengan kedudukan serupa kerap berkunjung 
ke sana.

Mereka cenderung memandang sekolah itu sebagai 
tanda berakhirnya perlawanan kaum Muslim terhadap 
kekuasaan mereka, sekaligus sebagai berakhirnya sikap 
kejumudan dan keterbelakangan intelektual.” (Islamic 
Revival in British India, oleh Dr Barbara Daly Metcalf, 
hlm. 328)



593

H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India

2. Deputi Nazir Ahmad (w. 1912)
Beliau adalah seorang ulama terkenal, reformis sosial, dan 

perintis sastra Urdu yang novel-novelnya kini menjadi bagian 
mendasar dari kurikulum pendidikan. Mengenai pandangan 
beliau, tercatat:

“Pada zaman penuh fitnah besar itu, di antara orang-
orang yang menafsirkan jihad sebagai sesuatu yang 
telah dihapus dan yang menyatakan Inggris sebagai 
‘pemegang kekuasaan’ (ulil amri) dalam pengertian 
ayat Al-Quran ‘Taatilah Allah dan taatilah Rasul dan 
pemegang kekuasaan di antara kamu’, termasuk nama 
penulis terkenal Deputi Nazir Ahmad. Dalam terje-
mahan Al-Quran-nya, dialah yang pertama kali mem-
proklamirkan Inggris sebagai ‘pemegang kekuasaan’, 
dan ketaatan kepada mereka tersirat dalam ketaatan 
kepada Allah dan Rasul. Lihat Dastan-i Tarikh dalam 
bahasa Urdu oleh Hamid Hasan Qadiri, halaman 98.” 
(Buku Ataullah Syah Bukhari oleh jurnalis terkenal 
Syorasy Kasmiri, hlm. 135)

3. Maulana Sayyid Nazir Husain dari Delhi
Tercatat dalam jurnal aliran Ahl-i Hadis-nya, Isya’at as-Sun-

nah yang disunting oleh Maulavi Muhammad Husain Batalvi, 
bahwa ketika Maulavi Nazir Husain pergi ke Makkah untuk 
Ibadah Haji, beliau membawa bersamanya surat pengantar dari 
komisaris Inggris di Delhi. Jurnal tersebut memuat ulang surat 
ini guna membantah tuduhan terhadap Ahl-i Hadis mengenai 



594

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

ketidaksetiaan kepada pemerintah Inggris. Surat tersebut dibe-
rikan di bawah ini, sebagaimana dicetak dalam bahasa Inggris di 
jurnal aslinya:

“Maulavi Nazir Husain adalah seorang Maulavi terke-
muka di Delhi yang pada masa-masa sulit telah mem-
buktikan kesetiaannya kepada pemerintah Inggris dan 
dalam perjalanan hajinya ke Makkah saya berharap pe-
jabat Inggris mana pun yang bantuan atau perlindung-
annya mungkin dia butuhkan akan memberikannya 
kepadanya karena dia sangat layak mendapatkannya.

(Ditandatangani) J.D. Tremlett, B.C.S.
Komisaris dan Pengawas Divisi Delhi 10 Agustus 1883.” 

(Isya’at as-Sunnah, vol. vi, no. 10, Oktober 1883, hlm. 294)

4. Para Pemimpin dan Teolog Deobandi
Madrasah teologi Deoband, yang didirikan pada tahun 

1867, mewakili kecenderungan sektarian yang sangat berbeda 
dalam Islam Sunni dari Ahl-i Hadis yang disebut di atas (muqallid 
sebagai lawan dari ghair muqallid). Para pendiri dan pemimpin 
awal gerakan ini juga menolak jihad melawan kekuasaan Inggris 
di India, dan menunjukkan kesetiaan kepada pemerintah.
i.	 Mengenai Maulavi Samiullah Khan, seorang murid dan 

rekan Maulavi Mamluk Ali, tertulis:
“Pada 16 September 1884 Maulavi Samiullah Khan 

pergi dalam misi politik ke Mesir untuk memperkuat 
kepentingan Inggris di negara itu, dan di sana dia me-
rugikan gerakan Pan-Islamisme Jamaluddin al-Afghani. 



595

H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India

Sebagai pengakuan atas jasa-jasanya, dia menerima 
gelar C.M.G.” (Buku Maulana Muhammad Ahsan 
Nanotavi oleh Muhammad Ayub Qadiri, hlm. 184. 
Lihat mingguan Al-I’tisam, 2 Oktober 1970, hlm. 6)

ii.	 Rasyid Ahmad Gangohi, seorang ulama Deoband yang 
sangat terkenal, menulis:

“Karena saya pada kenyataannya taat kepada peme-
rintah, tuduhan palsu [tentang ketidaksetiaan] tidak 
dapat membahayakan saya sedikit pun. Tetapi bahkan 
jika saya harus dieksekusi, pemerintah adalah tuan 
dan dapat melakukan apa yang disukainya.” (Tazkirah 
Rasyidiyyah, oleh Muhammad Asyiq Ilahi, vol. i, hlm. 
80. Lihat mingguan Al-I’tisam, 2 Oktober 1970, hlm. 
7)

5. Anjuman Himayat-i Islam
Ini adalah perkumpulan Muslim terkenal di Lahore, didi-

rikan pada tahun 1885, yang mewakili irisan pendapat kaum 
Muslim. Perkumpulan ini mengumumkan dalam sebuah per-
nyataan resmi:

“Sebagai imbalan atas kebaikan pemerintah, adalah 
kewajiban kita untuk tetap menjadi rakyat yang setia 
kepada pemerintah selamanya. Umat Islam memiliki 
keuntungan ganda dalam hal ini. Mereka memenuhi 
kewajiban mereka sebagai rakyat, dan mereka men-
dapat pahala Ilahi karenanya juga, karena Allah telah 



596

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

mengajarkan kita dalam Al-Quran: ‘Taatilah Allah dan 
pemegang kekuasaan di antara kamu’. Semoga Allah 
melanggengkan pemerintahan seperti itu atas kita, 
yang di bawah naungannya kita memiliki begitu ba-
nyak ketenangan, dan semoga Dia selalu menjaga kita 
tetap taat kepadanya.” (Laporan Anjuman Himayat-i-
Islam yang diterbitkan, 1903)

6. Liga Muslim (Muslim League)
Liga Muslim Se-India adalah partai politik nasionalis Muslim 

yang melahirkan berdirinya Pakistan. Pertemuan pertamanya 
diadakan pada 30 Desember 1906 di bawah kepemimpinan 
Nawab Waqaar-ul-Mulk. Dalam pidatonya, beliau menyatakan 
bahwa salah satu tujuannya adalah:

“Untuk memupuk perasaan setia terhadap peme-
rintah Inggris di hati kaum Muslim India, dan untuk 
membersihkan kesalahpahaman apa pun dalam benak 
mereka mengenai tindakan-tindakan pemerintah.” 
(Muslmanon Ka Roshan Mustaqbil, hlm. 356)

7. Nadwatul Ulama, Lucknow
Nadwah adalah institusi teolog Muslim yang terkenal, didi-

rikan pada tahun 1891. Salah satu tokohnya yang paling terkenal 
saat ini adalah Rektor dan pejabat tingginya Sayyid Abul Hasan 
Ali Nadwi, penulis banyak buku yang menentang Gerakan 
Ahmadiyah yang menuduh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 



597

H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India

disponsori oleh pemerintah Inggris. Namun ketika kita mem-
pelajari sejarah Nadwatul Ulama itu sendiri, kita mengetahui:

“Nadwah juga membina hubungan dengan peme-
rintah [Inggris], karena, dalam masyarakat kolonial, 
kepemimpinan ambisius mana pun memerlukan du-
kungannya. Setelah periode kecurigaan yang intens 
karena sentimen Pan-Islamisme mereka yang diduga, 
pemerintah setuju untuk menyokong pembelajaran 
sekuler di sekolah tersebut, menyumbangkan tanah 
untuk bangunannya yang megah di tepi sungai Gumti 
di Lucknow, dan, pada tahun 1908, mengirim letnan 
gubernur sendiri untuk meletakkan batu pertamanya.” 
(Islamic Revival in British India, oleh Dr Barbara Daly 
Metcalf, hlm. 346)

Jurnal An-Nadwah sendiri mencatat:
i.	 “Yang Terhormat Letnan Gubernur [Sir John Hewitt] setu-

ju untuk meletakkan batu pertama Darul Ulum [sekolah] 
Nadwatul Ulama. Upacara ini diselenggarakan pada 28 
November 1908.” (An-Nadwah, Desember 1908, vol. v, 
no. 10, hlm. 1-2)

ii.	 Jurnal itu juga mengatakan mengenai pemerintah Inggris:
“Meskipun Nadwah tidak ada hubungannya dengan 

politik, tujuan sebenarnya adalah untuk mencetak 
Ulama yang tercerahkan, dan merupakan kewajiban 
esensial bagi Ulama semacam itu untuk menge-
nal berkah-berkah dari peraturan pemerintah, dan 



598

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

menyebarkan perasaan setia di negeri ini.” (An-Nadwah, 
Juli 1908, hlm. 1)

Dalam sebuah pidato yang dibuat pada waktu itu, sebagai-
mana dilaporkan dalam surat kabar Muslim, Presiden sekolah 
Nadwatul Ulama mengatakan:

“Dalam usia singkatnya, Nadwah tidak hanya mem-
buat kemajuan yang menakjubkan dalam menarik 
populasi Muslim India, tetapi juga telah memperoleh 
suara kepercayaan (vote of confidence) dari pemerintah.

“Kita kaum Muslim, dan khususnya para Ulama 
yang terhormat, harus menyampaikan terima kasih 
khusus, dengan rasa syukur dari hati kita, kepada 
Letnan Gubernur Sir John Hewitt, yang melalui per-
hatian dan kebaikannya kita memperoleh sebidang 
tanah untuk sekolah kita dan jumlah uang yang cukup 
besar yaitu 500 Rupee. Saya rasa bijaksana jika para 
pemimpin Islam, yang telah datang ke sini dari selu-
ruh India untuk menghadiri pertemuan ini, membuat 
sebuah petisi, bahkan sekarang seharusnya menjadi 
kewajiban kita, bahwa kita harus menawarkan segala 
bantuan yang memungkinkan kepada pemerintah da-
lam menegakkan perdamaian di negeri ini. Seharusnya 
menjadi salah satu tugas Ulama kita untuk mendesak 
kaum Muslim, dalam khotbah-khotbah, untuk sejalan 
dengan pemerintah. Saya percaya bahwa jika kita me-
lakukan ini, kita akan bertindak sesuai ajaran Islam, 



599

H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India

yang lebih diketahui oleh banyak orang terhormat da-
lam pertemuan ini daripada saya.” (Surat Kabar Paisa, 
Lahore, 30 Mei 1910)



600

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran



601

I. LAPORAN MUNIR 
TENTANG FATWA-

FATWA KAFIR

Salah satu dokumen publik paling terkenal dalam sejarah 
Pakistan dikenal secara umum sebagai Laporan Munir (Munir 
Report), dengan judul resminya: Report of the Court of Inquiry 
constituted under Punjab Act II of 1954 to enquire into the Punjab 
Disturbances of 1953 (Laporan Pengadilan Penyelidik yang di-
bentuk berdasarkan Undang-Undang Punjab II Tahun 1954 
untuk menyelidiki Kerusuhan Punjab Tahun 1953). Kerusuhan 
yang dimaksud dipicu oleh sejumlah pemimpin agama (ulama) 
dalam rangka menuntut agar pemerintah secara resmi meng-
golongkan Ahmadiyah sebagai komunitas minoritas non-Mus-
lim, dan mengambil tindakan-tindakan lain terhadap anggota 
gerakan ini. Kerusuhan tersebut akhirnya diredam oleh pihak 
berwenang, dan sebuah pengadilan penyelidik publik ditunjuk 
dengan Hakim Muhammad Munir sebagai presiden dan Hakim 
Kayani sebagai anggota untuk menyelidiki penyebab masalah 
tersebut. Penyelidikan tersebut mendalami isu-isu mendasar di 
balik peristiwa itu, melakukan analisis tajam terhadap konsep 



602

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

ulama tentang negara Islam. Laporannya setebal 387 halaman, 
yang segera menjadi dokumen bersejarah, dipresentasikan pada 
bulan April 1954.

Merujuk pada seruan ulama agar Pakistan dijalankan seba-
gai negara ‘Islam’ resmi, dan pada tuntutan mereka terhadap 
Ahmadiyah, Laporan tersebut menyatakan:

“Oleh karena itu, pertanyaan mengenai apakah se-
seorang itu Muslim atau bukan akan menjadi sangat 
penting, dan karena alasan inilah kami meminta seba-
gian besar ulama terkemuka untuk memberikan defi-
nisi mereka tentang seorang Muslim, poinnya adalah 
bahwa jika ulama dari berbagai sekte meyakini orang-
orang Ahmadiyah sebagai kafir, mereka pasti sudah 
sangat jelas dalam benak mereka, tidak hanya tentang 
dasar-dasar keyakinan tersebut, tetapi juga tentang de-
finisi seorang Muslim karena klaim bahwa orang atau 
komunitas tertentu tidak berada dalam lingkup Islam 
menyiratkan pada pihak pengklaim suatu konsep yang 
pasti tentang apa itu Muslim. Namun, hasil dari bagi-
an penyelidikan ini sama sekali tidak memuaskan, dan 
jika kebingungan yang cukup besar saja terjadi dalam 
benak ulama kita mengenai masalah sesederhana itu, 
orang dapat dengan mudah membayangkan bagaimana 
perbedaan-perbedaan itu pada masalah-masalah yang 
lebih rumit. Di bawah ini kami menyalin definisi se-
orang Muslim yang diberikan oleh setiap alim dengan 
kata-kata mereka sendiri.” (hlm. 215)



603

I. Laporan Munir tentang Fatwa-fatwa kafir

Kemudian dalam Laporan tersebut diikuti dengan ja-
waban-jawaban yang diberikan oleh berbagai ulama atas perta-
nyaan, Apa definisi seorang Muslim. Di akhir jawaban-jawaban 
tersebut, Laporan menarik kesimpulan berikut:

“Dengan memperhatikan beberapa definisi yang 
diberikan oleh para ulama, perlukah kami memberi-
kan komentar selain bahwa tidak ada dua ulama yang 
sepakat mengenai hal mendasar ini. Jika kami menco-
ba membuat definisi kami sendiri sebagaimana yang 
dilakukan oleh setiap ulama dan definisi itu berbeda 
dari yang diberikan oleh semua yang lain, kami seca-
ra aklamasi keluar dari lingkup Islam. Dan jika kami 
mengadopsi definisi yang diberikan oleh salah satu 
ulama, kami tetap Muslim menurut pandangan alim 
tersebut tetapi kafir menurut definisi setiap orang lain-
nya.” (hlm. 218)

Setelah ini, di bawah judul Apostasy (Kemurtadan), Laporan 
merujuk pada keyakinan yang dipegang oleh para ulama bahwa, 
dalam sebuah negara Islam, seorang Muslim yang menjadi kafir 
dikenakan hukuman mati. Laporan tersebut menyatakan:

“Menurut doktrin ini, Chaudhri Zafrullah Khan, jika 
dia tidak mewarisi keyakinan agamanya saat ini tetapi se-
cara sukarela memilih untuk menjadi seorang Ahmadi, 
harus dihukum mati. Dan nasib yang sama harus me-
nimpa kaum Deobandi dan Wahabi, termasuk Maulana 



604

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Muhammad Syafi Deobandi, Anggota Dewan Talimat-
i-Islami yang terlampir pada Majelis Konstituante 
Pakistan, dan Maulana Daud Ghaznavi, jika Maulana 
Abul Hasanat Sayyad Muhammad Ahmad Qadri atau 
Mirza Raza Ahmad Khan Barelvi, atau salah satu dari 
banyak ulama yang ditampilkan bertengger di setiap 
daun pohon yang indah dalam fatwa, Eks. D.E. 14, 
menjadi kepala Negara Islam semacam itu. Dan jika 
Maulana Muhammad Syafi Deobandi menjadi kepa-
la Negara, dia akan mengeluarkan mereka yang telah 
menyatakan Deobandi sebagai kafir dari lingkup Islam 
dan menjatuhkan hukuman mati kepada mereka jika 
mereka masuk dalam definisi murtad, yaitu, jika me-
reka telah mengubah dan tidak mewarisi pandangan 
keagamaan mereka.

“Keaslian fatwa, Eks. D.E. 13, oleh kaum Deobandi 
yang menyatakan bahwa Syiah Itsna Asyariyah adalah 
kafir dan murtad, dipertanyakan dalam proses penye-
lidikan, tetapi Maulana Muhammad Syafi melakukan 
penyelidikan mengenai subjek tersebut dari Deoband, 
dan menerima dari catatan institusi tersebut salinan 
fatwa yang ditandatangani oleh semua guru Darul 
Ulum, termasuk Maulana Muhammad Syafi sendiri 
yang isinya adalah bahwa mereka yang tidak meyakini 
sahabiyah (status sahabat) dari Hazrat Shiddiq Akbar 
dan yang merupakan qadzif (penuduh zina) terhadap 
Hazrat Aisyah Shiddiqah dan telah bersalah melakukan 
tahrif Quran adalah kafir. Pendapat ini juga didukung 



605

I. Laporan Munir tentang Fatwa-fatwa kafir

oleh Tuan Ibrahim Ali Chishti yang telah mempelajari 
dan mengetahui subjeknya. Dia berpendapat kaum 
Syiah adalah kafir karena mereka meyakini bahwa 
Hazrat Ali berbagi kenabian dengan Nabi Suci kita. 
Dia menolak menjawab pertanyaan apakah seseorang 
yang tadinya Sunni lalu mengubah pandangannya dan 
setuju dengan pandangan Syiah akan bersalah melaku-
kan irtidad sehingga layak mendapat hukuman mati. 
Menurut kaum Syiah semua Sunni adalah kafir, dan 
Ahlul Quran, yaitu orang-orang yang menganggap 
hadis tidak dapat dipercaya dan karenanya tidak meng-
ikat, secara aklamasi adalah kafir, dan demikian pula se-
mua pemikir bebas. Hasil bersih dari semua ini adalah 
bahwa baik Syiah maupun Sunni maupun Deobandi 
maupun Ahl-i-Hadis maupun Barelvi bukanlah 
Muslim dan setiap perpindahan dari satu pandangan 
ke pandangan lain harus disertai dalam Negara Islam 
dengan hukuman mati jika Pemerintah Negara berada 
di tangan pihak yang menganggap pihak lain sebagai 
kafir. Dan tidak memerlukan banyak imajinasi untuk 
menilai konsekuensi dari doktrin ini ketika diingat 
bahwa tidak ada dua ulama yang sepakat di hadapan 
kami mengenai definisi seorang Muslim. Apabila un-
sur-unsur dari setiap definisi yang dikemukakan para 
ulama itu diterapkan sepenuhnya, lalu diperlakukan 
dengan kaidah kombinasi dan permutasi, serta bentuk 
dakwaan dalam putusan Inkuisisi terhadap Galileo 
diambil—dengan penyesuaian seperlunya (mutatis 



606

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

mutandis)—sebagai model, maka alasan-alasan untuk 
menjerat seseorang dengan tuduhan kemurtadan akan 
menjadi sedemikian banyaknya hingga tak terhitung” 
(hlm. 219)

Oleh karena itu penyelidikan ekstensif ini menemukan bah-
wa jika fatwa-fatwa ulama dijadikan penentu apakah suatu sekte 
itu Muslim atau kafir, maka tidak ada satu sekte pun yang tersisa 
yang dapat disebut Muslim.



607

J. AHMADIYAH DAN 
MUSLIM LAINNYA

Kesalahpahaman yang sangat umum adalah bahwa Hazrat 
Mirza Ghulam Ahmad menganggap sebagai kafir orang-orang 
Muslim yang tidak menerima beliau. Dituduhkan bahwa atas 
dasar ini beliau melarang pengikutnya untuk menyalatkan jena-
zah Muslim yang bukan Ahmadi, dan dari salat dalam jemaah 
yang dipimpin oleh imam yang bukan seorang Ahmadi. Karena 
tuduhan ini tidak banyak muncul dalam kasus pengadilan, 
satu-satunya penyampaian tertulis yang dibuat adalah catatan 
yang diberikan dalam Bab 19 dari Bagian 3: Bukti. Namun, 
sebagian besar masalah ini dibahas dalam buku kami True Facts 
about the Ahmadiyya Movement (Fakta-fakta Sejati tentang 
Gerakan Ahmadiyah), yang telah diserahkan ke pengadilan 
untuk informasi umum. Demi kelengkapan, kami menyajikan 
di sini pembahasan pertanyaan ini dari buku tersebut, dengan 
penyuntingan dan penambahan yang diperlukan.



608

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

1. Hazrat Mirza tidak menyebut Muslim sebagai Kafir
Poin pertama yang perlu dicatat adalah bahwa Hazrat Mirza 

Ghulam Ahmad mengecam keras praktik takfir yang berlaku 
luas (yaitu satu Muslim menyebut Muslim lain kafir atas dasar 
perbedaan keyakinan atau praktik keagamaan), yang merupa-
kan kegemaran umum para pemimpin agama, sebagaimana di-
tunjukkan oleh fatwa-fatwa yang dikutip dalam Bagian 3: Bukti 
(Bab 18) dan Lampiran I. Beliau menulis:

1.	 “Wahai para Maulawi! tidakkah kalian akan menghadapi 
kematian suatu hari nanti, sehingga kalian begitu berani 
dan licik menyatakan seluruh dunia [Muslim] sebagai kafir. 
Allah berfirman bahwa jika seseorang hanya dengan meng-
ucapkan salam Assalamu Alaikum kepadamu, kamu tidak 
boleh menganggapnya kafir karena dia adalah seorang 
Muslim.” (Itmamul Hujjah, hlm. 23)

2.	 “Melalui perintah dan keputusan para Maulawi, kaum 
Muslim dikeluarkan dari agama Islam. Bahkan jika dite-
mukan di dalam diri mereka seribu karakteristik Islam, 
semua ini diabaikan, dan dengan beberapa alasan tidak 
masuk akal dan sepele ditemukan untuk menyatakan me-
reka sebagai kafir yang bahkan dinyatakan kekafirannya 
melampaui orang-orang Hindu dan Kristen. Wahai kaum 
Muslim! jumlah Muslim sudah cukup sedikit, jangan ku-
rangi jumlah kecil ini lebih jauh lagi.” (Izalah Auham, hlm. 
594-597)



609

J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya

3.	 “Adalah masalah yang mengherankan bahwa seseorang yang 
melafalkan Kalimah, menghadap Kiblat, beriman kepada 
Satu Tuhan, beriman kepada dan benar-benar mencintai 
Allah dan Rasul-Nya, dan beriman kepada Al-Quran, harus 
karena perbedaan furu’iyah dinyatakan sebagai kafir setara 
dengan, bahkan lebih dari, Yahudi dan Kristen.” (Aina-e-
Kamalat-e-Islam, hlm. 259)

Dengan menolak praktik takfir begitu rupa, dan mengecam-
nya dengan begitu keras, jelaslah bahwa Hazrat Mirza sendiri 
tidak mungkin menyatakan Muslim lain sebagai kafir atas dasar 
perbedaan dalam beberapa keyakinan.

Ketika para penentang Hazrat Mirza menyatakan beliau 
sebagai kafir, dan memublikasikan fatwa-fatwa secara luas yang 
menyatakan hal ini, beliau mengeluarkan penegasan berulang 
kali bahwa beliau adalah seorang Muslim dan penganut Islam, 
sebagaimana dapat dilihat dari pernyataan-pernyataan beliau 
yang dikutip dalam Bab 2 Namun, mereka bersikeras menyata-
kan beliau dan pengikutnya sebagai kafir selama beberapa tahun, 
sehingga beliau terpaksa menunjukkan kepada mereka bahwa, 
menurut Sabda Nabi Suci Muhammad dan Syariat Islam, seo-
rang Muslim yang menyebut Muslim lain sebagai kafir, juluk-
an yang sama itu akan memantul kembali kepadanya. Adalah 
ketetapan Nabi Suci bahwa orang seperti itu, yang menyebut 
seorang Muslim sebagai kafir, dirinya sendirilah yang lebih ber-
hak disebut kafir (meskipun, tentu saja, dia masih anggota umat 
Islam). Mengenai posisi ini Hazrat Mirza menulis:



610

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

“Orang-orang ini pertama-tama menyiapkan fatwa 
kekafiran (kufr) terhadap saya, dan sekitar 200 maulawi 
membubuhkan stempel mereka di atasnya, menyebut 
kami kafir. Dalam fatwa-fatwa ini, permusuhan sede-
mikian rupa ditunjukkan sehingga beberapa Ulama 
bahkan menulis bahwa orang-orang ini [Ahmadi] le-
bih buruk kekafirannya daripada Yahudi dan Kristen; 
dan mereka menyiarkan fatwa-fatwa yang mengatakan 
bahwa orang-orang ini tidak boleh dikuburkan di pe-
makaman Muslim, mereka tidak boleh diberi salam 
dan ucapan selamat, dan tidak pantas melakukan salat 
di belakang mereka, karena mereka kafir. Mereka tidak 
boleh diizinkan masuk masjid karena mereka akan 
membuat najis; jika mereka masuk, masjid harus di-
cuci. Diperbolehkan mencuri harta benda mereka, dan 
mereka boleh dibunuh...

“Sekarang lihatlah kepalsuan ini, yaitu, bahwa mereka 
menuduh saya telah menyatakan 200 juta Muslim dan 
orang-orang yang mengikrarkan Kalimah sebagai kafir. 
Kami tidak mengambil inisiatif untuk mencap orang 
sebagai kafir. Pemimpin agama mereka sendirilah yang 
mengeluarkan fatwa kekafiran terhadap kami, dan 
menimbulkan kegaduhan di seluruh Punjab dan India 
bahwa kami kafir. Proklamasi-proklamasi ini begitu 
menjauhkan orang-orang awam dari kami sehingga 
mereka menganggap berdosa bahkan untuk berbicara 
dengan kami secara sopan. Dapatkah seorang maulawi, 
atau penentang lainnya, membuktikan bahwa kamilah 



611

J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya

yang menyatakan mereka kafir terlebih dahulu? Jika 
ada kertas, pemberitahuan, atau buku kecil yang di-
terbitkan oleh kami, sebelum fatwa kekafiran mereka, 
di mana kami telah menyatakan penentang Muslim 
kami sebagai kafir, maka mereka harus memajukannya. 
Jika tidak, mereka harus menyadari betapa tidak jujur-
nya itu bahwa, sementara merekalah yang menyebut 
kami kafir, mereka menuduh kami telah menyatakan 
semua Muslim sebagai kafir.” (Haqiqatul Wahyi, hlm. 
119-120)

Hazrat Mirza Menganggap Semua Pengucap Kalimah seba-
gai Muslim

Pada bulan Februari 1899, sebuah kasus pengadilan berakhir 
yang melibatkan Hazrat Mirza dan salah satu musuh utamanya, 
Maulavi Muhammad Husain Batalvi, yang beberapa tahun 
sebelumnya telah memicu dikeluarkannya fatwa yang menyata-
kan Hazrat Mirza sebagai kafir. Hakim meminta masing-masing 
dari mereka untuk menandatangani sebuah penegasan yang isi-
nya bahwa di masa depan yang satu tidak akan menyebut yang 
lain sebagai kafir atau Dajjal (anti-Christ). Mengomentari pene-
gasan ini, dan penandatanganan oleh keduanya, Hazrat Mirza 
menulis:

“Jika dia [Muhammad Husain] jujur dalam mengelu-
arkan fatwanya, dia seharusnya berkata kepada hakim: 
‘Saya benar-benar menganggapnya sebagai kafir, dan 
karena itu saya menyebutnya kafir’....



612

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

“Mengingat bahwa hingga kini, sampai bagian 
akhir hidup saya ini, dengan karunia dan kemurahan 
Allah saya masih memegang akidah-akidah yang oleh 
Muhammad Husain dinyatakan sebagai kufr, kejujuran 
macam apa ini bahwa, karena takut kepada hakim, dia 
melenyapkan semua fatwanya dan menegaskan di ha-
dapan hakim bahwa dia tidak akan pernah lagi menye-
but saya kafir, atau menjuluki saya Dajjal dan pendusta. 
Seseorang harus merenungkan aib apa yang lebih besar 
dari ini, bahwa orang ini dengan tangannya sendiri 
merobohkan bangunannya. Jika bangunan ini didiri-
kan di atas kejujuran, tidak mungkin bagi Muhammad 
Husain untuk berhenti dari praktik sebelumnya.

“Memang benar bahwa saya juga menandatangani 
pemberitahuan ini. Tetapi dengan penandatanganan 
ini, tidak ada cela yang melekat pada saya di mata Allah 
dan orang-orang yang adil, juga penandatanganan ini 
tidak mencerminkan aib apa pun pada saya, karena 
keyakinan saya sejak awal adalah bahwa tidak ada 
orang yang menjadi kafir atau Dajjal dengan meng-
ingkari dakwahan saya. Orang seperti itu tentu saja 
akan tersesat dan menyimpang dari jalan yang benar, 
tetapi saya tidak menyebutnya tidak beriman.... Saya 
tidak menerapkan istilah kafir kepada siapa pun yang 
mengikrarkan Kalimah, kecuali dia menjadikan dirinya 
sendiri kafir dengan menyebut saya kafir dan pendusta. 
Dalam hal ini, selalu penentang sayalah yang meng-
ambil langkah pertama dengan menyebut saya kafir, 



613

J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya

dan membuat fatwa. Saya tidak memimpin dalam me-
nyiapkan fatwa terhadap mereka. Dan mereka sendiri 
mengakui bahwa jika saya seorang Muslim di mata 
Allah, maka dengan menyebut saya kafir, ketetapan 
Nabi Suci Muhammad terhadap mereka adalah bahwa 
mereka kafir. Jadi saya tidak menyebut mereka kafir; 
sebaliknya dengan menyebut saya kafir-lah mereka 
masuk ke dalam penghakiman Nabi Suci. Oleh karena 
itu, jika saya telah menegaskan di hadapan Tuan Dowie 
[hakim] bahwa saya tidak akan menyebut mereka kafir, 
itu pada kenyataannya adalah akidah saya bahwa saya 
tidak menganggap Muslim mana pun sebagai kafir.” 
(Tiryaqul Qulub, hlm. 130-131)

Beliau telah membuat posisinya sangat jelas: Tidak ada seo-
rang pun menjadi kafir dengan mengingkari dakwah saya (yakni 
dengan mengingkari dakwahannya sebagai mujaddid atau Al-
Masih yang Dijanjikan dari Allah). Beliau tidak menganggap 
Muslim mana pun yang mengaku Muslim sebagai kafir. Adapun 
bagi mereka yang menyebut beliau kafir, fitnah mereka meman-
tul kembali kepada mereka sesuai dengan ketetapan Nabi Suci 
yang diterima oleh mereka. Dalam hubungan ini, lihat kutipan 
kedua dari Let us be Muslims karya Maududi, yang disalin ulang 
dalam Lampiran A (hlm. 315-316), di mana beliau mengutip 
hadis ini dan menerimanya dengan antusias.



614

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Kesaksian Sir Muhammad Iqbal
Dr. Sir Muhammad Iqbal (w. 1938), penyair Muslim ter-

kenal, filsuf, dan eksponen perjuangan nasionalis Muslim di 
sub-benua India, yang merupakan pahlawan nasional Pakistan, 
pernah melihat dan bertemu Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. 
Bertahun-tahun kemudian, dia menceritakan kepada Maulana 
Muhammad Ali, pemimpin Gerakan Ahmadiyah Lahore, ten-
tang sebuah pertemuan dengan Hazrat Mirza. Kebetulan tak 
lama setelah itu Maulana Muhammad Ali berkepentingan me-
nulis sebuah buku kecil yang mengomentari pandangan-pan-
dangan tertentu yang diungkapkan Dr. Iqbal mengenai Gerakan 
Ahmadiyah. Dalam buku kecil bahasa Inggris itu beliau meng-
ingatkan Iqbal akan bukti pribadinya sendiri sebagai berikut:

“Tetapi saya ingin merujuk Sir Muhammad Iqbal 
pada sebuah insiden yang dia sendiri baru-baru ini ceri-
takan kepada saya ketika saya mengunjunginya selama 
sakitnya pada bulan Oktober 1934. Pendiri Gerakan 
Ahmadiyah, dia memberitahu saya, saat itu berada di 
Sialkot — dia tidak ingat tahunnya, tetapi itu adalah 
tahun 1904 sebagaimana ditunjukkan oleh fakta-fakta 
yang dia ceritakan. Mian (sekarang Sir) Fazl-i Hussain 
saat itu sedang berpraktik sebagai pengacara di Sialkot, 
dan suatu hari ketika dia (Tuan Mian) akan pergi me-
nemui Hazrat Mirza Sahib, dia (Sir Muhammad Iqbal) 
bertemu dengannya di jalan, dan setelah menanyakan 
ke mana dia pergi, dia pun menemaninya. Selama 
percakapan yang terjadi kemudian dengan Pendiri 



615

J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya

Gerakan Ahmadiyah, Mian Sir Fazl-i Hussain berta-
nya kepadanya apakah dia memandang mereka yang 
tidak percaya kepadanya sebagai kafir, dan Mirza Sahib 
tanpa keraguan sesaat pun menjawab bahwa dia tidak 
menyatakan...

“Bagaimanapun juga, Sir Muhammad Iqbal secara 
pribadi adalah saksi fakta bahwa Pendiri Gerakan 
Ahmadiyah tidak bersalah menyebut Muslim lain ka-
fir.” (Sir Muhammad Iqbal’s Statement re The Qadianis, 
hlm. 6-8)

Dr. Iqbal hidup selama sekitar dua tahun setelah penerbitan 
buku kecil yang ditujukan kepadanya ini. Dia tidak membuat 
penyangkalan apa pun terhadap referensi yang dikutip di atas. 
Faktanya, dalam surat-surat pribadi dan percakapan-percakapan 
dia mengonfirmasi keakuratan dan kebenarannya.

2. Salat Jenazah untuk Muslim Lainnya
Hazrat Mirza tidak pernah memerintahkan pengikutnya 

bahwa mereka dilarang melakukan salat jenazah Islam bagi 
seorang Muslim yang meninggal yang bukan anggota Gerakan 
Ahmadiyah. Sebaliknya, pada semua kesempatan ketika perta-
nyaan ini diajukan kepada beliau, Hazrat Mirza dengan jelas 
dan tegas mengizinkan pengikutnya untuk melaksanakan sha-
lat jenazah bagi Muslim non-Ahmadi secara umum. Ini juga 
merupakan bukti yang meyakinkan bahwa beliau menganggap 
Muslim non-Ahmadi sebagai Muslim dan bukan kafir, karena 
melaksanakan shalat jenazah Islam bagi siapa pun menyiratkan 



616

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

pengakuan terhadap almarhum sebagai seorang Muslim. Dan 
terlebih lagi, bukti ini bersifat gamblang, praktis, dan mudah 
dipahami.

Di bawah ini diberikan tiga ketetapan yang jelas dari Hazrat 
Mirza mengenai masalah ini:

1.	 “Pertanyaan diajukan mengenai apakah diperbolehkan 
melakukan salat jenazah untuk orang yang tidak berada 
dalam Gerakan. Al-Masih yang Dijanjikan mengatakan: 
‘Jika almarhum adalah penentang Gerakan ini dan men-
jelek-jelekkan kita serta menganggap kita buruk, jangan 
lakukan salat jenazah untuknya. Jika dia tidak berbicara 
menentang kita, dan bersikap netral, diperbolehkan mela-
kukan salat jenazahnya, asalkan imamnya adalah salah satu 
dari kalian; jika tidak, tidak perlu. Jika almarhum tidak 
menyebut kita kafir dan pendusta, salat jenazahnya boleh 
dilakukan. Tidak ada yang salah dengan itu, karena hanya 
Allah yang mengetahui perkara-perkara tersembunyi.’” 
(Pernyataan yang dibuat pada 18 April 1902; surat kabar 
Al-Hakam, 30 April 1902)

2.	 Sekitar setahun sebelum wafatnya, Hazrat Mirza menerima 
surat dari seorang pengikut, Ghulam Qadir dari Jeonjal 
(distrik Gujrat), yang meminta bimbingan tentang bebe-
rapa poin, salah satunya berkaitan dengan melakukan salat 
jenazah bagi Muslim non-Ahmadi. Hazrat Mirza meme-
rintahkan salah satu asistennya, Mufti Muhammad Sadiq, 
untuk menulis jawaban berikut:



617

J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya

“Diperbolehkan melakukan salat jenazah bagi seorang 
penentang jika dia tidak mencaci-maki kita. Imam [dari 
layanan tersebut] harus seorang Ahmadi.”(Surat ter-
tanggal 12 Mei 1907; faksimili dari yang asli tersedia.)

3.	 Pada tahun 1908, orang-orang Ahmadi dan Muslim lain-
nya di sebuah tempat bernama Bhudyar, di distrik Amritsar, 
membuat kesepakatan di mana satu klausul yang diusulkan 
oleh orang-orang Ahmadi adalah sebagai berikut: “Kami 
akan melakukan salat jenazah bagi kerabat non-Ahmadi 
yang netral” (yaitu bukan penentang Gerakan Ahmadiyah). 
Hazrat Mirza menulis catatan berikut di atasnya dengan 
tangan beliau sendiri:

“Apa yang telah tertulis sangatlah baik dan diberkati.” 
(Lihat surat kabar Badr, tertanggal 13 Mei 1909)

3. Melakukan salat di belakang Imam non-Ahmadi
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tidak pernah melarang 

pengikutnya untuk salat berjemaah yang diimami oleh imam 
non-Ahmadi. Hazrat Mirza sendiri biasa berjamaah dalam salat 
yang dipimpin oleh imam-imam non-Ahmadi, bahkan setelah 
dakwahan beliau sebagai Al-Masih yang Dijanjikan dan kon-
troversi yang menyusulnya, dan begitu pula pengikut-pengikut 
beliau. Namun, para Maulawi menjadi semakin sengit dalam 
mengecam beliau dan pengikut beliau sebagai kafir, dan mulai 
mengusir orang-orang Ahmadi dari jemaah salat di masjid-mas-
jid. Orang-orang Ahmadi diserang, dianiaya, dan dihina jika 
mereka berani memasuki masjid. Ketika situasi seperti itulah 
mulai muncul, Hazrat Mirza melarang pengikutnya salat di 



618

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

belakang imam mana pun yang menyebut mereka kafir dan 
mencaci mereka.

Di bawah ini kami berikan beberapa pernyataan oleh seorang 
maulawi yang menentang Ahmadiyah, yang menunjukkan ba-
gaimana para maulawi itu menyombongkan diri telah mengusir 
orang-orang Ahmadi dari masjid-masjid, dan bagaimana mere-
ka dengan penuh cemoohan menolak upaya rekonsiliasi Hazrat 
Mirza. Pada tahun 1901, ketika Hazrat Mirza menulis sebuah 
buku kecil berjudul As-Sulh Al-Khair (Sebuah Rekonsiliasi), di 
mana beliau mengimbau para maulawi untuk berdamai di an-
tara sesama Muslim, Maulawi Abdul Wahid Janpuri membalas:

“Jangan disembunyikan bahwa alasan adanya nota 
perdamaian ini adalah setelah kelompok Mirza’i 
[Ahmadi] di Amritsar menjadi sasaran penghinaan, 
diusir dari salat Jumat dan salat berjemaah, dilempar 
keluar secara memalukan dari masjid tempat mereka 
biasa salat, dan dilarang masuk lapangan tempat mere-
ka mengadakan salat Jumat, mereka meminta izin ke-
pada Mirza Qadiani untuk membangun masjid baru. 
Mirza menyuruh mereka menunggu, sementara dia 
mencoba berdamai dengan orang-orang, karena dalam 
hal itu tidak akan ada kebutuhan untuk membangun 
masjid. Mereka [orang-orang Ahmadi] harus menang-
gung banyak penghinaan. Hubungan sosial mereka 
dengan kaum Muslim dihentikan, istri-istri mereka 
diambil dari mereka, mayat mereka harus dilempar ke 
dalam lubang tanpa kain kafan atau ritual pemakaman, 



619

J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya

dll. Saat itulah pendusta Qadiani ini mengeluarkan 
nota perdamaian ini.” (Isytihar Mukhadat Musailimah 
Qadiani, hlm. 2)

Hal ini menunjukkan bahwa orang-orang Ahmadi tidak 
hanya dianiaya dan dilarang mengikuti jemaah dan masjid, te-
tapi para maulawi yang memicu penganiayaan ini secara terbuka 
bangga melakukannya. Betapa zhalimnya, mengingat keadaan 
ini, menuduh orang-orang Ahmadi memisahkan diri dari kaum 
Muslim lainnya!

Sebagai jawaban atas surat mengenai masalah ini yang beli-
au terima pada bulan Maret 1908, menjelang akhir hayat beliau, 
Hazrat Mirza menulis:

“Karena para maulawi negeri ini, akibat fanatisme 
(ta’asub) mereka, secara umum telah menyatakan kami 
kafir, dan telah menulis fatwa-fatwa, dan orang-orang 
lainnya adalah pengikut mereka, maka jika ada orang-
orang yang, untuk memperjelas posisi mereka sendiri, 
membuat pengumuman bahwa mereka tidak meng-
ikuti para maulawi yang mengafirkan orang lain ini, 
maka akan diperbolehkan [bagi orang Ahmadi] untuk 
salat bersama mereka. Jika tidak, orang yang menyebut 
seorang Muslim sebagai kafir, menjadi kafir dirinya 
sendiri. Jadi bagaimana kita bisa salat di belakangnya? 
Syariat yang suci tidak mengizinkannya.” (Surat dice-
tak di surat kabar Badr, 24-31 Desember 1908)



620

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Harus diingat pula bahwa, menurut semua otoritas Muslim, 
ada syarat-syarat tertentu yang harus dipenuhi seseorang untuk 
bertindak sebagai imam salat, dan syarat-syarat ini ditetapkan 
secara bervariasi oleh setiap mazhab dan sekte. Hazrat Mirza 
Ghulam Ahmad telah mensyaratkan kondisi bahwa seorang 
imam, yang di belakangnya orang Ahmadi boleh salat, harus-
lah orang yang tidak menyebut Muslim sebagai kafir, dan tidak 
memihak para maulawi yang menyebut orang Ahmadi sebagai 
kafir. Tidak pernah Hazrat Mirza memerintahkan pengikutnya 
untuk menjauhkan diri dari salat di belakang seorang imam ha-
nya karena alasan bahwa dia adalah seorang non-Ahmadi.

Terakhir, harus dicatat bahwa anggota dari berbagai sekte 
dan kelompok hanya melakukan salat di belakang imam dari 
keyakinan mereka sendiri. Lihat fatwa-fatwa yang dikutip pada 
bab 18 dari bagian 3: Bukti.

HAZRAT MIRZA TENTANG MAYORITAS UMAT ISLAM
Telah dicatat di atas bahwa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad 

telah menarik perbedaan yang jelas antara orang-orang Muslim 
yang mencaci beliau dan menyebut beliau kafir, dengan orang-
orang Muslim yang tidak melakukan hal demikian. Mengenai 
golongan yang terakhir ini, beliau menunjukkan toleransi yang 
sempurna kepada mereka, dan memperlakukan mereka sebagai 
saudara sesama Muslim. Faktanya, beliau menganggap mayori-
tas umat Islam berada dalam kategori terakhir ini, sebagaimana 
ditunjukkan oleh pengamatan beliau yang dikutip di bawah ini:



621

J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya

“Ada tiga jenis orang [yakni Muslim] pada saat ini. 
Pertama, mereka yang terbakar oleh kebencian dan 
kedengkian, dan bertekad melakukan penentangan 
karena kekeras-kepalaan dan fanatisme. Jumlah mere-
ka sangat kecil. Kedua, mereka yang condong kepada 
kami. Jumlah mereka sedang meningkat. Ketiga, mere-
ka yang diam, tidak memihak ke satu sisi maupun ke 
sisi yang lain. Mereka adalah mayoritas. Mereka tidak 
berada di bawah pengaruh para maulawi, juga tidak 
bergabung dengan mereka dalam mencaci kami. Oleh 
karena itu, mereka masuk dalam kategori kami sendi-
ri.” (Al-Hakam, 17 Februari 1904)



622

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran



623

INDEKS I

Ini terutama merupakan indeks sumber-sumber dan oto-
ritas-otoritas yang kutipannya telah disitir dalam Bukti dan 
Lampiran. Angka-angka setelah setiap entri merujuk pada 
halaman di mana nama sumber tersebut muncul. Kutipan se-
benarnya, dalam banyak kasus, mungkin berlanjut ke halaman 
berikutnya, atau bersambung dari halaman sebelumnya. Indeks 
ini juga memiliki beberapa referensi ke halaman di mana nama 
entri hanya muncul dalam teks, tanpa kutipan terkait, namun 
referensi semacam itu sangat selektif.

Dalam menyusun nama-nama Muslim timur menurut 
urutan abjad, kami telah menggunakan konvensi berikut: jika 
nama belakang seseorang adalah ‘nama keluarga’ yang dapat 
dikenali, entri didaftarkan di bawah nama itu (misalnya Barelvi, 
Sayyid Ahmad, atau Pervez, Ghulam Ahmad); jika tidak, nama 
lengkapnya, tidak termasuk gelar apa pun, yang digunakan 
(misalnya Muhammad Ali, Maulana, atau Ja’far Khan, Malik). 
Namun pembaca disarankan dalam hal apa pun untuk me-
meriksa kemungkinan entri alternatif, jika sebuah nama tidak 
ditemukan di posisi yang diharapkan.



624

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Referensi ke Al-Quran Suci hanya menunjukkan tem-
pat-tempat utama di mana ia dikutip. Referensi ke Nabi Suci 
Muhammad dapat ditemukan melalui nama-nama koleksi 
Hadis.
Aal Hasan, Maulana
Abdul Aziz, Syah
Abdul Haqq Muhaddis dari 
Delhi
Abdul Karim, Maulavi
Abdur Rasyid, Maulana
Abidin, Sayyid Muhammad
Abu Bakar
Abu Dawud
Abu Hanifah, Imam
Abu Tamam
Abul Jamal Ahmad, Maulana
Abul Mahmud, Maulavi
Aftab-ud-Din Ahmad, 
Maulavi
Afzal Haq, Chaudry
Ahl-i Hadis
Ahmad Said, Maulavi
Ahmad bin Hanbal, Imam
Ahrar
Al-’Aini
Al-Hakam 169-171,
Al-Imadi, Maulana Abdullah
Al-Insan al-Kamil

Al-Jami’at
Al-Khouly, Dr Ebrahim
Ali
Ali Hujwiri
Ali Qari, Mulla
Aligarh Institute Gazette
Ameer Ali, Sayyid
An-Nadwah
Anjuman Himayat-i Islam
Ansarullah
Anwarus Sufiyyah
Arnold, T.W.
Asad, Muhammad
Asbab Nuzul al-Quran
Asyhad-ud-Din, Sayyid
Aslam Khan Baloch
Asqalani, Imam Hajar
Attar, Fariduddin
Attar, Khawaja Habibullah
Azad, Maulana Abul Kalam
Baba Dawud Khaki
Badr
Bahu, Sultan
Baidhawi



625

Indeks I

Banori, Muhammad Yusuf
Barelvi, Ahmad Raza Khan
Barelvi, Sayyid Ahmad
Barelvi
Bashir-ud-Din, Maulavi
Batalvi, Asyiq Husain
Batalvi, Maulavi Muhammad 
Husain
Batiniyah
Bhutto, Zulfiqar Ali
Bukhari,
Bukhari, Abu Dzar
Bustami, Abu Yazid
Charagh Ali, Maulavi
Chishti, Muinuddin
Chishti, Prof. Yusuf Salim
Curzon Gazette
Da’wat, mingguan
Daryabadi, Maulana Abdul 
Majid
Deobandi
Faisal, Raja Arab Saudi
Farqleet, Maulavi Muhammad 
Usman
Fathul Bari
Fazl-i Husain, Mian Sir
Fushus al-Hukam

Gakharwi, Maulavi Ahmad 
Din
Gangohi, Rasyid Ahmad
Gangohi, Syekh Sadiq
General wa Guhar Asafi
Ghalib, Mirza
Ghazali
Ghaznavi, Abdul Jabbar
Ghaznavi, Maulavi Abdullah
Ghulam Farid Chachran, 
Khawaja
Ghulam Sarwar, Hafiz
Habibur Rahman dari 
Ludhiana, Maulavi
Hanafi
Haqqani, Maulana Abdul 
Haqq
Hasan Nizami, Khawaja
Hasan, Maulavi Muhammad, 
dari Rampur
Headley, Lord
Hunter, W.W.
Ibnu Abbas
Ibnu Abu Hamrah
Ibnu Arabi, Syekh Muhyiddin
Ibnu Hajar, Allamah
Ibnu Qayyim, Hafiz
Ibnu Taimiyah



626

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Ikram, Syekh Muhammad
Imroz, Daily
Inayatullah, Maulavi Hafiz, 
dari Wazirabad
Indian Antiquary, The
Indian Musalmans, The
Iqbal, Afzal
Iqbal, Allamah Dr Sir 
Muhammad
Irsyad Ali, Maulavi
Irving, T.B.
Isya’at as-Sunnah
Islahi, Maulana Amin Ahsan
Islamic Council of Europe
Islamic Foundation, Leicester, 
U.K.
Ismail Syahid, Maulana Sayyid 
Muhammad
Ismail, Syekh Yusuf bin
Israr Ahmad, Dr
Ja’far Khan, Malik
Ja’far Shadiq, Imam
Jalaluddin, Allamah Sayyid
Jam’iyyatul Ulama Hind
Jailani, Abdul Qadir,
Jilli, Abdul Karim
Jinnah, Quaid-i-Azam 
Mohammad Ali

Kamal-ud-Din, Khawaja 
310-313
Kanzul Ummal
Kayani, Hakim
Khalid Mahmud, Allamah
Khan, Sir Sayyid Ahmad
Khurshid Ahmad, Prof.
Kifayatullah, Mufti
Lahore Municipal Gazette
Lane’s Lexicon
Lisanul Hukam
Madani, Husain Ahmad
Madina, surat kabar
Mahmudul Hasan dari 
Deoband
Majma az-Zawa’id
Malik, Abdullah
Malik, Imam
Mansyur Muhammadi, 
Bangalore
Maududi, Maulana Sayyid 
Abul A’la
Metcalf, Dr Barbara Daly
Mir Dard, Khawaja
Mir Hasan, Maulana Sayyid
Mir Muhammad Said
Mirza Bashiruddin Mahmud 
Ahmad



627

Indeks I

Mirza Hairat dari Delhi
Misykat al-Mashabih
Mohamed Ali dari Comrade
Mufti Muhammad Sadiq
Muhammad Ali, Hazrat 
Maulana
Muhammadi, Khawaja 
Muhammad Nasir
Mujaddid-i Azam
Mumtaz Ali, Maulana Sayyid
Munir Report (Laporan Munir) 
Munir, Hakim Muhammad
Muslim, Sahih
Muslim League (Liga Muslim)
Nadwatul Ulama, Lucknow
Nadwi, Abul Hasan Ali
Nadwi, Sayyid Sulaiman
Najran, delegasi
Nanotavi, Muhammad Qasim
Naqshbandi, Khawaja Ziaullah
Nasa’i
Nasiruddin Chiragh
Nazir Ahmad, Syamsul Ulama 
Deputi
Nazir Husain, Maulana 
Sayyid, dari Delhi
Nigar, bulanan Lucknow
Niyaz Ahmad, Syah

Niyaz Fatehpuri, Allamah
Nuruddin, Hazrat Maulana
Paigham Sulh
Pervez, Ghulam Ahmad
Pickthall, Marmaduke
Preaching of Islam, The
Qadir-ud-Din, Tuan Hakim
Qalandar, Syah Syaraf Bu Ali
Qamaruddin, Hafiz, dari 
Sayyal Syarif
Qamaruddin, Syekh
Qastalani, Allamah
Qayumi, Allamah Abdul 
Qayyum
Quran Suci
Qurthubi, Imam
Radd al-Mukhtar
Rafiq, Muhammad
Raghib, Mufradat karya,
Rahmatullah Muhajir Makki, 
Maulavi
Razi, Imam
Ruh al-Bayan
Ruh al-Ma’ani
Rumi, Jalaluddin
Sa’di, Syekh
Sabir Kalyari, Syekh
Sadiqul Akhbar



628

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Said Amir dari Koth
Sajjad Ahmad, Maulana
Samiullah Khan, Maulavi
Sanaullah dari Amritsar, 
Maulavi
Sanaullah dari Panipat
Sarwar Syah, Maulavi Sayyid
Schimmel, Anne Marie
Syafi, Mufti Muhammad, dari 
Deoband
Syafi’i, Imam
Syekh Ahmad Sirhindi, mujad-
did alf tsani,
Syakar Ganj, Fariduddin
Syarif, Maulana Muhammad
Syarah Fiqih Akbar
Syarah Mawaqif
Syarah Syifa
Syarah Aqa’id Nasafi
Syaukani, Imam
Sya’rani, Abdul Wahhab
Syiah
Syibli, Abu Bakar
Syibli, Maulana
Siddiq Hasan Khan, Nawab 
dari Bhopal
Siddiqi, Maulavi Haidar 
Zaman

Sipa Salar, Fariduddin
Siraj-ud-Din, Maulavi
Sirr-e Dilbaran
Siyalwi, Khawaja Syamsuddin
Suhrawardi, Syahabuddin
Sultan Turki
Sunni
Thabarani
Tabriz, Syamsuddin
Tafsir Ibnu Jarir
Tafsir Ibnu Katsir
Tafsir Kabir
Tarikh Thabari
Tarjuman al-Wahhabiyyah
Tarjuman as-Sunnah
Tasyhizul Azhan
Tayyib, Qari Muhammad
Tazkiratul Auliya
Thanvi, Maulana Asyraf Ali
Tirmidzi
Taunsvi, Khawaja Syah 
Sulaiman
Tuhfatul Akhyar
Umdatul Qari
Ummul Qura
Usmani, Syabbir Ahmad
Wahabi



629

Indeks I

Wahid-ud-Din, Maulavi 
Sayyid
Wakeel, surat kabar Amritsar 
Waliyullah, Syah
Woking Muslim Mission 
Yusuf Ali, Abdullah
Zafar Ali Khan, Maulavi
Zahid al-Husaini, Maulavi
Zamakhsyari, penulis Kasysyaf
Zamindar, Daily
Four Questions Answered (Juni 
1897)
Government Angrezi aur Jihad 
dan Zamimah-nya (Mei 1900) 
Hamamatul Busyra (1894)
Haqiqatul Mahdi (Feb. 1899)
Haqiqatul Wahyi (Mei 1907)
Hujjatul Islam (Mei 1893)
Hujjatullah (Mei 1897)
Ijaz-i Ahmadi (Nov. 1902)
Itmamul Hujjah (Juni 1894)
Izalah Auham (Sep. 1891),
Jang Muqaddas (Juni 1893)
Karamatus Shadiqin (Agus. 
1893)
Kasyful Ghita (Des. 1898)
Kashti-i Nuh (Okt. 1902) 220-
Kitab al-Bariyyah (Jan. 1898) 

Lecture Sialkot (Nov. 1904)
Lujjatun Nur (1900) 
Masih Hindustan Mein (1899)
Mawahibur Rahman (Jan. 
1903)
Nishan Asmani (Mei 1892)
Nurul Haq, Bagian I (Feb. 
1894)
Nurul Quran, Bagian II (Des. 
1895)
Raz-i Haqiqat (Nov. 1898)
Review Mubahatsah (Nov. 
1902)
Sat Bachan (Des. 1895)
Syahadatul Quran (Sep. 1893) 
Siraj Munir (Maret 1897)
Tauzih Maram (Jan. 1891)
Tazkiratus Syahadatain (Okt. 
1903)
Tiryaqul Qulub (Okt. 1902)
Tuhfah Golarwiyyah (Sep. 
1902)
Tuhfah Qaisariyyah (Mei 
1897)
Zia-ul-Haq (Mei 1895)
Al-Hakam (surat kabar Jemaat 
Ahmadiyah) 122:(dua kali),



630

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

Badr (surat kabar Jemaat 
Ahmadiyah)
Din al-Haq
Fatawa Ahmadiyya (kumpulan 
arahan/fatwa Hazrat Mirza)
Surat kepada Maulavi 
Ahmadullah
Surat kepada Mian Ghulam 
Qadir dari Jeonjal
Majmu’ah Isytiharat (kum-
pulan maklumat publik yang 
dikeluarkan oleh Hazrat 
Mirza) 
Maktubat Ahmadiyya (kum-
pulan surat-surat Hazrat 
Mirza)
Malfuzat (pembicaraan dan 
wacana Hazrat Mirza, dikom-
pilasi dari surat kabar Jemaat 
Ahmadiyah pada masa itu)
Manzur Ilahi (sebagai sumber 
terakhir)
Ruhani Khaza’in (karya-karya 
tulis Hazrat Mirza yang 
dikumpulkan, dengan 
pengantar)
Ruhani Khaza’in No. 2 (sebagai 
Malfuzat)

Tafsir Surah Fatihah (tafsir 
mengenai surah Al-Fatihah) 



631

[Tambahan/Lampiran]

[TAMBAHAN/
LAMPIRAN]

Alasan yang diajukan oleh para tergugat untuk menarik diri 
dari kasus tersebut adalah bahwa, dalam pandangan mereka, 
pengadilan non-Muslim tidak dapat memberikan keputusan 
berdasarkan hukum Islam (lihat History of the Case [Sejarah 
Kasus], hlm. 7-26). Sejak buku ini masuk percetakan, berita 
berikut telah terungkap. Surat kabar harian terkenal Jang meng-
adakan forum pada bulan November di mana satu masalah yang 
dibahas adalah usulan untuk membentuk pengadilan tinggi di 
Pakistan dengan fungsi menentukan apakah undang-undang 
yang dibuat oleh parlemen sejalan dengan Al-Quran dan Hadis. 
Dr. Israr Ahmad, ulama Pakistan yang paling terkenal, meng-
ungkapkan pandangan berikut di seminar ini:

Jang: Apa kualifikasi untuk hakim yang ditunjuk ke peng-
adilan ini?

Dr. Israr Ahmad: Itu terserah Anda. Seorang hakim dapat 
ditunjuk sama seperti hakim Pengadilan Tinggi ditunjuk. Kami 
tidak meminta harus ada panel ulama yang terpisah. Itu akan 
menjadi teokrasi. Keberatan itu benar bahwa jika kekuasaan ini 



632

Kasus Ahmadiyah Lampiran-Lampiran

diberikan kepada para pemimpin agama maka itu akan mena-
fikan demokrasi, dan membuat teokrasi. Masalah sebenarnya 
adalah pendirian sebuah pengadilan. Kami bahkan tidak menye-
but-nyebut pemimpin agama. Contoh-contoh yang baik tentang 
hal ini telah diberikan: dalam pidato Mian Tufail Muhammad 
[ketua Jama’at-i-Islami, partai Islam ortodoks utama Pakistan] 
pada Konvensi Syariat contoh-contoh diberikan, yaitu, bahwa 
di bawah kekuasaan Inggris pengadilan biasa menyelesaikan ba-
nyak masalah hukum perdata Islam menurut hukum Islam, dan 
di pengadilan-pengadilan itu hakim-hakim Hindu memberikan 
keputusan.

“Siapa pun yang menjadi hakim tidaklah menjadi 
persoalan. Tidak pula disyaratkan bahwa hakim terse-
but harus seorang ulama agama. Di pengadilan selalu 
ada dua pihak penasihat hukum, dan keduanya akan 
menjelaskan dengan sangat rinci apa yang—menurut 
masing-masing—bersumber dari Al-Qur’an dan apa 
yang berasal dari Hadis. Pengadilan inilah yang kemu-
dian memutuskan bahwa yang menjadi keputusan final 
adalah apa yang benar-benar terdapat dalam Al-Qur’an 
dan Sunnah. Keputusan terakhir bukanlah pendapat 
orang banyak, dan bukan pula pandangan para pemu-
ka agama.

Bahkan jika kita berbicara tentang pemimpin-pemimpin 
agama, persoalan kualifikasi pun akan muncul: ulama yang 
mana yang memiliki otoritas dan pengesahan untuk dijadikan 



633

[Tambahan/Lampiran]

rujukan? Dalam perkara seperti ini, kami berpendapat bahwa 
sebuah pengadilan tetap harus dibentuk—bahkan sekalipun 
hakimnya adalah seorang non-Muslim.”

Jang: Bisakah seorang non-Muslim menjadi hakimnya?
Dr. Israr Ahmad: Bisa. Hakim Cornelius [Ketua Mahkamah 

Agung Kristen yang terkenal di Pakistan] dapat menentukan 
bahwa suatu hal tertentu sesuai dengan hukum Islam dan hal 
lain tidak. Setiap orang yang ahli dapat memutuskan apa yang 
benar atau salah menurut konstitusi Amerika, atau apa yang be-
nar atau salah menurut tradisi Inggris. Dengan cara yang sama, 
Al-Quran dan Sunah bukanlah hal yang rumit. Ada kitab Allah, 
dan ada Sunah Nabi Suci, dan sistem ini telah berjalan selama 
tiga belas abad.”

(Harian Jang, bagian majalah mingguan, edisi Rawalpindi, 
14-20 November halaman 2. Judul Berita: “Seorang non-Mus-
lim bisa menjadi hakim Pengadilan Syariat — Dr. Israr Ahmad)


	Kata Pengantar
	Persembahan
	Pendahuluan
	Bagian 1: 
Sejarah Kasus
	Sejarah Kasus
	Bagian 2: 
Keputusan
	Putusan
	Bagian 3: 
Pembuktian
	1. Siapakah Muslim Itu?
	Qur'an Suci
	Bagaimana Nabi Suci mengislamkan orang-orang
	Otoritas Muslim tentang 'Siapakah Muslim Itu'
	Nabi Suci tentang Tanda-Tanda Praktis Seorang Muslim
	Larangan Takfir
	Seorang Mu'awwil tidak dapat disebut Kafir

	2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya
	3. Masalah Khatam an-nabiyyin
	Keyakinan pada Khatam an-nabiyyin
	Makna Khatam an-nabiyyin
	Bantahan terhadap pengakuan kenabian

	4. Wahyu dalam Islam
	Al-Qur'an dan Hadis tentang keberlanjutan wahyu
	Wahyu kepada Para Sahabat Nabi Suci
	Pandangan teolog dan otoritas keagamaan Muslim

	5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza
	Wahyu Nubuwwah dan Wahyu Wilayah
	Makna Muhaddats

	6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi
	Perbedaan antara makna harfiah dan terminologis
	Penggunaan metaforis dan penggunaan sebenarnya (hakiki)
	Penggunaan nabi dan rasul untuk para wali
	Ringkasan

	7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka
	8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India
	Pendahuluan
	Pernyataan para wali
	Kesimpulan

	9. Istilah dan Konsep Tasawuf
	dan Tarekat
	Fana fi ar-rasul
	Zilli Nubuwwat
	Buruzi Nubuwwat
	Matsil Anbiya — Semisal Para Nabi
	Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi
	Finalitas Kenabian

	10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”
	Surat oleh Sayyid Muhammad Ahsan dari Amroha
	Insiden kedua yang tercatat
	Makna muhaddats dalam "Koreksi Sebuah Kekeliruan"

	11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)
	12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam
	Bagaimana seorang mukmin menjadi Maryam dan Al-Masih
	Para Wali Muslim diumpamakan dengan Yesus dan Maryam
	Sabda Nabi Suci Muhammad
	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
	Makna Al-Masih dan pengakuan sebagai Al-Masih yang Dijanjikan

	13. Pengakuan Sebagai Al-Masih Tidak Bertentangan dengan Islam
	Ulama tentang pengakuan sebagai Al-Masih atau Imam Mahdi
	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

	14. Penggenapan Nubuat
	Nubuat memerlukan penafsiran
	Kekeliruan dalam menafsirkan mimpi dan visi
	Penundaan dan pembatalan nubuat
	Nubuat tentang Azab
	Ringkasan

	15. Kemuliaan Yesus
	Hazrat Mirza memuliakan Yesus sebagai Nabi Allah
	Jawaban Hazrat Mirza terhadap serangan Kristen
	Ulama Muslim mengkritik Yesus dalam Injil

	16. Kelahiran Yesus
	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
	Dalil-dalil dari Al-Qur'an Suci dan Hadis
	Pandangan Muslim
	Pandangan para pengikut Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

	17. Jihad
	Jihad dalam Qur'an Suci dan Hadis
	Jihad — Pandangan para pemimpin agama Islam
	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tentang jihad
	Mengapa Hazrat Mirza harus menjelaskan makna Jihad
	Jihad dan Pemerintah Inggris
	Pernyataan Hazrat Mirza tentang kesetiaan pada pemerintahan Inggris

	18. Fatwa-Fatwa Kafir
	19. Sikap Terhadap Sesama Muslim
	Shalat Jenazah untuk Muslim lainnya
	Melakukan shalat di belakang Muslim lainnya

	20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
	21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore
	Penghormatan kepada Muhammad Ali dan Ahmadiyah Lahore
	Misi Woking di bawah Gerakan Ahmadiyah Lahore

	Lampiran-
Lampiran
	A. Siapakah Muslim Itu?
	B. Isu Khatamun Nabiyyin
	C. Wahyu Dalam Islam
	D. Muhaddats dan Dakwahan Hazrat Mirza
	E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi
	F. Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi
	G. Klarifikasi Koreksi Sebuah Kekeliruan
	H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris 
di India
	I. Laporan Munir tentang Fatwa-fatwa kafir
	J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya
	Indeks I

