R
115> 5\\\ \ U\\“\W\

KASUS
AHMADIYAH

Kasus Pengadilan Keagamaan yang
Masyhur di Cape Town

Antara
Muslim Ahmadiyah Lahore
Dan
Lembaga-lembaga Keagamaan Islam Sunni

Riwayat Kasus, Putusan, dan Bukti

aaiil.org






KASUS
AHMADIYAH

Kasus Pengadilan Keagamaan yang
Masyhur di Cape Town

Antara
Muslim Ahmadiyah Lahore
Dan
Lembaga-lembaga Keagamaan Islam Sunni

Riwayat Kasus, Putusan, dan Bukti

aaiil.org



Kasus Ahmadiyah
Diterjemahkan dari
Ahmadiyya Case

Copyright © 1987, Ahmadiyya Case

Hak Cipta Dilindungi Undang-undang
All Rights Reserved
Hak terjemahan ke dalam Bahasa Indonesia
ada pada Darul Kutubil Islamiyah

Kontributor Utama:

MAULANA HAFIZ SHER MOHAMMAD
Penulis, ulama, dan mubaligh Islam

Penerjemah & Penyusun kedalam Bahasa Inggris: Zahid Aziz,
M.Sc., Ph.D.

Diterjemahkan kedalam Bahasa Indonesia: Erwan Hamdani

Januari 2025



DAFTAR ISI

Kata Pengantar.........ccoccooiviiiiiiiiiiiiiiiii, \'
Persembalan c.ooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e e e e e e e e aaaaaaeas ix
Pendahuluan ...ooooeieiieeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee xi
BAGIAN 1:
SEJARAH KASUS
Sejarah Kasus ....cc.oovevviiiiiiiiiiiiiiiiiciccccc 3
BAGIAN 2:
KEPUTUSAN
PULUSAN oottt e e e e e e ee e e e e e e e e e eaaaaeens 45
BAGIAN 3:
PEMBUKTIAN
1. Siapakah Muslim Itu? .......cooceevveiiruenseiisnccsensecceennnes 73
1.1, QUI'an SUCH .eeeviieiieeiieeiie e 74
1.2. Bagaimana Nabi Suci mengislamkan orang-orang......... 76
1.3. Otoritas Muslim tentang 'Siapakah Muslim Itu' ........... 83
1.4. Nabi Suci tentang Tanda-Tanda Praktis
Seorang Muslimi......ccccvevveieiieiiiiiiiiiiiiiinecceceeee 104
1.5. Larangan Takfir......cccooeviiiiniiiiniiiiiiiccceccce 109
1.6. Seorang Mu'awwil tidak dapat disebut Kafir............... 116

if



Kasus Abmadiyah

2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para

PeNIKUNYa..cciuiiieiiiiriisieiiistinnessicssenneseessesaesseens 119
3. Masalah Khatam an-nabiyyin......cc.ccceeverervecccsneccnnees 133
3.1. Keyakinan pada Khatam an-nabiyyin.........ccccceeneee. 134
3.2. Makna Khatam an-nabiyyin........ccccoceveniinincninnnene. 136
3.3. Bantahan terhadap pengakuan kenabian ..................... 139
4. Wahyu dalam Islam ......c.coveieuinseiiecnnnensecisncnnnenane 143
4.1. Al-Qur'an dan Hadis tentang keberlanjutan wahyu .... 144
4.2. Wahyu kepada Para Sahabat Nabi Suci.......c.cccecveuee. 152
4.3. Pandangan teolog dan otoritas keagamaan Muslim ..... 155
5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza...........ccuceuu.e.. 173
5.1. Wahyu Nubuwwah dan Wahyu Wilayah..................... 173
5.2. Makna Muhaddats.........cccceceniniiiiniii 178
6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi ......... 181
6.1. Perbedaan antara makna harfiah dan terminologis ...... 182

6.2. Penggunaan metaforis dan penggunaan sebenarnya

(hakiKi) .oveoveeereieieeecce e 185
6.3. Penggunaan nabi dan rasul untuk para wali ................ 189
6.4. Ringkasan ........cocccevirieinenieininicincecscccsceeee 193
7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka................ 195
8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India........cceuerueenneeee. 215
8.1. Pendahuluan ..o 215
8.2. Pernyataan para wali ......ccccecvevenieniininniinieceeeee 216
8.3. Kesimpulan........ccooeviiiiiiiiininiiiiiciccce, 235
9. Istilah dan Konsep Tasawuf ......cccccevueevecsnerieccuennne 239
9.1. dan Tarekat ......ccceceviniiiniiiiiiccecee 240



9.2. Fana 1 ar-rasul ....ooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et eeeeeeeeaas 241

9.3. Zilli Nubuwwat ......cccevveiieiiieie e 245
9.4. Buruzi NubUWWat.......ccoeveeriieriiecieecieeee e 250
9.5. Matsil Anbiya — Semisal Para Nabi........cccceenenen. 255
9.6. Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi...................... 257
9.7. Finalitas Kenabian.........ccccooovveeiiiiiiiniicieceeeee, 258

10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”.... 265
10.1. Surat oleh Sayyid Muhammad Ahsan dari Amroha.... 266

10.2. Insiden kedua yang tercatat........ccccceeceevevrerenennenen. 270
10.3. Makna muhaddats dalam "Koreksi
Sebuah Kekeliruan" ....ooovveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeen 271

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20

ArGUIMEN) uueerueerunessnensanessnessansssnessnessanssssessasssanesaees 275
12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam......... 299
12.1. Bagaimana seorang mukmin menjadi Maryam dan Al-
Masih.....cooiiiiiie 300
12.2. Para Wali Muslim diumpamakan dengan Yesus dan
Maryam .....coceeeeeerieiieieee e 304
12.3. Sabda Nabi Suci Muhammad .......c.cccoceevivininninnen. 314
12.4. Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad ................. 317
12.5. Makna Al-Masih dan pengakuan sebagai Al-Masih yang
Dijanjikan.....coccoeeirininininiiee 323
13. Pengakuan Sebagai Al-Masih Tidak Bertentangan
dengan Islam ........eeeveiieneniiniiienieniciecneeeaeane 333
13.1. Ulama tentang pengakuan sebagai Al-Masih atau Imam
Mahdi.eoeevieiiiii e 333
13.2. Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad ................. 338



14. Penggenapan Nubuat........ceceerueervensuensnessnessaensanenns 341

14.1. Nubuat memerlukan penafsiran........ccccccevvevieiennen. 341
14.2. Kekeliruan dalam menafsirkan mimpi dan visi........... 347
14.3. Penundaan dan pembatalan nubuat.......c..ccccceueeeennen. 349
14.4. Nubuat tentang Azab...........cccccvevevieiiiniiniinieiiienenen. 350
14.5. RINGKasan .......cceevevuivieienieniiieieieieeeeeeceeeeee 354
15. Kemuliaan Yesus ......cocceeevercrversssueccsseccssneccsencssnencnne 357
15.1. Hazrat Mirza memuliakan Yesus sebagai Nabi Allah .. 358
15.2. Jawaban Hazrat Mirza terhadap serangan Kristen ...... 363
15.3. Ulama Muslim mengkritik Yesus dalam Injil.............. 372
16. Kelahiran Yesus.......cccoveeeseicssercssanesssensssanssssessssasssnns 383
16.1. Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad.................. 384
16.2. Dalil-dalil dari Al-Qur'an Suci dan Hadis.................. 389
16.3. Pandangan Muslim........cc.cceeeiiininiiniiininiiiiiennens 404
16.4. Pandangan para pengikut Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
................................................................................... 411
| 700 111 R 419
17.1.Jihad dalam Qur'an Suci dan Hadis.......ccccvevuvennnnnee. 420
17.2. Jihad — Pandangan para pemimpin agama Islam ...... 431
17.3. Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tentang jihad
................................................................................... 445
17.4. Mengapa Hazrat Mirza harus menjelaskan makna Jihad
................................................................................... 448
17.5.Jihad dan Pemerintah Inggris......ccccoovveirenieincninenes 453
17.6. Pernyataan Hazrat Mirza tentang kesetiaan pada
pemerintahan Inggris .......ccccoeveveneninencnciiiicee, 468
18. Fatwa-Fatwa Kafir....ccccceevvicreicnsnnicsseicssnnecsencssnnennne 471

Vi



19. Sikap Terhadap Sesama Muslim.......c.ccceveerueecuecnnee. 487

19.1. Shalat Jenazah untuk Muslim lainnya ......ccccccceenene. 487
19.2. Melakukan shalat di belakang Muslim lainnya........... 488
20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza
Ghulam Ahmad ........coueeiiiiiiiiiiieinseisnccseensnennnnee 491
21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore............... 517
21.1. Penghormatan kepada Muhammad Ali dan Ahmadiyah
Lahore ..c.eeveieieieeeee e 518

21.2. Misi Woking di bawah Gerakan Ahmadiyah Lahore.. 529

LAMPIRAN-LAMPIRAN
A. Siapakah Muslim Ttu? ......ccooiiiiiiiiiiic 539
B. Isu Khatamun Nabiyyin.......c.cccccoevevivinninniniiniiennnn. 547
C. Wahyu Dalam Islam ......cccooeviiiiiiiiiiiiiiiice 553
D. Muhaddats dan Dakwahan Hazrat Mirza...........c.c...... 557
E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi..... 563
E. Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi........ccccceeuenene. 581
G. Klarifikasi Koreksi Sebuah Kekeliruan ...........cccceeueeene. 587
H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India.............. 591
I. Laporan Munir tentang Fatwa-fatwa kafir............c........ 601
J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya ......ccccccceeviinininennnne. 607
INdEkS Tuuvieieieiieeeee e 623

vii



viii



Kata Pengantar

KATA PENGANTAR

Oleh Dr. Saeed Ahmad Khan
Ketua Gerakan Ahmadiyah Lahore

Buku ini membahas kasus pengadilan baru-baru ini di Cape
Town, Afrika Selatan, antara anggota Gerakan kami di sana
dan beberapa organisasi pemimpin agama Muslim Sunni, di
mana masalah pokoknya adalah apakah orang-orang Ahmadi
itu Muslim atau bukan. Dengan rahmat Allah, putusan akhir
dinyatakan memenangkan kami. Pengadilan di Afrika Selatan
menerima klaim kami bahwa kami adalah Muslim, dan atas
dasar itu pengadilan mengabulkan perintah yang melarang
lawan-lawan kami menerbitkan materi pencemaran nama baik
yang secara salah menuduh bahwa kami berada di luar lingkup
Islam dan yang menyerukan masyarakat Muslim untuk mengu-
cilkan anggota Gerakan kami. Pengadilan juga mengabulkan
perintah yang menahan para tergugat untuk tidak menghalangi

anggota kami menggunakan masjid dan pemakaman Muslim



Kasus Abmadiyah

tertentu, yang dimaksudkan terbuka untuk semua Muslim, di
mana para tergugat bertindak sebagai pengelolanya.

Tidak hanya kami selalu mengaku dan menganggap
diri kami sebagai Muslim, tetapi faktanya organisasi kami,
Abmadiyya Anjuman Lahore, didirikan justru untuk tujuan
menyebarkan pengetahuan tentang Islam di kalangan non-Mus-
lim dan Muslim, serta menunjukkan kebenaran ajaran-ajaran
Islam. Keyakinan dan tujuan ini diproklamasikan dengan tegas
oleh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad (w. 1908), yang memulai
Gerakan Ahmadiyah.

Sepanjang sejarah organisasi kami, semua Muslim yang
berpikiran adil telah menganggap kami sebagai saudara Muslim
mereka dan bahkan memuji pekerjaan kami. Hanya para pe-
mimpin agama yang bermotif politik, dengan cengkeraman me-
reka pada massa, yang terus-menerus menyebarkan propaganda
palsu melawan kami dan menganiaya kami, serta berusaha un-
tuk merampas hak-hak kami.

Keadaan yang merugikan semacam inilah yang memaksa
anggota kami di Cape Town untuk mengajukan permohonan
ke pengadilan negeri guna mendapatkan keringanan dari kam-
panye propaganda, hasutan kebencian, dan penganiayaan yang
dilancarkan terhadap mereka oleh para tergugat. Sebaliknya,
kami tidak mengambil bagian dalam perselisihan sektarian
antar-Muslim, yang membuang-buang waktu dan sumber daya
yang secharusnya dapat dihabiskan secara konstruktif. Kami ha-

nya menyerahkan kasus dan pengaduan kami kepada Allah.



Kata Pengantar

Uraian mengenai seluruh litigasi yang berlangsung selama
tiga tahun ini diringkas dalam Bagian I buku ini. Hal ini me-
nunjukkan dengan jelas bahwa para tergugat, dan yang lebih
penting lagi para ‘pakar anti-Ahmadiyah internasional’ yang
bantuannya mereka miliki, berusaha sekeras mungkin untuk
mencegah pengadilan menerima bukti keagamaan, yaitu bukti
yang didasarkan pada ajaran Islam, mengenai pertanyaan ten-
tang definisi seorang Muslim, dan apakah orang-orang Ahmadi
memenuhi definisi tersebut. Ini saja sudah menjadi bukti yang
cukup bahwa tuduhan mereka terhadap Gerakan kami tidak
memiliki dasar agama. Mereka menegaskan bahwa pengadilan
harus menerima vonis mereka tentang orang-orang Ahmadi,
dan bahwa pengadilan tidak dapat meminta mereka untuk
membenarkan keputusan mereka dari ajaran Islam. Ketika
pengadilan menolak posisi ini, para tergugat menarik diri dari
kasus tersebut.

Bukti yang diajukan atas nama kami pada sidang akhir oleh
ulama terkemuka kami, Maulana Hafiz Sher Mohammad, yang
dibantu dengan cakap oleh Dr. Zahid Aziz sebagai penerjemah,
direproduksi dalam Bagian III buku ini. Hal ini diharapkan
dapat menghilangkan keraguan dan kesalahpahaman banyak
orang tentang keyakinan kami. Fitur penting dari bukti ini
adalah bahwa, dengan mengutip secara panjang lebar dari
tulisan-tulisan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, bukti ini mem-
perjelas posisi orang suci ini yang telah begitu banyak disalah-
artikan oleh berbagai pihak. Sebagai ketua Gerakan Ahmadiyah

Lahore, saya menegaskan bahwa bukti ini adalah representasi

Xi



yang benar dan akurat dari keyakinan yang selalu dipegang dan
diproklamasikan oleh Gerakan kami.

Buku ini telah disusun untuk menjadi sumber informasi se-
cara ringkas bagi mereka yang mencari fakta sebenarnya menge-
nai keyakinan Ahmadiyya Anjuman Lahore. Saya merekomen-
dasikannya kepada semua yang mempelajari masalah-masalah
Islam, dan khususnya kepada umat Islam sendiri, dengan doa
semoga Allah menyebabkan kebenarannya masuk ke dalam hati
mereka. Saya yakin bahwa buku ini juga akan menjadi sumber
informasi yang tak ternilai bagi orang-orang Ahmadi, teruta-

ma kaum muda, mengenai dakwahan-dakwahan Hazrat Mirza

Ghulam Ahmad.

Dr Saeed Ahmad Khan, S.K.

Presiden, Ahmadiyya Anjuman Lahore
Ketua Gerakan Ahmadiyah Lahore
Desember 1986

Xii



Persembaban

PERSEMBAHAN

Buku ini didedikasikan untuk mengenang Muhammad
Anwar, M.A., Imam di Pusat Gerakan Ahmadiyah Lahore
London yang meminum cawan kesyahidan pada 9 April 1986
di Georgetown, Guyana, Amerika Selatan saat bekerja tanpa
henti dan penuh pengabdian, dengan pengorbanan diri yang
besar, dalam pelayanan kepada Gerakan Ahmadiyah, agama

Islam, dan kemanusiaan.

“Dan barang siapa menaati Allah dan Rasul-Nya, me-
reka itu bersama orang-orang yang Allah anugerahkan
nikmat, dari kalangan para nabi dan orang-orang yang
jujur (shiddiqin), dan orang-orang yang setia (syahid)
dan orang-orang saleh; dan mereka itulah sebaik-baik

teman!” (Quran Suci, 4:69)

xiii



Xiv



Pendabuluan

PENDAHULUAN

Salah satu karakeeristik Islam, yang banyak dikagumi oleh
para pengkaji perbandingan agama non-Muslim, adalah bahwa
doktrin-doktrin dan praktik-praktik dasarnya dapat dinyatakan
dengan sangat sederhana. Orang awam, tanpa perlu menjadi
teolog, dapat dengan mudah memahami keyakinan apa yang
harus dipegang, dan praktik apa yang harus dilakukan, agar
menjadi seorang Muslim. Secara kebetulan, kami ingin menam-
bahkan bahwa di sisi lain, seorang filsuf dan intelektual dapat
terus menggunakan pikirannya untuk mencapai poin-poin yang
lebih dalam dan lebih tersirat yang mendasari prinsip-prinsip
dasar keimanan ini.

Fitur terkait dari Islam, yang juga mengundang kekaguman,
adalah tidak adanya sistem kependetaan (priesthood) dalam sis-
tem agama ini. Tidak ada badan teologis yang didirikan dengan
otoritas untuk merumuskan dogma resmi, untuk menentukan
keyakinan sesat, atau untuk memasukkan orang ke dalam atau
mengeluarkan mereka dari keimanan. Hal ini bermula dari
pandangan Islam bahwa institusi kependetaan berdiri di antara
manusia dan Allah. Peran mereka sebagai ‘perantara’ dengan

mudah menggiring mereka untuk mengklaim, pada dasarnya,

XV



Kasus Abmadiyah

otoritas Ilahi, dan mereka mulai menyamakan pernyataan me-
reka sendiri dengan firman Allah.

Mungkin terlintas pikiran bahwa ketiadaan kependetaan
yang otoritatif dalam suatu agama pasti mengarah pada per-
bedaan pendapat yang besar di antara para pengikutnya dalam
masalah keyakinan dan praktik. Namun, hal ini tidak terjadi
dalam Islam justru karena alasan bahwa semua prinsip dasar
dan praktiknya dapat dijelaskan secara sederhana, dan telah
diketahui dengan jelas sejak awal sejarahnya. Faktanya, sangat
sedikit perbedaan pendapat di antara berbagai aliran Islam
mengenai fondasi keimanan, dan sangatlah tragis bahwa para
pemimpin sektarian yang tidak bermoral justru menekankan
perbedaan-perbedaan yang menurut akal sehat perbedaan yang
sangat kecil.

Meskipun tidak ada sistem kependetaan dalam Islam, selalu
adaindividu-individu yang mendedikasikan hidup mereka untuk
mempelajari dan mengamalkan keimanan, dan yang mengurai-
kan ajarannya baik melalui kata-kata maupun tindakan mereka,
tanpa mencari keuntungan, kehormatan, atau popularitas bagi
diri mereka sendiri. Mereka tidak menempatkan diri mereka di
antara manusia dan Allah, atau mengklaim sebagai satu-satunya
penafsir agama yang maksum; sebaliknya, mereka menunjuk-
kan kepada orang lain cara mendekatkan diri kepada Allah
secara langsung dan mendorong mereka untuk menerapkan
pemahaman mereka sendiri terhadap keimanan. Orang-orang
yang saleh dan terpelajar ini memperoleh pengakuan karena
integritas, pengetahuan, kualitas spiritual yang tinggi, dan pela-

yanan tanpa pamrih mereka terhadap agama, tetapi pengakuan

Xvi



Pendabuluan

ini biasanya datang lama setelah wafatnya mereka. Hazrat Mirza
Ghulam Ahmad (w. 1908), Pendiri Gerakan Ahmadiyah dan
tokoh sentral dalam kasus pengadilan ini, adalah seorang pria
dari golongan terhormat ini.

Namun, tokoh-tokoh terkemuka seperti itu jumlahnya
sedikit. Yang lebih banyak jumlahnya sepanjang sejarah Islam
adalah golongan teolog dan penceramah ‘profesional’ picik yang
mengambil peran sebagai pendeta, meskipun konsep semacam
itu tidak ada dalam Islam. Mereka mewujudkan ketakutan ter-
buruk yang dimiliki Islam tentang sistem kependetaan. Agama
bagi mereka adalah bisnis dan sarana mata pencaharian mereka.
Untuk memonopoli bidang ini, mereka menyajikan agama
sebagai misteri rumit yang, menurut klaim mereka, hanya me-
rekalah yang bisa memahami dan menyampaikannya kepada
orang-orang. Kesederhanaan Islam yang banyak dikagumi, dan
definisi yang jelas tentang seorang Muslim, diubah oleh mereka
menjadi kekacauan massal. Mereka mengeksploitasi ketidak-
tahuan massa dalam masalah agama demi keuntungan mereka
sendiri, dan berusaha melanggengkan ketidaktahuan ini dengan
melarang pemikiran atau studi mandiri. Siapa pun yang tidak
termasuk dalam lingkaran sempit atau sekte dari ulama tertentu,
atau tidak setuju dengannya pada beberapa poin, dikutuk oleh
ulama tersebut sebagai orang yang berada di luar agama Islam.
Di zaman modern, banyak para ulama profesional yang telah
sepenuhnya terpolitisasi, dan secara terbuka mendambakan ke-
kuasaan dan pengaruh politik di negara-negara Muslim. Untuk

tujuan ini, mereka telah memulai apa yang disebut gerakan

Xvii



Kasus Abmadiyah

Islam ‘fundamentalis’, yang begitu sering muncul dalam berita
internasional.

Sepanjang sejarah Islam, para ulama saleh yang disebutkan
sebelumnya harus menghadapi penentangan pahit dari para ula-
ma mapan—ryang disebut ulama pada masa mereka. Alasannya
mudah dilihat. Dominasi kelas ulama, dan cengkeraman mere-
ka atas massa, terancam oleh pekerjaan reformasi orang-orang
besar ini—pekerjaan untuk mencoba memulihkan ajaran Islam
yang asli dan sederhana. Oleh karena itu, para ulama menggu-
nakan bobot penuh otoritas mereka untuk mengutuk para re-
formis mulia tersebut sebagai penipu yang mencari keuntungan
sendiri dan penceramah ide-ide baru yang tidak Islami. Mereka
menyalahartikan dan memutarbalikkan ajaran mereka hingga
tak bisa dikenali lagi, guna memberikan dasar untuk mencap
mereka sebagai kafir dan orang murtad. Dan atas dasar tuduhan
palsu ini, mereka mencoba menghasut pemerintah yang berkua-
sa maupun publik Muslim untuk menentang para reformis suci
tersebut beserta pengikut mereka.

Persis inilah yang terjadi pada Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad. Para ulama mapan, yang tidak menemukan dasar dalam
sumber-sumber Islam untuk menyanggah ajaran dan argumen-
nya, beralih ke kampanye mendiskreditkannya dengan tuduhan
palsu. Permusuhan yang dihadapinya jauh lebih intens daripada
apa pun yang harus ditanggung oleh reformis Muslim sebelum-
nya, dan ini semata-mata merupakan ukuran kebesaran pangkat
dan pekerjaan reformasinya. Setiap tuduhan yang mungkin
dapat membangkitkan kemarahan publik Muslim terhadapnya,

atau menjadikannya objek ejekan, betapapun tidak benar atau

xviii



Pendabuluan

tidak masuk akalnya hal itu, telah dilontarkan kepadanya oleh
lawan-lawannya. Sejak masanya hingga hari ini, mereka telah
mencoba membalikkan setiap pemerintah di negerinya untuk
melawannya, mulai dari penguasa Inggris di masa kolonial India
hingga pemerintah Muslim di Pakistan modern. Beberapa ulama
bahkan menjadikan pekerjaan mencaci-maki Hazrat Mirza dan
mencemarkan nama baiknya sebagai sebuah profesi. Dan untuk
pelanggaran apa? Bahwa beliau menunjukkan kepada mereka
bahwa beberapa gagasan mereka yang menimbulkan kerusakan
besar pada Islam tidak dapat dibenarkan dari ajaran agama, dan
dari ajaran-ajaran itu pula beliau menegaskan kembali kebenar-
an tertentu yang penting bagi kelangsungan Islam di zaman ini!
Buku ini adalah laporan tentang kasus pengadilan antara be-
berapa pengikut Hazrat Mirza dan organisasi-organisasi ulama

yang kuat yang sangat menentangnya.

Ahmadiyya Anjuman Lahore

Abmadiyya Anjuman Isha'at Islam (Anjuman Ahmadiyah
untuk Penyebaran Islam) Lahore, yang cabangnya di Afrika
Selatan memprakarsai kasus pengadilan ini, didirikan pada
tahun 1914 oleh beberapa pengikut terkemuka Hazrat Mirza
Ghulam Ahmad, dengan tujuan melestarikan ajaran sejatinya
dan melanjutkan misinya dalam penyebaran Islam. Hari ini, ke-
lompok ulama profesional, sebagaimana disebutkan di atas, si-
buk menyebarkan tuduhan di semua negara Muslim dan semua
komunitas Muslim di dunia bahwa anggota Ahmadiyah Lahore
ini adalah kafir dan berada di luar lingkup Islam. Ini adalah ironi

dan tragedi besar karena Abmadiyya Anjuman Lahore memiliki

Xix



Kasus Abmadiyah

catatan pelayanan yang paling terhormat bagi Islam dan bagi

kepentingan umat Islam.

XX

Kami mencatat fakta-fakta berikut tentang gerakan ini:
Gerakan ini mendirikan misi-misi Muslim di banyak ne-
gara. Misi-misi ini menyajikan Islam sebagaimana adanya,
tanpa merujuk pada sekte atau gerakan tertentu. Misi-misi
ini didukung oleh sejumlah besar Muslim di luar gerakan.
Gerakan ini memproduksi literatur tentang semua aspek
Islam, yang dipuji oleh banyak pemimpin Muslim Sunni
sebagai literatur yang unik, berkualitas tinggi, dan sepe-
nuhnya otentik. Umat Islam di luar gerakan menggunakan
literatur ini secara ekstensif untuk mempelajari Islam, dan
mereka masih melakukannya hingga saat ini.

Dalam debat keagamaan publik dengan agama lain, teru-
tama di India sebelum pemisahan wilayah (partition), para
mubaligh Ahmadiyah Lahore sering kali dipanggil oleh
organisasi Muslim lainnya untuk mewakili Islam.

Pekerjaan kebangkitan kembali (revivalist) oleh Ahmadiyya

Anjuman Lahore ini memainkan peran utama dalam me-
mulihkan kepercayaan diri, kebanggaan, dan keimanan
umat Islam yang telah hancur oleh serangan agama dan
filosofi lain.

Pemulihan moral dan identitas nasional Muslim ini mem-
buat umat Islam India mengklaim bahwa mereka merupa-
kan bangsa ideologis yang khas yang harus memiliki tanah
air, yaitu konsep Pakistan. Suatu dasar utama dalam konsep
ini adalah pendirian, yang diperjuangkan oleh gerakan

Ahmadiyah Lahore, bahwa semua orang yang menyatakan



Pendabuluan

kredo Islam sebagaimana diungkapkan dalam Kalimah
adalah Muslim dan bersama-sama mereka membentuk satu
bangsa religius. Ini adalah definisi seorang Muslim untuk
tujuan tuntutan pendirian Pakistan.

6. DPara pendiri dan pemimpin awal Pakistan, seperti Tuan
Jinnah, menyetujui pekerjaan gerakan Ahmadiyah Lahore,
menjalin hubungan persahabatan dengan tokoh-tokoh
utamanya, dan sering berkonsultasi dengan literaturnya

mengenai masalah hukum Islam.

Catatan baik ini diakui hingga beberapa tahun yang lalu,
ketika lembaga ulama belum begitu dominan. Namun, sejak
awal 1970-an, para pemimpin agama profesional yang bermo-
tif politik mulai mendapatkan pengaruh dan kekuasaan dalam
urusan nasional Muslim. Hal ini terjadi terutama di Pakistan,
negara asal gerakan Ahmadiyah serta oposisinya. Para ulama
di sana telah menggunakan kekuatan politik mereka untuk
mengarahkan kampanye kebencian dan penindasan terhadap
gerakan Ahmadiyah dan Pendirinya. Dengan bertindak melalui
organisasi-organisasi Muslim sekutu di negara lain, mereka telah
membuat kampanye mereka meluas ke seluruh dunia.

Posisi di Pakistan sejak September 1974 adalah bahwa ang-
gota Ahmadiyya Anjuman Isha'at Islam Lahore, sebuah badan
dengan catatan mengesankan yang tercantum di atas, secara
paksa diklasifikasikan oleh konstitusi dan hukum Pakistan seba-
gai non-Muslim dan termasuk dalam agama baru yang terpisah
dari Islam! Sejak April 1984, merupakan tindak pidana, yang
dapat dihukum penjara, bagi anggota badan ini (atau pengikut

XXi



Kasus Abmadiyah

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mana pun) untuk menyebut
dirinya seorang Muslim, atau bahkan untuk mengikuti praktik
keagamaan yang dengannya ia akan direpresentasikan sebagai
seorang Muslim. Ini adalah tragedi besar, bukan hanya bagi ge-
rakan Ahmadiyah yang didukung Ilahi, tetapi bagi negara yang
kelahirannya sangat berutang budi pada gerakan ini.

Tindakan hukum yang dimulai oleh anggota Ahmadiyah
Lahore kami di Cape Town terhadap beberapa organisasi
Muslim lokal dilakukan untuk menghentikan kampanye jahat
berupa penyesatan informasi yang kotor terhadap kami yang
dilakukan oleh badan-badan ini. Dengan mengambil tindakan
ini, anggota kami tidaklah—seperti yang mungkin tampak di
permukaannya—terlibat dalam pertengkaran sektarian yang
tidak bermartabat. Gerakan ini tidak pernah melibatkan diri
dalam bentuk perselisihan internal apa pun antara faksi-faksi
Muslim yang melemahkan perjuangan Islam dan membuat aga-
ma ini mendapat reputasi buruk. Sebaliknya, kami menyajikan
aspek Islam yang menunjukkan keindahan ajarannya, dan yang
dapat membangun perdamaian serta harmoni di antara semua
sekte Muslim yang beragam. Dasar dari kasus kami adalah bah-
wa, menurut ajaran Islam, siapa pun yang seckadar menyatakan
keimanan pada Islam menggunakan kata-kata 2 Kalimah yang
terkenal itu, dan mengaku sebagai seorang Muslim, harus di-
anggap sebagai scorang Muslim; dan tidak ada seorang pun yang
berhak melabelinya sebagai kafir, mengeluarkannya dari agama
Islam, atau melakukan inkuisisi (pemeriksaan keyakinan) terha-
dap keyakinannya. Ajaran semacam itu tidak hanya mengang-

kat martabat Islam di mata semua manusia yang berpikir, tetapi,

XXxii



Pendabuluan

jika diamalkan, dapat seketika mengakhiri semua pertengkaran
dan perselisihan sektarian di kalangan umat Islam.

Masalah mendasar yang diangkat oleh kasus pengadilan ini
bagi umat Islam adalah apakah kita harus menganggap Kitab
Suci Al-Qur’an dan ajaran Nabi Suci Muhammad sebagai oto-
ritas tertinggi untuk menentukan keimanan Islam, atau apakah
kita memberikan posisi ini kepada para ulama dan paderi aga-
ma, serta secara buta menerima vonis mereka bahkan ketika vo-
nis tersebut bertentangan dengan sumber-sumber utama Islam.

Pilihan dan tantangannya jelas.

Tentang buku ini
Buku ini merekam detail-detail penting dari litigasi di Cape
Town. Buku ini terutama berkaitan dengan masalah-masalah
keagamaan yang terlibat dalam kasus tersebut, dan oleh karena
itu disusun dari sudut pandang tersebut. Buku ini terdiri dari
tiga bagian utama:
1. Sketsa Sejarah litigasi selama tiga tahun, termasuk bebera-
pa reaksi terhadap putusan akhir kasus tersebut;
2. Teks Putusan akhir; dan
Bukti tertulis yang diserahkan ke pengadilan oleh pihak
Ahmadiyah Lahore selama periode enam hari dalam si-

dang-sidang akhir.

Sebuah Lampiran telah disusun, yang terdiri dari catatan
lebih lanjut tentang beberapa aspek Bukti. Ini dimasukkan
karena sifatnya yang sangat penting dan menarik. Dua indeks

yang berguna telah disediakan, dengan referensi ke Bagian III

xxiii



Kasus Abmadiyah

dan Lampiran. Yang pertama adalah indeks dari banyak otori-
tas yang dikutip, dan yang kedua adalah indeks tulisan-tulisan
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, termasuk kompilasi pidato, ce-
ramah, pemberitahuan, dll., yang telah dirujuk.

Maulana Hafiz Sher Mohammad menulis dan menyusun
semua bukti yang direproduksi dalam Bagian III, yang meru-
pakan bagian terbesar dari buku ini. Beberapa bagian Lampiran
juga diambil dari tulisan-tulisannya. Oleh karena itu, beliau
adalah kontributor utama buku ini. Sebagaimana dikomenta-
ri oleh advokat kami di hadapan pengadilan, pada permulaan
ringkasan argumen akhirnya, kasus ini adalah kisah tentang tiga
pria luar biasa: Mirza Ghulam Ahmad, Maulana Muhammad
Ali, dan Hafiz Sher Mohammad. Semua karya asli Hafiz sahib
yang terpelajar ada dalam bahasa Urdu. Penulis baris-baris ini,
Zahid Aziz, bertanggung jawab untuk menerjemahkannya ke
dalam bahasa Inggris, sebagaimana disajikan dalam Bagian III,
dan untuk menyusun sisa buku ini. Kami mencatat ucapan
terima kasih kami kepada semua cabang dan anggota individu
Gerakan Ahmadiyah Lahore di seluruh dunia yang memberikan
dukungan dan bantuan tak ternilai selama litigasi yang berla-
rut-larut dan sulit ini.

Pada akhirnya, kami dengan rendah hati menyerahkan
kasus Ahmadiyah kami ke hadapan Rabb Allah kami Yang
Mahakuasa—dan menantikan keputusan-Nya yang benar dan
sempurna. Dalam kata-kata Kitab Suci Al-Qur’an: “Kepada
Allah kami bertawakal. Ya Tuhan kami, berilah keputusan an-
tara kami dan kaum kami dengan hak (adil); dan Engkaulah
pemberi keputusan yang sebaik-baiknya” (Qs 7:89).

XXiV



BAGIAN 1:
SEJARAH KASUS

aaiil.org



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus



SEJARAH KASUS

“Sungguh, Kami telah memberikan kepadamu keme-

nangan yang nyata.” (Quran Suci, 48:1)

Cabang Gerakan Ahmadiyah Lahore di Cape Town telah ada
sejak akhir 1950-an. Para anggota Gerakan menghadapi permu-
suhan dari para pemimpin agama Muslim ‘profesional’ setem-
pat, sebagaimana situasi di belahan dunia lain. Penentangan ini
memasuki fase baru pada tahun 1965 ketika apa yang disebut
fatwa atau ‘dekrit’ pertama kali dikeluarkan yang menyatakan
bahwa orang-orang Ahmadi adalah kafir dan berada di luar ling-
kup Islam. Setelah itu, terjadi propaganda jahat terus-menerus
terhadap Gerakan Ahmadiyah melalui buku-buku, pamflet, dan
surat kabar yang diterbitkan oleh lembaga-lembaga keagamaan
Muslim setempat. Gerakan dan Pendirinya digambarkan dalam
bentuk yang sangat menyimpang, dan diejek dengan kejam
dalam literatur yang berselera paling buruk. Karikatur kartun
Pendiri sering diterbitkan untuk mencaci dan mengolok-olok-
nya. Upaya dilakukan untuk menghasut publik Muslim agar
mengucilkan orang-orang Ahmadi dari tengah-tengah mereka

dan menjatuhkan boikot sosial terhadap mereka.



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Pada bulan Mei 1982 asosiasi Ahmadiyah Lahore—yang di-
organisir dengan nama Abhmadiyya Anjuman Isha'at Islam Lahore
(South Africa)—mengajukan permohonan izin, sebagaimana
diharuskan oleh hukum, untuk mengizinkannya melakukan
pengumpulan dana publik guna membangun pusat Islam, dan
sesuai dengan prosedur yang berlaku, Anjuman memberikan
pemberitahuan tentang permohonan tersebut di surat kabar.
Atas hal ini, Dewan Peradilan Muslim (Muslim Judicial Council -
M]JC) Cape Town, sebuah asosiasi pemimpin agama yang meng-
klaim sebagai badan teologis Muslim yang berwenang di daerah
tersebut, mengeluarkan pengumuman bertajuk “Pemberitahuan

Mendesak dan Penting” yang menyatakan:

“Dewan Peradilan Muslim dengan ini menyatakan
secara tegas bahwa pusat apa pun yang akan didirikan
oleh kaum Ahmediah tidak akan pernah bisa menjadi
pusat Islam, baik institusi Islam jenis apa pun atau
Masjid karena pendirian atau Masjid ini tidak dapat
didirikan oleh orang-orang Kafir.

“Dewan Peradilan Muslim akan mengajukan kebe-
ratan keras kepada Departemen terkait yang menolak
pengumpulan Dana Ahmediah atas nama Islam dan
menyerukan kepada umat Islam untuk bangkit mem-

bela Islam.”



Sejarah Kasus

Awal mula tindakan hukum

Di atas penghinaan, propaganda, dan permusuhan yang tak
henti-hentinya dihadapi oleh orang-orang Ahmadi, interven-
si oleh MJC ini adalah langkah terakhir yang tidak memberi
mereka pilihan selain mencari ganti rugi hukum atas kesalahan
yang telah lama mereka derita. Anjuman memulai tindakan
hukum terhadap MJC dan dua badan lainnya. Surat panggil-
an—pemberitahuan tindakan hukum—dengan rincian klaim
yang dilampirkan padanya, diterbitkan pada Oktober 1982.
Ada dua penggugat: pertama, Ahmadiyya Anjuman Ishaat Islam
Lahore (South Africa), dan kedua, Tuan Ismail Peck, seorang
anggota Anjuman. Tergugat pertama dan utama adalah Dewan
Peradilan Muslim (M]JC), dua lainnya adalah pengurus masjid
dan pengurus pemakaman Muslim, rincian lengkapnya diberi-
kan dalam putusan.

Dalam rincian klaim, para penggugat menyatakan bahwa
Islam didasarkan pada prinsip-prinsip fundamental tertentu—
lima rukun yang terkenal—dan bahwa mereka menerima prin-
sip-prinsip ini, dan adalah Muslim. Keluhannya adalah bahwa
tergugat pertama menerbitkan dan menyebarkan tuduhan palsu
dan mencemarkan nama baik yang menyatakan bahwa orang-
orang Ahmadi adalah kafir dan murtad (apostate), dan bahwa
mereka menolak finalitas kenabian dll. Tergugat pertama meng-
hasut publik Muslim pada kebencian, kekerasan, dan pengucil-
an sosial terhadap para penggugat. Pengaduan terhadap tergugat
kedua adalah bahwa mereka menolak hak orang-orang Ahmadi
untuk menggunakan masjid, di mana pihak tergugat bertindak

sebagai pengelolanya; dan sama halnya terhadap tergugat ketiga



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

bahwa mereka menolak hak pemakaman orang-orang Ahmadi
di pemakaman, di mana pihak tergugat bertindak sebagai pe-
ngelolanya. Dengan demikian, orang-orang Ahmadi menun-
tut perintah pengadilan terhadap para tergugat sebagaimana
tercantum dalam putusan, untuk menahan para tergugat dari
tindakan-tindakan ini. Perintah pertama, yang dituntut secara
bersama-sama terhadap semua tergugat, adalah dasar bagi pe-
rintah penahanan lainnya, yaitu, “perintah yang menyatakan
bahwa anggota Penggugat Pertama adalah Muslim dan dengan
demikian berhak atas semua hak dan keistimewaan yang berka-
itan dengan Muslim”.

Upaya mendapatkan perintah deklarasi (declaratory order)
ini telah disalahartikan oleh lawan-lawan kami sebagai orang-
orang Ahmadi yang meminta pengadilan non-Muslim untuk
menentukan bahwa mereka adalah Muslim. Faktanya adalah
bahwa orang-orang Ahmadi pergi ke pengadilan dengan klaim
yang kuat bahwa mereka adalah Muslim, dengan keluhan yang
tulus bahwa lembaga-lembaga keagamaan Muslim tertentu
mencemarkan nama baik mereka dengan menyebut mereka
kafir, dan menyangkal hak-hak yang scharusnya mereka teri-
ma sebagai Muslim. Dan sepanjang pertarungan hukum yang
berlarut-larut itu, para penggugat terus-menerus memberi tahu
para tergugat bahwa jika mereka setuju untuk menghentikan
kampanye fitnah mereka dan menghentikan penolakan mereka
untuk membiarkan orang-orang Ahmadi mendapatkan hak-hak

Muslim mereka, tindakan hukum akan dihentikan.



Sejarah Kasus

Kami menekankan sudut pandang kami di sini. Orang-
orang Ahmadi percaya bahwa tidak ada seorang pun yang
bisa menjadi kafir atau Muslim hanya karena seseorang, baik
otoritas negara atau institusi teologis atau pemimpin agama,
telah menyatakan dia demikian. Hanya Allah Yang Mahakuasa
yang dapat menentukan sejauh mana keimanan seseorang; dan
keuntungan atau kerugian apa pun atas dasar itu hanya dapat
diberikan oleh Allah. Oleh karena itu, orang-orang Ahmadi ber-
pegang teguh bahwa seseorang harus berusaha menjadi Muslim
dalam pandangan Allah, daripada dalam pandangan otoritas
manusia mana pun, dan dengan demikian mereka tidak sedikit
pun terganggu jika beberapa badan atau pemerintah yang di-
sebut Islam tidak menganggap mereka sebagai Muslim. Alasan
mereka pergi ke pengadilan adalah untuk menghentikan para
tergugat menyebarkan tuduhan palsu tentang mereka, yang me-
nyesatkan dan menghasut masyarakat yang tidak bersalah, dan

menyangkal hak-hak sipil serta sosial mereka.

Tanggapan Tergugat — ketidakmampuan mereka
mendefinisikan 'Muslim’

Sebagai tanggapan atas surat gugatan, para tergugat meng-
ajukan pemberitahuan ke pengadilan tentang niat untuk mem-
bela diri (notice of intention to defend), dan masing-masing dari
tiga badan yang terlibat mengeluarkan resolusi untuk tujuan
ini. Pada 17 Maret 1983, para tergugat mengajukan pembela-
an (plea) mereka sebagai jawaban atas klaim penggugat kedua
(individu Tuan Peck), tetapi mengajukan pemberitahuan ek-

sepsi (notice of exception) mengenai klaim penggugat pertama,



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Anjuman. Dalam eksepsi tersebut, mereka menentang hak
Anjuman untuk memulai tindakan hukum atas nama anggota-
nya, dengan alasan bahwa bukan Anjuman melainkan anggota-
nya yang diklaim telah menderita kerugian. Dalam pembelaan
mereka terhadap kasus penggugat kedua, menjawab poin dasar
orang-orang Ahmadi bahwa Islam didasarkan pada lima rukun
yang terkenal—penerimaan yang membuat seseorang menjadi

Muslim—para tergugat berpendapat:

“Para tergugat menyangkal bahwa doktrin dan prin-
sip yang tercantum dalam Klaim saja yang merupakan
doktrin dan prinsip dasar Islam... Para tergugat menga-
jukan pembelaan bahwa ada doktrin dan prinsip dasar
lebih lanjut yang mendasari Islam, yaitu bahwa Nabi
Mahomed [ejaan tergugat] adalah nabi terakhir dan

penutup.”

Dan mereka menganggap penggugat kedua sebagai

non-Muslim karena dia:

“...tidak menerima bahwa Nabi Mahomed adalah
nabi terakhir dan penutup; dan mengakui sebagai pe-
mimpin dan reformis seseorang, yaitu Mirza Ghulam
Ahmad, yang tidak mengakui Nabi Mahomed sebagai
Nabi Allah yang terakhir dan penutup...”



Sejarah Kasus

Sebagai tanggapan atas pembelaan ini, penggugat ke-
dua mengajukan “permintaan rincian lebih lanjut terhadap
Pembelaan Tergugat”, di mana sebuah pertanyaan diajukan yang
muncul sebagai implikasi langsung dan alami dari pendirian me-
reka di atas. Mereka diminta untuk menyatakan apakah mereka
mengandalkan doktrin atau prinsip dasar lebih lanjut apa pun,
selain finalitas kenabian, dan jika demikian, untuk memberikan
rincian lengkap mengenai hal yang sama. Faktanya adalah jika
sesecorang mulai “memperluas” dasar-dasar Islam, sebagaimana
diajarkan oleh Nabi Suci Muhammad sendiri dan sebagaimana
diakui sepanjang sejarah Islam, maka tidak ada batasan untuk
apa yang mungkin ditambahkan atas nama “hal mendasar”, juga
tidak akan ada kesepakatan tentang apa yang harus ditambah-
kan. Para tergugat tidak mampu mempertahankan pendirian
awal mereka, dan pada 25 April 1983 mereka mengajukan
pemberitahuan untuk mengubah pembelaan pertama mereka,
yang pertama dari banyak perubahan (amendments) yang akan
mereka buat selama seluruh proses litigasi. Mereka tanpa malu-
malu mengubah pendirian mereka tentang dasar-dasar Islam

sebagai berikut:

“Meskipun Para Tergugat mengakui bahwa keli-
ma doktrin dan prinsip yang didaftarkan oleh Para
Penggugat dapat digambarkan sebagai hal mendasar
bagi Islam, mereka tidak dengan demikian mengakui...
bahwa doktrin dan prinsip tersebut adalah satu-satu-
nya yang penting dalam mendefinisikan keimanan atau

bahwa kepatuhan pada doktrin dan prinsip tersebut



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

saja merupakan dasar yang cukup untuk mengkualifi-
kasikan seseorang disebut sebagai Muslim.
“Penerimaan  prinsip-prinsip tersebut saja tidak
merupakan batu ujian yang dengannya seseorang dii-
dentifikasi dengan benar sebagai Muslim. Ada banyak
prinsip dan keyakinan lain, yang penerimaannya sa-
ngat penting bagi Muslim sejati dan kegagalan untuk

. »
menerimanya merupakan kemurtadan.

Perubahan dalam posisi mereka dapat dilihat dengan jelas:
sekarang mereka mengakui, poin yang sebelumnya mereka to-
lak, bahwa lima rukun itu sebenarnya adalah hal-hal mendasar.
Terlebih lagi, mereka mengacaukan masalah yang sebenarnya
dengan menggunakan ungkapan seperti “diidentifikasi dengan
benar sebagai Muslim” dan “penting bagi Muslim sejati”. Tentu
saja untuk menjadi Muslim yang sejati dan benar seseorang per-
lu meyakini dan mengamalkan lebih dari sekadar mengakui hal-
hal mendasar, tetapi masalahnya di sini bukan itu. Pertanyaan
dalam kasus ini adalah, Siapa yang dapat disebut Muslim untuk
tujuan hukum perdata dan hak-hak sipil, seperti hak untuk
beribadah di masjid umum? Jika para tergugat membawa ma-
salah “Muslim sejati”, itu jelas akan menyiratkan bahwa pengu-
cilan mereka terhadap orang-orang Ahmadi dari masjid dan
pemakaman adalah karena mereka tidak menganggap mereka
Muslim sejati. Dalam hal itu, kita harus bertanya kepada para
tergugat apakah semua orang yang mereka izinkan masuk ke
masjid, atau izinkan untuk dimakamkan di pemakaman, yang

berada di bawah tanggung jawab mereka, telah ditentukan oleh

10



Sejarah Kasus

mereka sebagai Muslim sejati, dan jika demikian, kriteria apa

yang digunakan?

Alasan Tergugat menyebut orang-orang Ahmadi
sebagai 'kafir’

Dalam perubahan (amendment) ini, mereka mengajukan
alasan-alasan berikut untuk menganggap orang-orang Ahmadi

Lahore sebagai kafir:

“Para Penggugat gagal menerima prinsip dan keya-
kinan berikut yang penting untuk ketaatan pada Islam
dan oleh karena itu bukan Muslim:

“(i) Finalitas kenabian Nabi Muhammad, dalam hal
mereka menerima sebagai pemimpin dan reformis, atau
tidak menolak ajaran dari, seseorang bernama Mirza
Ghulam Ahmed, yang mengaku sebagai nabi dan/atau
Al-Masih dan/atau seseorang yang telah menerima
wahyu dari Allah.

“(ii) Kemurtadan Mirza Ghulam Ahmed tersebut.

“(iii) Kelahiran perawan dan kandung tak bernoda
Yesus Kristus.

“(iv) Jihad atau perang agama melawan orang-orang

kafir dalam Islam.”

Perubahan di sini juga, dari pembelaan pertama, dapat
dilihat dengan jelas. Mereka telah memperluas definisi mereka
tentang siapa yang dapat dikatakan menyangkal finalitas kena-

bian, melangkah begitu jauh hingga mencakup bahkan mereka

11



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

yang sckadar “tidak menolak ajaran Mirza Ghulam Ahmed”.
Terlebih lagi, dengan menggunakan istilah “dan/atau” di atas,
mereka harus menebar jaring yang sangat lebar untuk menang-
kap orang-orang Ahmadi Lahore. Mereka sebenarnya menga-
takan bahwa bahkan jika Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tidak
mengaku sebagai nabi, seseorang yang menerimanya sebagai
non-nabi yang menerima wahyu dari Allah, atau bahkan sese-
orang yang tidak “menolak”nya, sedang menyangkal finalitas
kenabian! Pernyataan yang mencakup segalanya ini harus dibuat
untuk menutupi kelemahan mereka sendiri karena tidak memi-
liki tuduhan spesifik dan kuat yang dapat diarahkan terhadap

orang-orang Ahmadi Lahore.

Eksepsi Tergugat terhadap Penggugat Pertama
berhasil

Eksepsi yang diajukan oleh para tergugat yang disebutkan
di atas, yang berusaha mendiskualifikasi penggugat pertama—
Anjuman—dari meneruskan tindakan hukum, diubah lebih
lanjut oleh mereka pada 24 Mei dan 6 Juni 1983. Mereka
memberikan alasan lebih lanjut mengapa Anjuman tidak dapat
menuntut, seperti “Penggugat Pertama sebagai sebuah asosiasi
tidak mampu dicemarkan nama baiknya”. Peristiwa-peristiwa
selanjutnya menunjukkan dengan jelas bahwa para tergugat
mengadopsi taktik ini dalam upaya agar kasus dibatasi pada tek-
nis hukum saja, sehingga mereka dapat menghindari masalah
nyata untuk membuktikan dari ajaran Islam pendapat mereka

bahwa orang-orang Ahmadi bukan Muslim.

12



Sejarah Kasus

Kasus untuk eksepsi tersebut disidangkan pada 13 Juni 1983,
dan putusan diberikan untuk memenangkan para tergugat oleh
Hakim Tebbutt dan Van Heerden. Eksepsi dikabulkan dengan
alasan seperti: kesalahan yang dikeluhkan oleh orang-orang
Ahmadi tidak diderita oleh mereka sebagai anggota Anjuman,
melainkan karena para tergugat menganggap mereka sebagai
non-Muslim, dan Anjuman tidak menuduh bahwa ia telah
menderita kesalahan apa pun, dan oleh karena itu mencari ke-
ringanan bukan untuk dirinya sendiri tetapi untuk anggotanya.
Dengan demikian, karena Anjuman tidak berhak meneruskan

kasus tersebut, litigasi dilanjutkan atas nama penggugat kedua,
Tuan Peck.

Lebih banyak pertukaran pra-persidangan

Kembali ke jalannya kasus yang normal, ada sejumlah
“permintaan rincian lebih lanjut” dan jawaban atasnya antara
penggugat dan para tergugat pada periode Juni hingga Agustus
1983. Kami hanya akan mencatat satu poin dari pertukaran
ini. Penggugat, dalam permintaan rincian tertanggal 15 Juni,

meminta hal berikut kepada para tergugat:

“Nyatakan apakah ada atau tidak doktrin, prinsip,
atau keyakinan (selain yang didaftarkan oleh peng-
gugat) yang disyaratkan untuk mengkualifikasikan
seseorang sebagai Muslim. Jika ya, berikan rincian dari

semua doktrin dan prinsip tersebut.”

13



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Jawaban para tergugat, tertanggal 7 Juli, adalah sebagai
berikut:

“Para Tergugat menyangkal bahwa Penggugat Kedua
memerlukan Rincian yang diminta untuk tujuan pem-
belaan. Para Tergugat mengajukan pembelaan bahwa
sebenarnya ada banyak doktrin, prinsip, atau keyakin-
an lain yang melekat dalam Islam, tetapi menegaskan
bahwa keyakinan dan prinsip yang relevan dalam Islam
yang tidak diterima oleh Para Penggugat dan karenanya
mendiskualifikasi Para Penggugat dari dianggap sebagai
Muslim adalah yang telah ditetapkan dan dijelaskan.”

Ini adalah pengakuan yang polos dan jelas oleh para tergu-
gat bahwa mereka tidak dapat memberikan definisi positif apa
pun tentang seorang Muslim. Ini persis posisi yang diadopsi
oleh konstitusi dan hukum Pakistan dalam deklarasinya tentang
orang-orang Ahmadi sebagai kafir: tidak ada definisi yang dibe-
rikan tentang apa yang mendasari seorang Muslim, yang dengan
penjelasan itu orang-orang Ahmadi dapat dikatakan berada di
luar keyakinan ini; hanya ada pernyataan menyakitkan bahwa
siapa pun yang memegang keyakinan Ahmadi adalah non-Mus-
lim. Faktanya adalah bahwa, selain definisi sederhana tentang
seorang Muslim yang diajarkan oleh Nabi Suci Muhammad sen-
diri, yang selalu diandalkan oleh Gerakan Ahmadiyah Lahore,
tidak ada definisi lain tentang seorang Muslim dalam ajaran
Islam—pun tidak ada yang dapat dirancang tanpa menyimpang

dari logika, akal sehat, dan agama Islam.

14



Sejarah Kasus

Pembelaan Khusus Tergugat — sebuah taktik baru
Setelah semua pertukaran rincian ini, para tergugat melon-

tarkan kejutan pada Desember 1983. Mereka mengajukan per-
ubahan (amendment) lain lagi pada pembelaan mereka, dengan
memasukkan “Pembelaan Khusus” (Special Plea), dan pada saat
yang sama memberikan pemberitahuan pengajuan eksepsi yang
melaluinya mereka mengangkat poin-poin yang dibuat dalam
pembelaan khusus mereka serta beberapa poin lainnya. Kami
mengutip di bawah ini secara panjang lebar dari pembelaan
khusus ini, dengan alasan bahwa mulai dari tahap ini dan sete-
rusnya, hal ini tetap menjadi bagian krusial dari pembelaan dan
bukti yang ingin mereka ajukan. Argumen-argumen berikut
diajukan:

“(a) Rincian klaim Penggugat melibatkan keputusan mengenai
apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim.

(b) Keputusan atas masalah tersebut melibatkan penentuan
pertanyaan dan/atau perselisihan doktrinal dan keagamaan
yang tercantum dalam...

(c) Masalah dan perselisihan keagamaan dan doktrinal ini mur-
ni bersifat keagamaan (ecclesiastical) dan tidak pantas bagi
Pengadilan Sekuler untuk mencoba menyelesaikan perta-
nyaan-pertanyaan ini.

(d) Lebih lanjut, masalah dan perselisihan keagamaan dan dok-
trinal ini telah diputuskan dengan memenangkan pendapat
Para Tergugat oleh Tergugat Pertama [Dewan Peradilan
Muslim] dan oleh Badan-badan internasional opini keaga-
maan Islam di mana Tergugat Pertama berafiliasi, yaitu se-
bagai berikut: (i) Darul Uloom Deoband, India; (ii) Darul

15



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Ifta di Riyad; (iii) Al-Azhar di Mesir; dan (iv) Jamiatul-

Ulama di Karachi, Pakistan.

(e) Tergugat Pertama dan Badan-badan Internasional yang di-
maksud diberi kuasa untuk membuat keputusan yang ber-
sifat keagamaan Islam, dan merupakan bagian dari fungsi
normal mereka untuk membuat keputusan semacam itu
yang otoritatif dan mengikat sejauh menyangkut dunia
Muslim di wilayah-wilayah di mana mereka menjalankan
fungsi peradilan keagamaan mereka.

(f) Tergugat Pertama dan Badan-badan tersebut sepenuhnya
memahami pertanyaan-pertanyaan doktrinal dan keagama-
an yang dimaksud. Mereka secara khusus dan istimewa me-
miliki kualifikasi untuk mengadili pertanyaan-pertanyaan
semacam itu dan memutuskannya.

(g) Berdasarkan alasan di atas, Pengadilan yang terhormat ini
tidak dapat, atau sebagai alternatif tidak seharusnya, men-
coba untuk menyelesaikan atau mengadili masalah doktrin-
al dan keagamaan tersebut dan/atau harus menerima dan
menerapkan keputusan Tergugat Pertama dan badan-badan
keagamaan tersebut.

Ini jelas merupakan taktik untuk mencegah argumen kea-
gamaan diuji oleh pengadilan, setelah para tergugat, yang telah
berkonsultasi dengan “pakar internasional tertentu” (sebagaima-
na dirujuk dalam afidavit pengacara mereka yang dikutip lebih
lanjut), menyadari betapa lemahnya kasus mereka melawan
Ahmadiyah Lahore. Para tergugat telah mengetahui sejak awal
bahwa kasus ini akan melibatkan pengadilan dalam diskusi ma-

salah keagamaan dan doktrinal, tetapi tidak pernah sebelumnya

16



Sejarah Kasus

mereka mengatakan bahwa “tidak pantas bagi Pengadilan Sekuler
untuk mencoba menyelesaikan pertanyaan-pertanyaan ini”, dan
bahwa pengadilan harus menerima keputusan dari apa yang
disebut “Badan-badan internasional opini keagamaan Islam”.
Di sini 4 badan semacam itu dikutip, tetapi dalam perubahan
lebih lanjut pada pembelaan mereka, mereka meningkatkan
jumlah ini menjadi 10 dan akhirnya menjadi 12. Beberapa ba-
dan yang terdaftar, seperti Islamic Foundation Leicester, Inggris,
dan Dewan Islam Eropa (Islamic Council of Europe), bahkan
tidak mengklaim memiliki “fungsi peradilan keagamaan” yang
dibebankan kepada mereka oleh para tergugat; mereka adalah
biro penerbitan, penelitian, atau administrasi. Banyak lainnya,
seperti Darul-Uloom Deoband, adalah perguruan tinggi teologi

swasta.

Tergugat gagal mengajukan eksepsi baru

Pada saat yang sama, pada 20 Desember 1983, para tergu-
gat mengangkat poin-poin ini dan beberapa poin lainnya dalam
‘Pemberitahuan Eksepsi’ terhadap klaim penggugat, memohon
agar klaim tersebut dikesampingkan. Dalam pemberitahuan
cksepsi lebih lanjut, pada 1 Februari 1984, mereka meminta
agar penggugat kedua sendiri didiskualifikasi dari meneruskan
klaimnya berdasarkan berbagai alasan teknis. Namun, karena
tahap untuk mengajukan eksepsi saat ini telah berlalu, karena
pembelaan berada pada tahap lanjut, mereka harus mengajukan
permohonan ke pengadilan agar diizinkan mengajukan eksepsi

ini “di luar wakeu” (out of time).

17



Kasus Abmadiyah

Tuan Hakim Tebbutt. Dalam afidavit yang diserahkan oleh

pengacara tergugat, dijelaskan mengapa eksepsi terlambat dan

Permohonan tersebut disidangkan pada Maret 1984 oleh

mengapa pengajuan mereka harus dikabulkan:

18

“...tidak disadari pada saat Pembelaan disusun beta-
pa rumit dan sulitnya masalah doktrinal dalam kasus
ini. Hal ini baru menjadi jelas ketika konsultasi terpe-
rinci baru-baru ini diadakan oleh saya dengan pakar
internasional tertentu... Saya secara pribadi bepergian
ke Pakistan, India, dan Arab Saudi di mana saya ber-
konsultasi dengan sejumlah pakar yang sangat terke-
muka tentang hukum Islam, teologi Islam, sejarah dan
dogma Islam, dan tentang gerakan yang diikuti oleh
orang-orang Ahmadi. Konsultasi terperinci yang dia-
dakan dengan para pakar ini mengungkapkan bahwa
bukti yang harus diajukan dan dinilai untuk menentu-
kan masalah utama akan bersifat sangat rumit, berla-
rut-larut, dan teknis... Setelah mengadakan konsultasi
ini, saya sekarang memahami sepenuhnya arti penting
dari: (a) persiapan yang sangat rumit yang terlibat... (b)
persidangan atas masalah-masalah yang muncul akan
melibatkan berminggu-minggu kesaksian dan analisis
ahli yang sangat rumit tentang pertanyaan-pertanyaan
yang sangat teknis... Jika Pembelaan Khusus disidang-
kan secara terpisah dan dikabulkan, tidak perlu lagi

mengajukan semua bukti yang rumit dan banyak ini

Bagian 1: Sejarah Kasus



Sejarah Kasus

dan akan ada penghematan biaya dan waktu yang dra-

matis yang jika tidak akan dihabiskan di Pengadilan.”

Pengadilan, bagaimanapun, menolak permohonan ini de-
ngan biaya perkara (with costs) dalam putusan yang diberikan
pada 16 Mei 1984. Hakim, merujuk pada penjelasan tergugat
karena berada di luar waktu, menulis: “Pernyataan ini sangat ti-
dak jelas. Dikatakan bahwa fakta bahwa ‘beberapa hal’ menjadi
nyata setelah berkonsultasi dengan pakar tertentu adalah ‘salah
satu’ alasan untuk tidak mengajukan eksepsi tepat waktu tetapi
tidak ada alasan atau alasan lain yang diberikan. Bagaimanapun
juga para tergugat, agar dapat melakukan pembelaan, pasti telah
mengetahui dan menyadari apa masalah-masalah yang terlibat
dalam kasus ini dan apa jawaban mereka terhadap tuduhan
yang dibuat oleh para penggugat. Pembacaan sepintas terhadap
permintaan rincian para tergugat atas rincian klaim, untuk rin-
cian lebih lanjut dan lebih baik tentang hal itu, dan terhadap
jawaban atas permintaan tersebut [oleh penggugat] membuat
hal itu jelas.”

Dalam pengajuan mereka yang dikutip di atas, para tergugat
sebenarnya mengakui bahwa terlalu sulit untuk membuktikan
bahwa orang-orang Ahmadi bukan Muslim. Maka sungguh
anch bahwa pakar internasional yang sama, ketika menulis
buku atau berpidato untuk masyarakat Muslim biasa, mampu
mengemukakan lusinan alasan yang “jelas” untuk menyebut
orang-orang Ahmadi sebagai kafir, dan penceramah masjid
dengan kecerdasan dan pendidikan rata-rata pun mampu me-

mahami alasan-alasan ini dan menyampaikannya kepada massa.

19



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Tampaknya sebelumnya para tergugat pasti berada di bawah
kesan, yang diciptakan oleh literatur propaganda dan reputasi
“pakar internasional” ini, bahwa sangat mudah untuk me-
nunjukkan bahwa orang-orang Ahmadi adalah kafir. Namun,
dalam “konsultasi terperinci” mereka dengan para pakar ini,
apa yang sebenarnya mereka sadari adalah bahwa, tentu saja
sechubungan dengan Ahmadiyah Lahore, hampir tidak mung-
kin untuk menyusun kasus keagamaan melawan mereka yang
dapat lolos dari pengawasan badan yang tidak memihak seperti
pengadilan hukum yang independen. Oleh karena itu, mereka
mencoba bersembunyi di balik alasan “bukti yang sangat ru-
mit, berlarut-larut, dan teknis” yang hanya dapat dinilai oleh
“badan-badan keagamaan yang memiliki kualifikasi khusus dan

istimewa” milik mereka.

Persiapan persidangan — Para pakar top Pakistan
datang membantu tergugat

Setelah permohonan tergugat ditolak, litigasi melanjutkan
jalannya yang normal. Sidang ditetapkan pada 1 November
1984. Sesuai dengan peraturan pengadilan, para tergugat mem-
berikan pemberitahuan pada 1 Oktober mengenai saksi ahli
yang ingin mereka panggil dalam persidangan. Daftar tersebut
terdiri dari enam pakar hukum dan teologi Pakistan serta sembi-
lan pemimpin agama setempat. Saksi-saksi Pakistan yang terdaf-
tar adalah tokoh publik yang sangat menonjol di Pakistan, yang
memang merupakan pakar internasional terkemuka di bidang
yang tak jelas yang menyatakan orang-orang Ahmadi sebagai

kafir. Tentu saja para tergugat tidak dapat menemukan saksi lain

20



Sejarah Kasus

di seluruh dunia yang begitu berkualitas untuk tujuan ini atau
yang berstatus setinggi para pejabat ini. Jika mereka tidak dapat
membuktikan bahwa orang-orang Ahmadi adalah kafir, maka
tidak ada orang lain yang bisa. Kami mengutip di bawah ini
nama-nama keenam orang tersebut beserta beberapa kualifikasi
mereka, sebagaimana diberikan dalam pemberitahuan tergugat

ke pengadilan:

1. Moulana Muhammad Zafar Ahmed Ansari: Mantan ang-
gota Majelis Nasional Pakistan. Anggota pendiri Dewan
Konstitusi Liga Muslim Dunia (Muslim World League).
Anggota Dewan Ideologi Islam—sebuah badan yang di-
dirikan berdasarkan Konstitusi Pakistan. Ketua Komisi
Konstitusi yang ditunjuk oleh Presiden Pakistan untuk me-
nasihati Presiden tentang pengembangan konstitusi masa
depan Pakistan.

2. Twan Hakim (Purnawirawan) Mohammad Afzal
Cheema: Anggota Majelis Nasional Pakistan 1962-1965...
Mantan penjabat ketua Majelis Nasional 1962-1965.
Penjabat Presiden Republik Islam Pakistan, Mei 1963.
Hakim Pengadilan Tinggi Pakistan Barat dan Lahore.
Sekretaris Hukum Federal Pemerintah Pakistan, diang-
kat 14 Mei 1973. Diangkat sebagai Hakim Mahkamah
Agung Pakistan, Oktober 1974... Saat ini anggota Komisi
Konstitusi yang ditunjuk oleh Presiden Pakistan.

3. Maulana Hakim Muhammad Taqi Usmani: Anggota
Komisi Konstitusi yang didirikan oleh Presiden Pakistan...

Hakim Mahkamah Agung Pakistan (Majelis Syariah)...

21



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

4. Profesor Khurshid Ahmad: Mantan Menteri Perencanaan
dan Statistik dalam Kabinet Federal Pakistan. Mantan
Wakil Ketua Komisi Perencanaan Pakistan. Mantan
Direktur Jenderal dan Ketua saat ini dari Islamic Foundation,
Leicester, Inggris Raya...

5. Dr Sayed Riazul Hasan Gilani: Dosen Senior Hukum
Islam tingkat tinggi, Universitas Punjab. Penasihat Senior
Pengadilan Tinggi dan Mahkamah Agung Pakistan.
Penasihat Tetap Pemerintah Pakistan di Pengadilan Syariah
Federal dan di Majelis Banding Syariah Mahkamah Agung...

6. Profesor Mehmood Ahmad Ghazi: Profesor madya,
Institut Penelitian Islam, Islamabad, Pakistan. Konsultan
hukum Pengadilan Syariah Federal. Anggota madya Komisi

Konstitusi yang ditunjuk oleh Presiden Pakistan.

Kami telah mereproduksi rincian di atas dari pemberita-
huan resmi tergugat untuk menunjukkan bahwa dalam kasus
pengadilan ini Ahmadiyah Lahore diadu, bukan hanya melawan
beberapa pemimpin agama lokal Cape Town yang mungkin
dikatakan kurang keahlian, tetapi benar-benar melawan ting-
kat oposisi tertinggi dari Gerakan Ahmadiyah di dunia. Selain
menjadi penentang Ahmadiyah, para pembesar ini memegang
posisi yudisial yang sangat tinggi di negara mereka, beberapa
bahkan lebih tinggi daripada hakim pengadilan tinggi Cape
Town yang menyidangkan kasus tersebut! Sementara para saksi
untuk pembelaan ini sendiri adalah hakim mahkamah agung

atau yang lebih tinggi, saksi-saksi untuk Ahmadiyah bahkan

22



Sejarah Kasus

belum pernah bersaksi di pengadilan hukum sebelumnya! Itu
benar-benar pertarungan Daud melawan Goliat.

Para tergugat mengajukan perubahan lebih lanjut pada
pembelaan mereka pada tanggal 2 dan 5 Oktober 1984, me-
nambahkan tuduhan bahwa orang-orang Ahmadi diperintah-
kan oleh Pendiri mereka untuk memiliki “tidak ada hubungan
yang dapat diterima secara agama dengan Muslim” dan “untuk
menciptakan bagi diri mereka sendiri agama yang terpisah dan
keberadaan agama yang terpisah”. Atas dasar ini mereka berdalih
bahwa tindakan penggugat “bersifat akademis karena penggugat
tidak dapat dan tidak akan berusaha untuk berpartisipasi dalam
organisasi dan lembaga keagamaan yang dipimpin oleh Para
Tergugat” dan “pengadilan yang terhormat ini harus menolak
untuk memasuki perselisihan akademis yang berlarut-larut dan
rumit’. Kami mengatakan bahwa orang-orang Ahmadi telah
mengambil tindakan hukum untuk mendapatkan hak menggu-
nakan masjid dan pemakaman. Bahwa mereka mungkin tidak
bergabung dengan para tergugat dalam layanan keagamaan
tidak membuat klaim orang-orang Ahmadi semata-mata ber-
sifat akademis, karena mereka masih dapat menggunakan fasi-
litas-fasilitas ini yang ada untuk kemaslahatan semua Muslim.
Faktanya, satu-satunya alasan orang-orang Ahmadi tidak ber-
gabung dalam layanan keagamaan dengan para tergugat adalah
tindakan para tergugat sendiri yang mengutuk mereka sebagai
kafir. Jika mereka mengumumkan bahwa mereka menganggap
orang-orang Ahmadi dan Pendiri mereka Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad sebagai Muslim, anggota kami akan dengan senang hati

shalat di belakang mereka.

23



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Dapat dilihat bahwa para tergugat sepanjang waktu berusa-
ha mati-matian memikirkan alasan-alasan yang dengannya me-
reka dapat membujuk pengadilan untuk tidak menerima bukti
keagamaan mengenai masalah apakah orang-orang Ahmadi itu
Muslim atau bukan. Dan ketika mereka memikirkan satu alasan
demi alasan lainnya, tidak peduli seberapa tidak masuk akal atau
sinisnya, mereka memberikan pemberitahuan perubahan lebih

lanjut pada pembelaan asli mereka.

Sidang 1984, Tergugat mengajukan pertanyaan
pendahuluan

Pembelaan gabungan terakhir oleh para tergugat, yang
menggabungkan berbagai argumen yang dirujuk dalam uraian
sebelumnya mengenai pembelaan dan perubahan mereka, di-
ajukan pada 29 Oktober 1984. Pada hari yang sama, mereka
memberikan pemberitahuan berdasarkan aturan pengadilan ter-
tentu bahwa, pada awal sidang, mereka bermaksud mengajukan
permohonan agar pertanyaan-pertanyaan tertentu “ditentukan
secara in limine (di awal) dan terpisah dari pokok perkara tin-
dakan ini, dan agar semua proses dalam tindakan ini ditangguh-
kan sampai pertanyaan-pertanyaan tersebut diselesaikan”. Ada
lima pertanyaan semacam itu, tiga yang pertama menentang,
atas dasar berbagai alasan teknis, hak penggugat kedua untuk
mengajukan permohonan ke pengadilan demi keringanan
yang ia cari. Dua pertanyaan lainnya keduanya adalah “apakah
Pengadilan harus menolak untuk mendengarkan pokok sengke-
ta mengenai apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim atau

bukan”, di mana dalam setiap pertanyaan alasan yang berbeda

24



Sejarah Kasus

diajukan untuk mendukung pendapat tersebut. Kedua alasan ini
telah disebutkan di atas. Yang pertama adalah bahwa pengadilan
sekuler tidak dapat mengadili masalah keagamaan, dan bahwa
pengadilan harus menerima keputusan tergugat pertama dan
“badan-badan keagamaan internasional”. Alasan kedua adalah
bahwa kasus tersebut “bersifat akademis” dan “tidak bona fide
(beritikad baik) dengan tujuan mengamankan dan menegakkan
hak hukum tetapi... penyalahgunaan proses pengadilan guna
memperoleh keuntungan ideologis atau keagamaan yang berada
di luar tujuan sah yang dirancang untuk proses pengadilan”.
Sidang dibuka pada 6 November 1984 di pengadilan Tuan
Hakim Berman. Sidang berlangsung selama tiga hari dan ter-
batas pada argumen hukum mengenai pertanyaan-pertanyaan
pendahuluan yang diangkat oleh pembelaan. Saksi ahli Pakistan
yang akan dipanggil oleh para tergugat, termasuk Hakim
Muhammad Afzal Cheema yang berkedudukan tinggi, berada
di Cape Town untuk persidangan. Di akhir sidang, putusan di-
tangguhkan. Beberapa bulan kemudian, pada 24 Juli 1985, pu-
tusan disampaikan. Pendapat para tergugat ditolak, dan semua
pertanyaan dijawab dengan memenangkan penggugat. Kutipan
dari putusan Tuan Hakim Berman dikutip dalam putusan akhir
kasus ini, yang direproduksi dalam Bagian II buku ini, di mana
pembaca dirujuk untuk mengetahui alasan-alasan mengapa ar-

gumen para tergugat ditolak.

25



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Fase Akhir, November 1985

Tanggal 5 November 1985 kini ditetapkan untuk melanjut-
kan persidangan, dan bagi penggugat serta para tergugat untuk
mempresentasikan kasus keagamaan mengenai masalah apakah
orang-orang Ahmadi adalah Muslim atau bukan, sebagaimana
diuraikan dalam pembelaan masing-masing kedua belah pihak.
Pada bulan Oktober, pengacara tergugat mengirim surat kepa-
da pengacara penggugat yang menyatakan dengan jelas bahwa
pembelaan akan melawan kasus ini di pengadilan. Penggugat
melakukan persiapan penuh dan intensif untuk kasus ini selama
bulan itu. Satu-satunya saksi ahli agama yang bersaksi untuk
orang-orang Ahmadi (berbanding terbalik dengan 15 orang
yang ingin dipanggil oleh pihak pembela) adalah Maulana Hafiz
Sher Mohammad, seorang mubalig, cendekiawan, penceramah,
dan penulis ulung yang telah bekerja untuk Central Ahmadiyya
Anjuman Ishaat Islam Lahbore sejak sekitar tahun 1940. Beliau
telah menyiapkan kesaksian teologis dan sejarah ahli tentang
berbagai topik vital, seperti definisi seorang Muslim, keyakin-
an orang-orang Ahmadi, dakwahan-dakwahan Hazrat Mirza
Ghulam Ahmad, sebagaimana dapat dilihat dari bagian Bukti
buku ini. Materi ini didasarkan pada referensi ke sejumlah
besar sumber, klasik dan modern, dan untuk menyajikannya
sebagai bukti hukum di pengadilan, beliau harus memiliki
sumber-sumber asli yang siap di tangan, karena salah satu dari
ini dapat diperlukan untuk membuktikan keasliannya. Ini ada-
lah masalah praktis yang sangat besar, tetapi Maulana berhasil
membawa bersamanya ke Cape Town perpustakaan buku dan

jurnal yang sesungguhnya, siap untuk pemeriksaan pengadilan

26



Sejarah Kasus

jika diperlukan. Penasihat hukum penggugat, Tuan Edwin King
SC, dibantu oleh Tuan Colin Prest, diberi penjelasan oleh saksi
ahli selama beberapa hari mengenai semua aspek masalah kea-
gamaan yang terlibat dan bukti yang akan diajukan. Dr. Zahid
Aziz, penulis baris-baris ini, bertindak sebagai penerjemah

antara penasihat hukum dan Maulana, menerjemahkan antara

bahasa Urdu dan bahasa Inggris.

Persidangan — pembukaan yang dramatis

Sidang dibuka pada tanggal yang ditentukan di pengadilan
Tuan Hakim D. M. Williamson. Karena saya berada di sana
sepanjang persidangan, laporan berikut didasarkan pada penge-
tahuan dan pengamatan langsung. Ruang sidang yang sangat
besar dengan galeri atas dipadati hingga penuh oleh anggota
masyarakat Muslim, sebagian besar pendukung para tergugat
yang telah diperintahkan oleh pemimpin agama mereka untuk
hadir—tetapi untuk tujuan yang baru menjadi jelas beberapa
saat kemudian. Setelah kedatangan hakim dan perkenalan
penasihat hukum, penasihat hukum junior untuk pembelaan
melanjutkan dengan membuat pernyataan panjang. (Penasihat
hukum senior pembelaan, Ismail Mohammad SC, yang telah
muncul dalam sidang-sidang sebelumnya, tidak hadir.)

Dia mengatakan bahwa kliennya tidak dapat menerima
“yurisdiksi pengadilan yang terhormat ini untuk menentukan
siapa yang Muslim”. Dia menambahkan bahwa pertanyaan ini
telah diajukan kepada “kepemimpinan Muslim Afrika Selatan”,
dan lebih lanjut bahwa mereka telah “mencari pendapat komu-

nitas Muslim internasional” mengenai poin ini. Mereka telah,

27



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

demikian tuduhnya, menemukan “sudut pandang umum di
seluruh dunia Islam”, yang ia sebut sebagai 7jma, bahwa umat
Islam “tidak dapat menerima penetapan dari hakim non-Mus-
lim mengenai siapa yang Muslim”. Dia mengklaim bahwa
para tergugat telah menerima pesan dari “organisasi-organisasi
Muslim di seluruh dunia... yang mewakili ratusan juta orang’
yang menyatakan pandangan ini. Penasihat hukum untuk pem-
belaan kemudian mengumumkan bahwa “para tergugat tidak
ingin lagi berpartisipasi dalam proses ini... mereka menarik
pembelaan mereka dalam masalah ini”. (Kutipan-kutipan ini
diambil dari transkrip pengadilan.)

Dengan pernyataan itu, dan kemudian pertukaran singkat
antara para penasihat hukum dan pengadilan, para tergugat,
penasihat hukum mereka, dan pendukung mereka di publik
semuanya berjalan keluar dari ruang sidang, tidak pernah kem-
bali. Pendukung mereka telah diperintahkan untuk hadir, hanya
untuk tujuan melakukan aksi walk-our. Dapat ditambahkan
bahwa selama sisa persidangan, saat kami memberikan bukti,
para pemimpin agama setempat telah memberikan instruksi ke-
tat kepada pengikut mereka bahwa tidak ada yang boleh meng-
hadiri proses tersebut. Siapa pun yang melakukannya, berisiko
diklasifikasikan sebagai Ahmadi atau simpatisan Ahmadi oleh

mereka, dan diperlakukan sesuai dengan itu.

28



Sejarah Kasus

Ahmadi mempresentasikan kasus lengkap —
memenangkan putusan

Dengan penarikan diri para tergugat, kami tidak diwajib-
kan untuk mempresentasikan kasus secara lengkap, tetapi hanya
perlu memberikan argumen kami secara singkat. Namun, kami
memutuskan untuk tidak mengambil jalan ini dan mempresen-
tasikan kasus kami sepenuhnya, persis seperti yang akan terjadi
di hadapan para tergugat, schingga tumpukan bukti dapat di-
dengar publik dan ditempatkan secara permanen dalam catatan
publik. Penasihat hukum penggugat membuka kasus dan me-
manggil Maulana Hafiz Sher Mohammad ke kursi saksi. Penulis
baris-baris ini telah disumpah sebagai penerjemah. Setelah bebe-
rapa kesaksian umum tentang dirinya dan tentang agama Islam,
yang merupakan tanggapan atas pertanyaan pembuka dari
penasihat hukum dan pengadilan, saksi ahli menelusuri bukti
yang telah disiapkannya sebagaimana diberikan dalam Bagian
I1I buku ini. Saat beliau sampai pada setiap topik secara bergan-
tian, dokumen tentang subjek itu diserahkan ke pengadilan se-
bagai barang bukti, dan kemudian saksi memperkenalkan topik
tersebut dan melanjutkan untuk menelusuri sebagian besar do-
kumen dalam kesaksian lisan. Pengadilan sering menyela untuk
menanyai saksi tentang poin-poin dan kesimpulan yang muncul
dari bukti. (Transkrip dari seluruh proses lisan telah dibuat.)

Sebagaimana dapat dilihat dari catatan bukti, hal itu tidak
hanya menyajikan aspek positif dari kasus kami, yaitu, defi-
nisi seorang Muslim dalam Islam, dan menunjukkan bahwa
orang-orang Ahmadi jelas memenuhi definisi tersebut, tetapi

juga menyanggah argumen-argumen yang menentang kasus

29



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

Ahmadiyah sebagaimana diajukan oleh para tergugat dalam
pembelaan mereka, yang telah dirujuk dalam laporan ini. Hafiz
Sher Mohammad memberikan kesaksian selama sekitar lima
setengah hari, dan sepanjang waktu beliau berdiri di kotak saksi
meskipun ditawari tempat duduk.

Setelah saksi ahli, penggugat kedua Tuan Ismail Peck mem-
berikan bukti mengenai kesalahan yang dideritanya secara pri-
badi akibat pernyataan dan tindakan para tergugat. Buktinya
dicatat dalam putusan. Saksi terakhir adalah pengacara penggu-
gat Tuan Rashad Khan. Dia memberikan bukti tentang masalah
biaya, khususnya yang berkaitan dengan perilaku para tergugat
dalam menyesatkan perwakilan hukum penggugat dengan me-
nyembunyikan keputusan mereka untuk menarik diri hingga
saat-saat terakhir, sehingga pihak kami harus melakukan banyak
persiapan dan biaya tambahan. Akhirnya, penasihat hukum se-
nior penggugat merangkum seluruh kasus, baik dari segi agama
maupun hukum, untuk kliennya—sebuah tugas yang memakan
waktu satu hari penuh. Karena para tergugat telah memilih un-
tuk menarik diri dari persidangan, tentu saja tidak ada kasus

yang dipresentasikan atas nama mereka.

AHMADI MEMENANGKAN PUTUSAN

Putusan diberikan pada hari Rabu, 20 November 1985.
Hakim merangkum semua bukti keagamaan dan hukum
yang disajikan, dan berdasarkan bukti-bukti tersebut beliau
mengabulkan semua perintah yang diminta oleh penggugat.
Demikianlah berakhir pertarungan hukum selama tiga tahun

yang kemudian dikenal sebagai ‘Kasus Ahmadiyaly, dengan

30



Sejarah Kasus
dikabulkannya klaim penggugat bahwa anggota Abmadiyya

Anjuman Ishaat Islam Lahore adalah Muslim dan berhak atas

semua hak yang berkaitan dengan Muslim.

31



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

32



DAMPAK PASKA
KEMENANGAN
PUTUSAN

Saksi-saksi Pakistan membuat pernyataan yang
menyesatkan

Tahap-tahap awal kasus ini telah banyak diberitakan di su-
rat kabar Pakistan (baik edisi dalam negeri maupun luar negeri)
oleh para ahli agama dan hukum Pakistan yang menjadi saksi
bagi para tergugat. Pemberitaan ini sangat keliru dan tidak be-
nar. Pada satu tahap perantara, ketika pengadilan membatalkan
perintah penangguhan sementara yang sebelumnya diperoleh
pihak kami, surat kabar memberitakan bahwa orang-orang
Ahmadi telah dinyatakan kafir di Afrika Selatan! Namun pada
tahap akhir, baik dimulainya sidang pada November 1985 ma-
upun penarikan diri para tergugat tidak dilaporkan pada saat
kejadian tersebut berlangsung. Setelah putusan diberikan, dan
diumumkan di sumber-sumber lain, surat kabar Pakistan tidak
punya pilihan selain mencetak berita tersebut, dan para saksi
harus memberikan komentar pers. Para saksi menerbitkan per-

nyataan panjang lebar yang mengatakan bahwa “kaum Qadiani”

33



Kasus Abmadiyah

telah dinyatakan Muslim “oleh hakim Yahudi yang bias”. Hal ini

lebih lanjut dikatakan untuk menunjukkan “hubungan antara

kaum Qadiani dan Israel”!

Maulana Zafar Ahmad Ansari, saksi no. 1 dari para tergugat,

dilaporkan sebagai berikut dalam harian Urdu terkenal Jang:

34

“Mantan kepala Komisi Konstitusi Pakistan dan pe-
mimpin delegasi Pakistan yang pergi ke Afrika Selatan
tahun lalu sehubungan dengan kasus pengadilan an-
tara kaum Qadiani dan Dewan Peradilan Muslim di
sana, Maulana Zafar Ahmad Ansari, telah mengatakan
bahwa tidak ada pengadilan non-Muslim yang berhak
memberikan putusan mengenai apakah seseorang
itu Muslim atau bukan. Dia mengomentari putusan
Mahkamah Agung Afrika Selatan yang menurutnya
Hakim Williamson menyatakan kaum Qadiani sebagai
Muslim. Maulana Ansari mengatakan bahwa hakim ini
adalah seorang Yahudi, dan karena dia seorang Yahudi
itulah Dewan Peradilan Muslim memboikot proses
pengadilan, dan mengatakan bahwa tidak ada penga-
dilan non-Muslim yang berhak memutuskan urusan
keagamaan umat Islam. Dia mengatakan bahwa, de-
ngan putusan sepihak dari hakim Yahudi ini, kaum
Qadiani dan Ahmadi tidak akan menjadi Muslim...
Dia mengatakan bahwa, mengingat hubungan khusus
kaum Qadiani dengan Israel dan orang-orang Yahudi,

apa lagi yang bisa diharapkan dari hakim Yahudi ini

Bagian 1: Sejarah Kasus



Dampak Paska Kemenangan Putusan

selain bahwa dia akan menyatakan kaum Qadiani se-
bagai Muslim.”
(Jang, edisi London, 2 Desember 1985, halaman

depan)

Sayyid Riaz-ul-Hasan Gilani, saksi ahli lain yang telah be-
pergian ke Cape Town untuk sidang tahun 1984, dan sekarang
menjadi Wakil Jaksa Agung provinsi Punjab, mengatakan:

“Pada Oktober 1984, ketika sidang kasus yang se-
benarnya dimulai, hakim diganti, dan seorang Yahudi
yang bias ditunjuk sebagai hakim. Pada tahap itu,
kami mengatakan bahwa harus ada diskusi terlebih
dahulu mengenai lingkup wewenang pengadilan,
karena ini adalah masalah Muslim, dan forum seku-
ler atau non-Muslim tidak memiliki kompetensi dan
wewenang untuk menyelesaikannya. Hakim Yahudi
tersebut tidak menerima hal ini. Pada tahap itu kami
memutuskan untuk memboikot pengadilan Yahudi
ini. Dewan Peradilan Muslim Cape Town mengambil
posisi bahwa, karena keadilan tidak dapat diharapkan
dari hakim Yahudi ini, mereka akan memboikot. Pada
8 November [1985], hakim Yahudi tersebut mencatat
pernyataan seorang Qadiani bernama Sher Muhammad
di mana dia berkata: Kami tidak menyangkal finalitas
kenabian, kami menerima Nabi Suci Muhammad se-

bagai Nabi Terakhir. Karena bukti dari saksi Qadiani

35



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

tidak ditentang, juga tidak diberikan di hadapan umat
Islam, maka putusan ini tidak memiliki nilai.”

(Jang, edisi London, 4 Desember 1985, halaman 8
dan 7; edisi Lahore, 1 Desember 1985, halaman depan)

(Mengenai poin terakhir ini, kami mengatakan bahwa
sepenuhnya karena pilihan dan keputusan mereka sendirilah
para tergugat tidak hadir di persidangan. Kami tentu saja telah
mempersiapkan kasus kami untuk dipresentasikan di hadapan
mereka. Mereka hanya bisa menyalahkan diri mereka sendiri
atas ketidakhadiran mereka.)

Terdapat pernyataan menyesatkan serupa dari para teolog
dan pengacara lain di Pakistan. Pernyataan pers ini juga beru-
saha menodai putusan tersebut dengan mengaitkannya dengan
sistem apartheid: “putusan pengadilan Yahudi dari pemerintah
rasis Afrika Selatan”, “putusan ini sama penuh kebenciannya de-
ngan pemerintah rasis Afrika Selatan” (Jang, Lahore, 1 Desember
1985).

Jawaban kami

Dapat dilihat betapa palsu dan sangat menyesatkannya per-
nyataan-pernyataan ini, dan hal ini menjadi semakin serius ka-
rena para juru bicara tersebut akan dianggap oleh publik sebagai
pihak yang “otoritatif”, bukan hanya karena posisi yang mereka
duduki tetapi juga karena mereka adalah saksi ahli dalam kasus

itu sendiri.

36



Dampak Paska Kemenangan Putusan

Pertama, hanya Ahmadiyah Lahore yang terlibat dalam ka-
sus pengadilan ini dan bukan kaum Qadiani. Istilah “Qadiani”
merujuk pada sekte dan gerakan yang berbeda. Kedua, kami
menganggap rujukan apa pun terhadap agama hakim sebagai
tidak relevan, menyalahi aturan, dan tidak patut. Terlebih lagi,
rujukan tentang hakim sebagai seorang Yahudi ini bahkan ti-
dak benar. Hakim terpelajar yang dimaksud adalah seorang
Kristen, tetapi kami bergegas mengulangi bahwa pertimbangan
semacam itu tidak relevan sejauh menyangkut kami. Hakim
terpelajar pada sidang tahun 1984, menurut pemahaman kami,
beragama Yahudi. Saksi ahli Pakistan, termasuk juru bicara yang
dirujuk di atas, hadir pada sidang tersebut. Namun, tidak ada
keberatan yang diajukan oleh pembelaan saat itu, baik sebelum
atau selama persidangan, bahwa hakim tersebut adalah seorang
Yahudi. Faktanya, diketahui bahwa ketika hakim terpelajar yang
sama dulunya menjadi advokat, Dewan Peradilan Muslim pada
beberapa kesempatan telah menyewanya untuk bertindak bagi
mereka.

Ketiga, fakta bahwa apartheid ada di Afrika Selatan sama
sekali tidak dapat mendevaluasi putusan atau kedudukan peng-
adilan hukum negara tersebut. Penduduk non-kulit putih Afrika
Selatan umumnya, dan bahkan juru kampanye anti-apartheid
(seperti Pendeta Allan Boesak dan Nyonya Winnie Mandela),
mendatangi pengadilan di sana untuk menuntut perbaikan
atas keluhan mereka. Ada banyak contoh sepanjang waktu,
bahkan saat ini, di mana pengadilan memberikan putusan yang
melawan negara, demi kepentingan penentang apartheid. 7he

Guardian, surat kabar liberal Inggris yang sangat menentang

37



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

apartheid, berkomentar: “Hakim-hakim Afrika Selatan tidak
pernah kehilangan kapasitas mereka untuk berpikir independen

dan sering kali memberikan putusan yang melawan pemerintah”
(11 Desember 1985, editorial).

Kasus Muslim di pengadilan non-Muslim

Terakhir, keberatan utama yang diulang lagi dan lagi adalah
bahwa pengadilan sekuler non-Muslim tidak dapat memutuskan
masalah keagamaan Islam, dan lebih khusus lagi bahwa penga-
dilan semacam itu tidak dapat menentukan siapa yang Muslim.
Mengenai masalah ini secara umum, selalu ada kasus hukum
di negara-negara dengan minoritas Muslim, seperti India atau
Afrika Selatan, di mana pengadilan harus memberikan putusan
berdasarkan ajaran Islam. Contoh kasus semacam itu di Afrika
Selatan telah dirujuk dalam putusan Tuan Hakim Williamson
yang diberikan dalam buku ini, serta dalam putusan sebelumnya
dari Tuan Hakim Berman. Sekitar waktu kasus kami, Dewan
Peradilan Muslim sendiri terlibat dalam dua kasus semacam
itu, satu melawan asosiasi tukang daging Muslim setempat, dan
satu lagi melawan pengembang properti Muslim yang berusaha
membangun di atas pemakaman. Kedua kasus tersebut meng-
haruskan pengadilan untuk mempertimbangkan hukum Islam.

Di India, dari masa pemerintahan Inggris hingga saat ini,
selalu ada kasus di mana hakim Kristen, Hindu, atau non-Mus-
lim lainnya, di pengadilan sekuler, harus memberikan putusan
berdasarkan pertimbangan praktik dan hukum Islam. Beberapa
kasus ini, sechubungan dengan masalah seperti pernikahan,

perceraian, dan warisan, melibatkan pertanyaan spesifik untuk

38



Dampak Paska Kemenangan Putusan

menentukan apakah seseorang tertentu adalah Muslim atau
bukan. Pada akhir abad kesembilan belas, tiga kasus naik dari
India ke Privy Council di London, pengadilan banding terting-
gi untuk India pada saat itu, antara kaum Hanafi dan anggota
sekte Ahl-i Hadith mengenai perselisihan apakah kaum Hanafi
dapat mengeluarkan kaum Ahl-i Hadith dari menghadiri masjid
untuk shalat karena perbedaan dalam cara melakukan ibadah.
Pengadilan harus memutuskan berdasarkan ajaran dan praktik
Islam. Tidak ada sekte Muslim yang keberatan dengan peng-
adilan non-Muslim yang memberikan putusan yang mengha-
ruskan penafsiran hukum Islam. Secara kebetulan, ditegakkan
dalam semua putusan ini bahwa sebuah masjid harus terbuka
untuk semua Muslim. (Lihat Islamic Revival in British India,
oleh Dr. Barbara Metcalf, Princeton University Press, A.S., hlm.
286-287)

PUTUSAN PENGADILAN MUSLIM

Jika lawan-lawan kami tidak bersedia atas dasar hati nurani,
sebagaimana klaim mereka, untuk menerima keputusan penga-
dilan non-Muslim, mari kita rujuk mereka pada temuan penga-
dilan Muslim di negara Muslim Pakistan. Ini adalah Pengadilan
Penyelidikan Munir (Munir Court of Enquiry) yang pada tahun
1953-1954 menyelidiki beberapa kerusuhan anti-Ahmadiyah
yang baru saja pecah di Punjab. Penyelidikan tersebut memerik-
sa secara panjang lebar masalah ‘Siapa itu Muslim’, berdasarkan
klaim Ulama yang persis sama bahwa orang-orang Ahmadi
adalah non-Muslim. Setelah menanyai semua Ulama terkemuka

Pakistan pada saat itu, yang merupakan ayah dan guru dari para

39



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

saksi ahli yang melawan kami dalam kasus ini, kedua hakim

terkemuka tersebut sampai pada kesimpulan berikut dalam la-

poran mereka.

40

“Mengingat beberapa definisi Muslim yang diberikan oleh
para Ulama, apakah kita perlu memberikan komentar sela-
in bahwa tidak ada dua ulama terpelajar yang sepakat me-
ngenai hal mendasar ini.” (hal. 218 dari laporan tersebut)
Laporan tersebut merujuk secara rinci pada fatwa Ulama
dari berbagai sekte yang mengutuk sekte satu sama lain
sebagai kafir, dan pada pandangan mereka yang “secara
praktis bulat” bahwa kemurtadan berdasarkan hukum
Islam membawa hukuman mati, dan berkomentar:
“Hasil bersih dari semua ini adalah bahwa baik Syiah,
Sunni, Deobandi, Ahl-i Hadith, maupun Barelvi bukanlah
Muslim dan setiap perubahan dari satu pandangan ke pan-
dangan lain harus disertai di negara Islam dengan hukuman
mati jika Pemerintah Negara berada di tangan partai yang
menganggap partai lain sebagai kafir. Jika unsur-unsur dari
setiap definisi [Muslim] yang diberikan oleh Ulama diber-
lakukan,... alasan yang dengannya seseorang dapat didakwa
karena kemurtadan akan terlalu banyak untuk dihitung.”
(hal. 219)

Hakim Munir menceritakan dalam bukunya yang ke-
mudian, From Jinnah to Zia, bahwa Maulana Sayyid
Abul Ala Maudoodi, Ulama paling atas yang menen-
tang Gerakan Ahmadiyah, ketika memberikan definisi

seorang Muslim pada penyelidikan tersebut, “tidak



Dampak Paska Kemenangan Putusan

dapat mendefinisikan seorang Muslim yang mengecualikan
orang-orang Ahmadi dari Islam”. Munir menambahkan:
“Menyadari kesalahannya pada hari berikutnya... sebuah
permohonan dibuat oleh Tuan Said Malik, perwakilan
dari Jamaat [Maudoodi], bahwa pertanyaan ‘Siapa itu
Muslim’ diajukan tanpa pemberitahuan. Permohonan
itu ditolak dengan alasan bahwa seseorang yang menye-
but orang lain kafir seharusnya tahu siapa itu Muslim.”
(From Jinnah to Zia, hal. 1306)
(Rincian lebih lengkap dari referensi ini diberikan

dalam Lampiran, Bagian A, dan Bagian I.)

Apakah para saksi ahli siap menerima temuan hakim Muslim
ini, dari penyelidikan publik yang dibentuk oleh otoritas Muslim
di negara Muslim independen saksi sendiri—DPakistan—di mana

para pendahulu mereka dari satu generasi yang lalu memberikan

bukti?

Pihak mana yang menerima keputusan Allah?
Dituduhkan oleh lawan-lawan kami bahwa pendekatan
kami ke pengadilan non-Muslim menyiratkan entah bagaima-
na bahwa kami tidak menerima keputusan Allah. Faktanya,
kamilah yang menerima keputusan Allah dan Rasul-Nya SAW
karena seluruh kasus kami didasarkan pada penyajian ajaran Al-
Qur’an Suci dan Nabi Suci untuk menunjukkan bahwa orang-
orang Ahmadi adalah Muslim. Bukti itu sekarang tercatat dalam
buku ini untuk direnungkan oleh semua orang. Para tergugat

dan ahli agama merekalah yang telah menolak keputusan Allah

41



Kasus Abmadiyah Bagian 1: Sejarah Kasus

dan Rasul-Nya, karena mereka menolak memberikan bukti dari
firman Allah dan Rasul-Nya untuk membuktikan kasus mere-
ka. Mereka telah menolak untuk mengakui definisi yang jelas
tentang seorang Muslim yang diberikan oleh Rasul Allah yang
Suci, melalui perkataan dan perbuatannya. Faktanya, pengajuan
mereka yang dikutip sebelumnya berarti bahwa mereka meng-
anggap keputusan “badan-badan keagamaan internasional” me-
reka sebagai keputusan Allah dan Rasul-Nya, yang oleh karena
itu tidak dapat ditentang]

42



BAGIAN 2:
KEPUTUSAN

aaiil.org




Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

44



PUTUSAN

DI MAHKAMAH AGUNG AFRIKA SELATAN

DIVISI PROVINSI CAPE OF GOOD HOPE

NOMOR KASUS: 10058/82

TANGGAL: 20.11.1985

Dalam perkara antara:

AHMADIYYA ANJUMAN ISHAAT ISLAM LAHORE (SA)
(Penggugat Pertama)

ISMAIL PECK (Penggugat Kedua)

dan

DEWAN PERADILAN MUSLIM & LAINNYA
(Para Tergugat)

HAKIM WILLIAMSON: Awalnya dua penggugat me-
nuntut dalam gugatan ini. Mereka adalah, sebagai penggugat
pertama Ahmadiyya Anjuman Ishaat Islam Lahore (SA), sebuah
perkumpulan sukarela Muslim yang dibentuk berdasarkan
konstitusi tertulis yang anggotanya secara umum dikenal dan
disebut sebagai orang-orang Ahmadi, dan penggugat kedua sese-

orang bernama Ismail Peck. Ismail Peck adalah anggota asosiasi

45



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

penggugat pertama dan menuntut dalam kapasitas pribadinya
maupun dalam kapasitasnya sebagai anggota asosiasi tersebut.

Para tergugat adalah, pertama, Dewan Peradilan Muslim
(7he Muslim Judicial Council) (Cape) yang digambarkan sebagai
perkumpulan sukarela dari Syekh, Imam, dan teolog tertentu;
kedua, para wali amanat masjid yang terletak di sudut Jalan Long
dan Dorp, Cape Town, yang akan saya sebut sebagai masjid,
dan ketiga, para wali amanat dari bagian Melayu di Pemakaman
Vygekraal, Athlone, Cape.

Secara singkat dinyatakan, pokok gugatan para penggugat
adalah bahwa ada doktrin dan prinsip dasar tertentu yang men-
jadi dasar Islam; bahwa para penggugat menerima doktrin dan
prinsip dasar ini dan adalah Muslim; bahwa semua masjid di-
dedikasikan untuk Allah dan setiap Muslim, terlepas dari sekte
atau gerakan, memiliki hak untuk masuk ke masjid mana pun di
mana pun letaknya untuk tujuan shalat dan fungsi keagamaan
lainnya, dan bahwa tergugat pertama menerbitkan materi palsu
dan mencemarkan nama baik tertentu dari dan mengenai para
penggugat, yaitu, bahwa semua orang Ahmadi adalah non-Mus-
lim dan adalah murtad dan orang kafir dan dengan demikian
harus ditolak masuk ke semua masjid dan juga harus ditolak
haknya untuk menguburkan jenazah mereka di pemakaman
Muslim mana pun.

Terhadap tergugat kedua, para penggugat menuduh bahwa
tergugat kedua secara salah menolak, meskipun ada perminta-
an, untuk mengakui hak anggota penggugat pertama dan hak
penggugat kedua untuk masuk ke masjid. Hal ini, kata mereka,

bertentangan dengan kondisi tertentu yang tercantum dalam

46



Putusan

lampiran akta pemindahan hak (deed of transfer) yang disahkan
pada 11 Februari 1881.

Terhadap tergugat ketiga, para penggugat menuduh bahwa
tergugat ketiga menolak untuk mengakui hak anggota peng-
gugat pertama untuk menguburkan jenazah mereka di bagian
Melayu Pemakaman Vygekraal. Pemakaman ini dipegang berda-
sarkan akta hibah (deed of grant) tertanggal 18 Desember 1908.
Penolakan ini, demikian dituduhkan, bertentangan dengan
ketentuan tersurat dari akta hibah ini.

Para penggugat, berdasarkan fakta-fakta yang dinyatakan di
atas, menuntut:

(a) Terhadap ketiga tergugat, perintah yang menyatakan
bahwa anggota penggugat pertama dan penggugat kedua adalah
Muslim dan dengan demikian berhak atas semua hak dan keis-
timewaan yang berkaitan dengan Muslim.

(b) Terhadap tergugat pertama, perintah yang melarang
(interdicting) tergugat pertama dari menyebarkan, menerbitkan,
atau mempropagandakan materi pencemaran nama baik yang
dikeluhkan.

(c) Terhadap tergugat kedua, perintah yang menyatakan
bahwa anggota penggugat pertama dan penggugat kedua berhak
masuk ke masjid; dan

(d) Terhadap tergugat ketiga, perintah yang menyatakan
bahwa anggota penggugat pertama dan penggugat kedua berhak
atas hak penguburan yang sama di pemakaman sebagaimana

yang berkaitan dengan semua Muslim.

47



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

Pada tahap awal dalam proses persidangan, para tergugat
mengajukan eksepsi terhadap klaim penggugat pertama ter-
hadap mereka dengan alasan bahwa penggugat pertama tidak
memiliki kedudukan hukum (locus standi) untuk mengajukan
klaim tersebut. Eksepsi tersebut dikabulkan dan rincian klaim,
sejauh yang berkaitan dengan penggugat pertama, dikesamping-
kan. Setelah itu, tindakan hukum dilanjutkan oleh penggugat
kedua saja.

Juga pada tahap awal, para tergugat memberikan pemberita-
huan tentang niat mereka untuk mengajukan permohonan pada
sidang pengadilan untuk penetapan di awal (in limine), secara
terpisah dari pokok perkara tindakan dan berdasarkan Peraturan
Pengadilan 33(4), mengenai masalah hukum tertentu dan un-
tuk penangguhan semua proses dalam tindakan tersebut sampai
masalah-masalah tersebut diselesaikan. Salah satu pertanyaan

yang diajukan dirumuskan demikian:

“...apakah Pengadilan harus menolak atau tidak un-
tuk melayani berdasarkan pokok perkaranya sengketa
mengenai apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim

atau bukan...”

Oleh karena itu, ketika masalah tersebut awalnya ditetapkan
untuk disidangkan, tidak ada bukti yang diajukan. Sidang ter-
batas pada argumen hukum mengenai pertanyaan-pertanyaan
yang diajukan. Putusan disampaikan pada 24 Juli 1985 oleh
Hakim Berman. Dalam putusannya, Hakim yang terpelajar

tersebut mengatakan sebagai berikut:

48



Putusan

“Peck menuntut terhadap ketiga tergugat sebuah
perintah deklarasi (declaratory order) bahwa ia adalah
seorang Muslim dan dengan demikian berhak atas hak
dan keistimewaan yang berkaitan dengan Muslim. Ia
mendasarkan haknya untuk menuntut keringanan ini
pada ketentuan pasal 19(1)(a)(iii) dari Undang-Undang
Mahkamah Agung No 59/1959 yang memberi wewe-
nang kepada Pengadilan, dalam kebijaksanaannya,
untuk menyelidiki dan menentukan atas permintaan
orang yang berkepentingan mengenai hak atau kewa-
jiban yang ada, di masa depan, atau bersyarat, meski-
pun orang tersebut tidak dapat menuntut keringanan
apa pun sebagai konsekuensi dari penetapan tersebut.
Adalah pendapat Tuan Mohamed bahwa Pengadilan
ini tidak boleh melayani permohonan Peck untuk
perintah semacam itu karena melibatkan keputusan
mengenai apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim
atau bukan, sebuah keputusan yang akan melibatkan
penentuan sejumlah pertanyaan doktrinal dan keaga-
maan yang murni bersifat keagamaan (ecclesiastical)
dan tidak pantas bagi pengadilan sekuler untuk men-
coba menyelesaikan pertanyaan-pertanyaan ini, dan
lebih lanjut, bahwa keringanan yang dicari oleh Peck
bersifat akademis dan tidak beritikad baik (bona fide).
Sehubungan dengan penggunaan atau tidak diguna-
kannya kebijaksanaan Pengadilan yang memihak Peck,
Tuan Mohamed mengundang Pengadilan untuk mem-

pertimbangkan ketidaklayakan pengadilan sekuler

49



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

menyibukkan diri dengan masalah keyakinan spiritual,
panjangnya persidangan yang berlebihan pada aspek
masalah ini, dan sifat sulit serta rumit dari pertanyaan
doktrinal yang terlibat. Memang, ia mengajukan perta-
nyaan pendahuluan bahkan sebelum pertanyaan apa-
kah Pengadilan harus menggunakan kebijaksanaannya
yang memihak Peck atau tidak, mengenai apakah se-
buah deklarator (pernyataan) dapat diberikan di mana
penuntut karenanya bisa memperoleh keringanan
konsekuensial, misalnya, perintah yang mengarahkan
bahwa ia diizinkan untuk shalat di masjid.

“Lebih jauh lagi, saya tidak diyakinkan oleh Tuan
Mohamed bahwa Pengadilan ini harus menggunakan
kebijaksanaannya menentang pemberian perintah dek-
larasi seperti yang dicari sebagai masalah pendahuluan
untuk menghindari memulai sengketa keagamaan yang
berbahaya. Pengadilan kita tidak pernah kekurangan
keberanian untuk menangani sengketa doktrinal di
mana hal ini diperlukan, juga tidak pernah mengelak
dari kewajiban untuk melakukannya ketika dihadap-
kan dengannya. Terlebih lagi, terhadap pendapat bah-
wa tidak diinginkan bagi Pengadilan ini untuk diminta
memutuskan masalah yang melibatkan penentuan
sejumlah pertanyaan doktrinal dan keagamaan, yang
murni bersifat keagamaan, jawaban singkatnya adalah
bahwa sebagian besar litigasi, jika tidak semua litigasi,
adalah tidak diinginkan. Begitu masalah yang diajukan

oleh seorang warga negara (dalam hal ini, Peck) adalah

50



Putusan

salah satu yang ia berhak ajukan ke hadapan Pengadilan
ini untuk diputuskan, dan itu adalah salah satu yang
Pengadilan ini kompeten untuk menanganinya, dan
jika masalah(-masalah) yang diajukan olehnya berada
dalam yurisdiksi Pengadilan ini, semata-mata perintah
kenyamanan atau ketidaknyamanan, diinginkan atau
tidak diinginkan, tidak dapat menghilangkan haknya
untuk didengar dan diputuskan. Dan lebih lanjut,
kebijaksanaan yang diberikan kepada Pengadilan
berdasarkan pasal 19(1)(a)(iii) dari Undang-Undang
59/1959 tidak boleh digunakan untuk menentang pe-
nuntut perintah deklarasi dengan alasan bahwa masalah
yang akan diputuskan adalah teologis daripada sekuler.
Memang tampak bagi saya bahwa penyelesaian per-
tanyaan apakah orang-orang Ahmadi adalah Muslim
atau bukan mungkin lebih adil dan tidak memihak jika
diputuskan oleh Pengadilan sekuler seperti ini daripada
oleh pengadilan lain yang terdiri dari para teolog. Tentu
saja, bila memperhatikan banyaknya jumlah ahli yang
akan dipanggil dan banyaknya volume kesaksian yang
akan diberikan oleh mereka, Pengadilan ini mungkin
merupakan forum yang paling cocok untuk menangani

mereka dan bukti-bukti mereka”.
Pengadilan dengan demikian menjawab pertanyaan tersebut

dengan memenangkan penggugat dan masalah tersebut kemu-

dian dilanjutkan ke persidangan dalam proses biasa.

51



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

Ketika persidangan dalam masalah ini dimulai pada 5
November 1985, Tuan Desai, atas nama ketiga tergugat, mem-
beri tahu Pengadilan bahwa kliennya tidak lagi ingin berparti-
sipasi dalam proses ini dan bahwa mereka karenanya menarik
pembelaan mereka. Dalam melakukan hal itu, ia menjelaskan
bahwa tidak ada rasa tidak hormat yang dimaksudkan terhadap
Pengadilan tetapi kliennya merasa bahwa sebagai Muslim mere-
ka tidak dapat secara hati nurani tunduk pada yurisdiksi peng-
adilan ini, yang merupakan pengadilan sekuler biasa di negara
ini, untuk memutuskan siapa yang Muslim. Terlepas dari itu,
tidak ada keraguan bahwa di mana hak-hak sipil dipermasalah-
kan, pengadilan kita tidak pernah menolak untuk mendengar
masalah tersebut karena penyelesaian sengketa tentang hak-hak
tersebut mungkin juga melibatkan keputusan mengenai masa-
lah doktrinal atau masalah lain yang bersifat keagamaan atau
teologis. Sejak lama pada tahun 1862 dalam kasus Long v Bishop
of Cape Town 4 Searle 162, Lord Kingsdown, dalam menyam-
paikan putusan Dewan Penasihat (Privy Council), merujuk di

halaman 179 pada hak penggugat untuk:

“... menempuh jalur pengadilan sipil untuk pemulih-
an hak-hak sipil dan dengan demikian memberikan yu-
risdiksi kepada pengadilan tersebut untuk menentukan
pertanyaan-pertanyaan yang bersifat keagamaan yang

esensial bagi keputusan mereka”.

52



Putusan

Demikianlah dalam kasus Jan ¢ Others lwn Ismail ¢ Others,
1866(5) Searle 102, kita mendapati Pengadilan diminta untuk
memutus hak-hak pengangkatan jabatan resmi di sebuah mas-
jid. Mungkin tidaklah salah untuk mencatat bahwa dalam kasus
ini kita melihat dua kelompok Muslim yang berselisih menda-
tangi pengadilan sekuler untuk memutuskan masalah hukum
dan praktik Muslim. Memang selama bertahun-tahun terdapat
banyak contoh pengadilan kita menerapkan hukum Islam
(Mohammedan law) serta penggunaan dan adat istiadat Muslim
tanpa ada poin keberatan bahwa tidaklah pantas bagi penga-
dilan sekuler untuk memutus masalah yang bersifat demikian.
(Lihat dalam hal ini artikel di Cape Law Journal tahun 1907
pada halaman 176 yang berjudul Mohammedan Law in South
Africa dan juga Hessen & Others lwn Daout, 6 SC 372; Behardien
lwn Intillah, 6 CTR 41; Du Toit & Others lwn Domingo, 7 CTR
134; Dobie ¢ Others lwn Salie ¢ Others, 1900(7) SC 552; Salie
lwn Connelly & Others, 1908 EDC 97; Omar Raffie & Others
lwn Behardien Jappie & Another, 1891(6) EDL 169; Jamile &
Others lwn African Congregational Church, 1971(3) SA 836(d)
pada 840(E) dan Allen & Others NNO lwn Gibbs ¢ Others,
1977(3) SA 212 SECLD).

Sangatlah jelas baik dari pembelaan maupun dari bukti-buk-
ti bahwa apa yang sebenarnya coba dilakukan oleh penggugat
kedua sebagai warga negara ini adalah, pertama, untuk mene-
gakkan hak-hak sipilnya agar nama baiknya tidak dicemarkan;
kedua, untuk menetapkan haknya menghadiri masjid yang
menurutnya ia dilarang masuk secara tidak sah dan, ketiga,

untuk menetapkan haknya atas pemakaman di kuburan yang

53



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

ditetapkan oleh hibah Gubernur Cape. Agar berhasil dalam
klaim-klaim di atas, penggugat harus membuktikan bahwa ia
adalah seorang Muslim dan di sinilah klaim untuk penetapan
hal tersebut menjadi relevan. Ini adalah klaim yang tidak berwu-
jud dalam kekosongan (iz vacuo), juga bukan klaim yang hanya
bersifat kepentingan akademis semata. Menurut pandangan
saya, ini adalah jenis perintah yang tepat untuk dikabulkan
dalam keadaan kasus ini karena hal ini terkait erat dengan
perintah-perintah lain yang melibatkan hak-hak sipil seorang
warga negara. Memang, ini adalah fondasi di mana hak atas pe-
rintah-perintah tersebut berpijak. Oleh karena itu, pengadilan
tidak memiliki pilihan lain selain memeriksa masalah apakah
penggugat kedua adalah seorang Muslim atau bukan, dan peng-
adilan akan gagal dalam tugasnya terhadap warga negara ini jika
menolak untuk melakukannya. Hal ini masuk secara tepat dan
tegas dalam prinsip yang dikemukakan oleh Dewan Penasihat
Kerajaan (Privy Council) dalam kasus Long lebih dari satu abad
yang lalu, sebuah prinsip yang telah diterapkan secara konsisten

oleh pengadilan kita hingga hari ini.

PUTUSAN

Setelah menjelaskan sikap kliennya, Tuan Desai dan
klien-kliennya kemudian meninggalkan pengadilan dan tidak
memainkan peran lebih lanjut dalam persidangan.

Saya kemudian beralih ke pertimbangan pokok-pokok
klaim penggugat kedua yang kini diajukan tanpa adanya per-

lawanan. Karena bukti tidak terbantahkan, tidak serta merta

54



Putusan

bukti tersebut harus diterima oleh pengadilan. Sebagaimana
ditunjukkan oleh Hakim Ketua Innes dalam Siffman hwn Kriel
1909 TS 538:

“Tidaklah berarti karena bukti tidak terbantahkan
maka bukti itu benar. Kisah yang diceritakan oleh orang
yang memikul beban pembuktian mungkin sangat ti-

dak masuk akal sehingga tidak dapat memenuhinya”.

Demikian pula dalam Shenker Bros. lwn Bester, 1952(3) SA
655 AD, Hakim Banding Greenberg pada halaman 670(G)

mengamati:

“Demikian pula, keadaan bahwa bukti tidak ter-
bantahkan bukanlah pembenaran untuk menutup
mata terhadap fakta, jika memang faktanya demikian,
bahwa bukti itu terlalu samar dan kontradiktif untuk
berfungsi sebagai bukti dari pertanyaan yang sedang

diperselisihkan”.

Saya tidak mengabaikan pertimbangan-pertimbangan ini
ketika menilai bukti yang diajukan di hadapan saya.

Seperti yang telah diindikasikan, inti utama dari dasar gugat-
an penggugat kedua adalah bahwa Islam didirikan di atas doktrin
dan prinsip fundamental tertentu. Penggugat kedua mengajukan
ke pengadilan ini kesaksian dari Hafiz Sher Mohammad, seorang
teolog dan mubaligh Ahmadiyah serta seorang cendekiawan

dan orang yang terpelajar dalam masalah-masalah mengenai

55



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

iman Muslim dan praktik keagamaan. Saya yakin bahwa beliau
adalah seorang ahli di bidang ini dan mampu berbicara dengan
otoritas mengenainya. Sebelum membahas masalah-masalah
ini, saksi memberikan perspektif sejarah singkat tentang gerakan
Ahmadiyah. Gerakan ini, pada utamanya, berkisar pada kehi-
dupan pendirinya, seseorang bernama Mirza Ghulam Ahmad
yang lahir sekitar tahun 1835 di tempat yang sekarang menjadi
Pakistan dan meninggal pada tahun 1908. Selama tahun 1880
hingga 1884 ia menulis risalah pertamanya dalam empat jilid
yang dikenal sebagai Barahin-i-Ahmadiyya. Bukti tersebut tidak
hanya menyatakan bahwa, dalam sebuah wahyu Tuhan, telah
mempercayakan kepadanya misi khusus, tetapi bahwa ia men-
dakwah sebagai Mujaddid (pembaharu) abad ke-14. Gerakan itu
sendiri dinamai pada tahun 1900 menurut nama Nabi Suci. Hal
ini diperlukan oleh persyaratan bahwa “sekte-sekte” Muslim di-
haruskan untuk diidentifikasi dalam sensus yang diadakan pada
tahun 1901. Setelah kematian Mirza pada tahun 1908, kepe-
mimpinan jatuh ke tangan seseorang bernama Nur-ud-din yang
memimpin gerakan tersebut hingga tahun 1914. Pada tahun
tersebut timbul perbedaan tertentu antara dua kelompok dalam
gerakan tersebut. Hal ini memuncak pada perpecahan di dalam
gerakan tersebut. Satu kelompok dikenal sebagai kaum Lahori
dan kelompok lainnya dikenal sebagai kaum Qadiani. Kepada
kelompok pertamalah penggugat kedua termasuk. Setelah per-
pecahan pada Maret 1914, kepemimpinan kelompok Lahori
beralih ke Muhammad Ali yang memegangnya hingga tahun
1951 ketika Sadr-ud-din mengambil alih kepemimpinan. Pada
tahun 1981 pemimpin saat ini Dr. Saeed Ahmad Khan mulai

56



Putusan

menjabat. Pada tahun 1974 konstitusi Pakistan diamandemen
dan sebagai akibatnya kaum Ahmadiyah dinyatakan sebagai
non-Muslim. Akhirnya, pada April 1984, sebuah peraturan
presiden (presidential ordinance) diundangkan yang menetapkan
hukuman tertentu jika seorang Ahmadi menyebut dirinya seo-
rang Muslim. Apa pun posisinya menurut hukum Pakistan, ma-
salah yang harus diputuskan oleh Pengadilan ini sesuai dengan
hukum Afrika Selatan adalah apakah penggugat berhak atas
ganti rugi yang diklaimnya. Ini membawa kita pada kesaksian
Hafiz Sher Mohammad.

Beliau membahas pertama-tama mengenai apa yang menda-
sari “Islam” dan “Muslim” dengan memeriksa secara cermat Al-
Qur’an Suci, Hadis (yakni sabda-sabda Nabi Suci Muhammad)
dan pandangan sejumlah ulama Muslim. Inti dari aspek kesak-

siannya ini adalah bahwa agama Islam dapat diringkas dalam

dua frasa: “la ilaha ill-Allah” (tiada Tuhan selain Allah) dan
“Mubammad-ur rasul Allah” (Muhammad adalah rasul Allah).
Dengan menegaskan dua ajaran ini seseorang memasuki persau-
daraan Islam. Ini dikenal sebagai Kalimah.

Meskipun aspek utama dari agama Islam adalah pengucapan
Kalimah, cukup jelas bahwa menurut ajaran Nabi Suci, seorang
Muslim harus dikenali melalui perilaku praktisnya. Menurut

Hadis, Nabi Suci tercatat pernah bersabda:
“Islam adalah engkau menyembah Allah semata dan

tidak menyekutukan sesuatu pun dengan-Nya, mendi-

rikan salat, memberikan sedekah (Zakat), menunaikan

57



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

ibadah haji (Haji) ke Makkah dan berpuasa selama

Ramadan.”

Menurut bukti yang diajukan di hadapan Pengadilan, dan
khususnya, tulisan-tulisan Hadis, tidak perlu menyelidiki seca-
ra mendalam keyakinan yang dipegang oleh seseorang untuk
menentukan apakah ia seorang Muslim. Seseorang hanya perlu
melihat beberapa aspek dari perilaku lahiriahnya. Jika ia terlihat
shalat dengan tata cara shalat Muslim, shalat menghadap arah
orang Muslim shalat, atau jika ia terdengar memproklamasikan
Kalimah, sebagai contoh, maka ia adalah seorang Muslim.

Terlebih lagi, menurut sabda Nabi Suci, sebagaimana ter-
catat dalam Hadis, tidak pantas bagi seorang Muslim untuk
mengutuk Muslim lainnya sebagai kafir atau orang tak beriman.
Memang takfir atau penghukuman seorang Muslim oleh Muslim
lainnya sebagai kafir dilarang keras. Prinsip ini melangkah seja-
uh mengatakan bahwa jika iman seseorang hanya sebesar satu

persen, hal itu tidak membuatnya menjadi kafir, yakni:

“... jika ada sembilan puluh sembilan alasan untuk
menganggap seseorang sebagai kafir dan hanya satu
alasan yang menentangnya, mufti dan hakim wajib

bertindak berdasarkan satu alasan tersebut untuk me-

niadakan kekufuran (kufr) ...

Pertanyaan yang muncul dari bukti ini adalah apakah
keyakinan yang dipegang oleh Mirza Ghulam Ahmad dan
Ahmadiyah Lahori menunjukkan bahwa mereka adalah

58



Putusan

Muslim. Ini adalah aspek kedua dari kesaksian yang diberikan
oleh Hafiz Sher Mohammad. Saksi mengutip secara ekstensif
dari tulisan-tulisan pendiri gerakan tersebut. Referensi dibuat

hanya pada dua kutipan:

“... Inti dan esensi agama kami adalah: Tiada Tuhan

selain Allah, dan Muhammad (damai besertanya) ada-
lah rasul Allah ...”

dan

“... Agama kami adalah Islam yang sama. Ini bukan
baru. Ada salat yang sama, puasa yang sama, haji yang

sama, Zakat yang sama...”

Bukti ini tidak meninggalkan keraguan bahwa dasar di mana
agama Islam didirikan adalah dasar dari keyakinan Mirza dan
Ahmadiyah Lahori. Mirza menyatakan keyakinannya sendiri

dan keyakinan para pengikutnya demikian:

“Kami beriman bahwa siapa pun yang mengurangi
atau menambah Syariat Islam, bahkan sebesar atom
sekalipun, atau membuang apa yang fardu (wajib) dan
menghalalkan apa yang haram (terlarang), adalah tanpa
iman, dan telah menyimpang dari Islam. Saya menasi-
hati pengikut saya bahwa mereka harus beriman pada
Kalimah suci dari lubuk hati mereka yang paling dalam,

yakni bahwa tiada tuhan selain Allah dan Muhammad

59



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

adalah Rasul Allah, bahkan sampai mereka meninggal,
bahwa mereka beriman pada semua nabi dan semua
kitab wahyu yang keasliannya ditetapkan dari Qur’an
Suci dan bahwa mereka menerima sebagai kewajiban
puasa, salat, zakat, dan haji dan semua yang telah di-
tetapkan sebagai fardu oleh Allah Tz2’la dan Rasul-Nya,
dan bahwa mereka menerima sebagai haram semua
yang telah diharamkan dan dengan demikian mengi-
kuti Islam dalam arti yang sebenarnya. Kesimpulannya,
adalah wajib untuk beriman pada semua hal yang pa-
danya terdapat ijma’ dalam keyakinan dan praktik dari
orang-orang saleh dari masa-masa awal Islam, dan yang

dianggap sebagai Islam oleh konsensus Ahlussunah.”

Saksi kemudian merujuk pada otoritas-otoritas Islam ter-
tentu mengenai subjek siapa itu Muslim dan khususnya apakah
Ahmadi adalah Muslim. Saya diberitahu bahwa doktrin esensial
dari iman Muslim, Kalimah atau kredo Islam, yakni bahwa
hanya ada satu Tuhan, Allah, dan bahwa Muhammad adalah
Rasul-Nya, dan bahwa keyakinan ini serta keyakinan akan salat,
puasa, zakat, dan Haji (jika mampu) telah sering diakui oleh
pengadilan-pengadilan di negara-negara Muslim dan oleh pe-
nulis-penulis terpelajar tentang hukum Islam sebagai batu uji
untuk mengidentifikasi seseorang sebagai Muslim. Berbagai
otoritas yang dirujuk jelas mendukung pendapat ini. Saya juga
dirujuk pada putusan-putusan pengadilan asing yang meski-

pun tidak memiliki otoritas mengikat namun instruktif karena

60



Putusan

mendukung pendapat umum yang diajukan oleh Penggugat
Kedua. Saya merujuk pada beberapa di antaranya.

Di antara putusan-putusan tersebut, referensi dapat dibu-
at pada hal-hal berikut: Narantakath lhwon Parakkal (1922) 45
Indian Law Reports Madras 986. Hakim: Oldfield & Krisshnan

JJ. Catatan kepalanya berbunyi:

“Doktrin esensial dari agama Islam adalah bahwa
Tuhan itu hanya satu dan bahwa Muhammad adalah
nabi-Nya; oleh karena itu kaum Ahmadiyah yang juga
memegang keyakinan tersebut hanyalah sebuah sekte
dari kaum Muslim, terlepas dari fakta bahwa mereka
berbeda dari kaum Muslim lainnya dalam beberapa
masalah keyakinan agama lainnya. Oleh karena itu, ke-
tika seorang Muslim menjadi seorang Ahmadi, ia tidak

menjadi murtad.”

Kemudian ada kasus Maullim ¢ Another lwn Marrikan
(Kasus No 513/1925) Mahkamah Agung Straits Settlements

(Singapura). Saya mengutip dari putusan Hakim Deane:

“Bukti yang sangat kuat dalam kasus ini adalah bah-
wa dasar-dasar Islam diyakini oleh kaum Ahmadiyah
yang oleh karena itu juga berhak disebut sebagai kaum
Muslim dan bukan Kafir dan bahwa poin-poin di mana
mereka berbeda dari kaum ortodoks adalah pada tra-

disi-tradisi yang tidak pernah dianggap fundamental.”

61



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

Kasus selanjutnya adalah Hakim Khalil Ahmad & others lwn
Malik Israfil and Others 1917 Vol 37 Indian Cases (Pengadilan
Tinggi Patna) hal 302. Hakim: Sir Edward Chamier CJ dan Roe

J. Bagian berikut muncul:

“Anggota sekte Ahmadiyah dari Qadian adalah kaum
Muslim; pengadilan di bawah telah memberikan alasan
untuk memutus bahwa para penggugat adalah kaum
Muslim, terlepas dari perbedaan pendapat mereka yang
nyata dari opini ortodoks dalam beberapa rukun iman

yang penting.”

Dan akhirnya Airyasha Koreshi lwn Hishmatullah Koreshi
(1972) Vol XXIV All Pakistan Legal Divisions (Karachi) hal
653. Hakim: Imdadally H Agha J. Catatan kepalanya berbunyi:

“Seorang Muslim menjadi seorang Bahai dan setelah
tetap demikian selama beberapa tahun kembali ke Islam
dengan meninggalkan keyakinan Bahai dan mengu-
capkan Kalimah. Diputuskan: sekadar pengucapan
Kalimah sudah cukup bagi seseorang untuk menjadi
seorang Muslim; tidak ada formalitas atau ritual lain

yang diperlukan.”

Hakim yang terpelajar dilaporkan (pada hal 657)

mengatakan:

62



Putusan

“Untuk menjadi seorang Muslim semua kitab otori-
tatif Islam sepakat bahwa jika seseorang beriman pada
keesaan Tuhan (Allah) dan Muhammad SAW sebagai
nabi-Nya dan juga mengatakan bahwa ia adalah se-
orang Muslim maka ia menjadi seorang Muslim dan
tidak ada formalitas atau ritual lain yang harus dilalui

olehnya.”

Karena pembelaan telah ditarik oleh Para Tergugat, maka
menjadi kewajiban bagi Penggugat Kedua untuk membukti-
kan kasusnya sebagaimana tercantum dalam memori gugatan.
Secara tegas, tidak ada kebutuhan untuk menanggapi kasus yang
didakwakan oleh Para Tergugat. Namun demikian, Penggugat
Kedua tidak memuaskan dirinya dengan pembuktian kasusnya
sendiri; ia melanjutkan untuk menanggapi kasus sebagaimana
didakwakan oleh Para Tergugat dan khususnya ia menanggapi
pembelaan yang diajukan oleh Para Tergugat bahwa karena
berbagai alasan yang dinyatakan mengenai keyakinan mereka,
Ahmadi bukanlah Muslim. Pembelaan pertama adalah bahwa
Ahmadi tidak menerima dan mempercayai apa yang dikenal
sebagai finalitas Nabi Suci dan bahwa pendiri mereka, Mirza,
telah memproklamasikan dirinya sebagai nabi setelah Nabi Suci.
Ini adalah aspek ketiga dari kesaksian yang diajukan oleh saksi
Mohammad.

Aspek ini disebut sebagai masalah Khatam an-Nabiyyin,
yakni keyakinan pada Nabi Suci Muhammad sebagai Nabi
Terakhir dan Penutup. Sekali lagi saksi mengutip secara ekstensif

dari tulisan-tulisan Mirza untuk menetapkan bahwa pendiri itu

63



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan
sendiri dan anggota gerakan tersebut percaya bahwa Nabi Suci

Muhammad adalah Khatam an-Nabiyyin. Saya hanya merujuk
pada hal-hal berikut:

“... Saya beriman bahwa Nabi Suci, damai besertanya,

adalah Khatam dari para nabi ...”

dan

“... Saya beriman pada Nabi Suci SAW, sebagai
Khatam an-Nabiyyin..”

dan

“... Saya beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, dan
saya juga beriman bahwa Nabi Suci, damai besertanya,

adalah Khatam an-Nabiyyin ..”

Saksi kemudian melanjutkan untuk menganalisis tu-
lisan-tulisan Mirza guna menetapkan makna yang ia atribusikan
pada istilah Khatam an-Nabiyyin. Ia menulis:

“... Al-Quran Suci tidak mengizinkan kedatangan
rasul mana pun setelah Khatam an-Nabiyyin, baik yang

lama maupun yang baru ...”

dan juga

64



Putusan

“... Nabi Suci kita, damai besertanya, menjadi Khatam
an-Nabiyyin adalah penghalang bagi kedatangan nabi

lainnya ...”

Setelah menetapkan secara tepat apa yang diyakini pendiri
mengenai finalitas kenabian dan setelah menganalisis makna
yang tepat dari keyakinan yang dinyatakannya, saksi melan-
jutkan untuk memeriksa tulisannya dengan pandangan untuk
menetapkan bahwa ia sendiri, sepanjang hidupnya, menyangkal
klaim apa pun sebagai nabi. Merujuk pada tulisan-tulisan pen-

diri, saksi mengutip:

“... Adalah fitnah total oleh Muhammad Husain un-
tuk menganggap kepada saya bahwa saya menyangkal
mukjizat dan bahwa saya mendakwahkan Kenabian,
dan bahwa saya tidak menganggap Nabi Suci sebagai
Khatam al-anbiya. Tuhan melarang ... tidak, sebalik-
nya, Tuhan adalah saksi bahwa saya mengimani semua

hal ini...”
dan lagi

“... Saya tidak mendakwahkan Kenabian. Ini adalah
kesalahanmu, atau engkau memiliki motif tertentu

dalam pikiran ...”

dan lagi

65



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

“... Penentang yang bodoh menuduh saya bahwa
orang ini mengaku sebagai nabi atau rasul. Saya tidak

membuat dakwahan seperti itu ...”
dan lagi

“... Dalam menghadapi Ulama saat ini, hamba yang
rendah hati ini telah ... bersumpah berkali-kali demi
Allah bahwa saya tidak mendakwahkan kenabian

»
apapun...

Pada saatyang sama tidak ada keraguan bahwa Mirza Ghulam
Ahmad memang mengklaim telah menerima wahyu dari Tuhan.
Saksi dengan demikian membahas seluruh pertanyaan tentang
wahyu dalam Islam dengan referensi khusus pada kelanjutannya
di antara para wali Muslim. Ini adalah aspek utama keempat
dari kesaksiannya.

Berdasarkan otoritas Qur’an Suci, ia berusaha keras untuk
menunjukkan bahwa karakteristik khas dari agama yang benar
adalah bahwa agama itu mengajak untuk menerima akan Tuhan
yang hidup yang mendengarkan doa-doa orang yang tertekan,
menghilangkan masalah mereka, dan berbicara kepada hamba-
hamba-Nya. Setiap penganut Islam dapat membuat klaim
lisan bahwa Islam membawa manusia kepada Tuhan. Namun,
untuk memanggil orang-orang dunia menuju Tuhan berda-
sarkan pengalaman dan pencapaian pribadi seseorang, adalah
pekerjaan hanya mereka yang disucikan oleh Tuhan sendiri, dan

merupakan pengikut sempurna dari Nabi Suci Muhammad.

66



Putusan

Mengembangkan tema wahyu dalam Islam, saksi mengindika-
sikan bahwa dengan berakhirnya kenabian bersama Nabi Suci
Muhammad, petunjuk yang harus diterima umat manusia telah
selesai. Ia kemudian mengajukan pertanyaan: apakah kasusnya
demikian bahwa, dengan selesainya petunjuk, hubungan antara
Pencipta dan makhluk-Nya telah terjalin secara permanen, dan
semua manusia di masa depan akan sampai kepada Tuhan sejak
lahir? Atau, akankah orang-orang masih hanyut menjauh dari
Tuhan dan kehilangan jalan yang benar, bahkan setelah finalitas
kenabian? Siapa yang akan mengambil tempat para nabi untuk
menjalin hubungan antara Tuhan dan orang-orang yang tersesat
ketika orang-orang dapat tersesat meskipun ada ajaran yang
sempurnar

Ia kemudian melanjutkan untuk menunjukkan, berdasar-
kan otoritas Qur’ani, bahwa, sebagaimana Nabi Suci memang-
gil orang-orang kepada Tuhan melalui cahaya yang diberikan
kepadanya oleh wahyu, demikian pula mereka dari pengikutnya
yang menerima cahaya wahyu akan menjalin hubungan antara
Tuhan dan makhluk-Nya berdasarkan wahyu. Orang-orang se-
perti itu disebut wali-wali Allah; dan wahyu yang mereka terima
bukanlah wahyu kenabian (wahy nubuwwat) melainkan wahyu
kewalian (wahy wilayat).

Setelah itu, saksi membahas cara-cara di mana Tuhan me-
wahyukan diri-Nya. Tidak perlu membahas subjek ini secara
rinci selain untuk membuat pengamatan bahwa bahkan dalam
cara-cara wahyu, perbedaan ditarik antara wahyu yang umum
bagi para wali dan nabi dan wahyu yang eksklusif bagi para nabi.

Cara wahyu yang disebutkan terakhir ini (wahy nubuwwar)

67



Kasus Abmadiyah Bagian 2: Keputusan

berakhir dengan Nabi Suci Muhammad tetapi komunikasi ilahi

di antara kaum Muslim berlanjut dalam...

68



BAGIAN 3:
PEMBUKTIAN

aaiil.org




Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

70



Putusan

Bagian ini berisi bukti tertulis yang diserahkan kepada
pengadilan selama persidangan pada bulan November 1985,
atas nama saksi ahli agama, Maulana Hafiz Sher Mohammad.
Bukti ini telah disebutkan secara ekstensif dalam Putusan, dan
kutipan-kutipan darinya yang diberikan di sana akan ditemukan
di Bagian ini, dengan referensi lengkap. Bukti tertulis tersebut
juga dipresentasikan secara lisan di pengadilan, dan sebagai tam-
bahan beberapa bukti lisan murni juga diberikan (yang tidak
dicatat di sini).

Bukti tertulis tersebut berupa dokumen-dokumen indivi-
dual, sebagian besar disebut Bagian (Sections), masing-masing
membahas satu masalah. Dalam buku ini, kami telah membe-
rikan Catatan Penyusun singkat sebelum setiap Bagian, untuk
menjelaskan kepada pembaca kami tujuan dan relevansi bukti
yang terkandung di dalamnya. Tanpa penjelasan tersebut, akan
sulit bagi mereka yang tidak terbiasa dengan kasus ini untuk
mengikuti bukti tersebut.

Kami telah mengadopsi konvensi, di dalam kutipan, bahwa
setiap kali ada kata-kata penjelas dari kami yang diperlukan,

kata-kata ini diberikan dalam kurung siku, demikian: [...].

71



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian
Penggunaan kurung biasa, yaitu (...), dalam kutipan terjemahan

adalah untuk menunjukkan kata-kata asli penulis, di mana hal

ini diperlukan untuk klarifikasi terjemahan.

72



1. SIAPAKAH
MUSLIM ITU?

Catatan Penyusun. Bagian paling mendasar dari bukti
kami berkaitan dengan pertanyaan: Apa yang harus diakui, di-
amalkan, atau dilakukan seseorang, menurut ajaran Islam, agar
dapat dikenal sebagai seorang Muslim? Harus diperjelas bahwa
pokok masalah di sini bukanlah apa syarat bagi seseorang untuk
menjadi Muslim yang sejati dan sempurna dalam iman dan
perbuatan. Masalah yang relevan dengan kasus ini adalah: Apa
kriteria yang ditetapkan oleh Islam bagi seseorang untuk dikenal
sebagai, diidentifikasi sebagai, dan diperlakukan sebagai seorang
Muslim sejauh menyangkut masalah hukum perdata dan hu-
bungan sosialnya dengan Muslim lainnya. Bukti mengenai poin

ini dibagi menjadi enam bagian:
1. Dari Al-Qur’an, kutipan-kutipan yang menunjukkan

bahwa beriman kepada Allah dan Rasul-Nya menjadikan

seseorang ‘Muslim’.

73



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Dari Hadis, peristiwa-peristiwa yang menunjukkan bahwa
pada masa hidup Nabi Suci Muhammad, orang-orang me-
meluk Islam dengan mengucapkan Kalimah Syahadat.

3. Pendapat para otoritas Muslim, sepanjang sejarah Islam,
yang kembali menunjukkan bahwa untuk dikenal sebagai
seorang Muslim dan dimasukkan ke dalam komunitas
Islam, seseorang hanya perlu mengikrarkan Kalimah
tersebut.

4. Sabda Nabi Suci Muhammad, yang memberikan tanda-tan-
da lahiriah tertentu dari seorang Muslim, sehingga seseo-
rang yang menunjukkan tanda-tanda tersebut harus diper-
lakukan sebagai seorang Muslim.

5. Al-Qur’an, Hadis, dan teolog Muslim, tentang larangan
Takfir (menyebut seorang Muslim sebagai kafir).

6. Pandangan teolog Muslim bahwa seseorang tidak dapat
disebut kafir dengan alasan bahwa ia berbeda pendapat
dengan penafsiran yang umum diterima mengenai suatu

poin keagamaan.

5.1. Qur'an Suci

Agama Islam diringkas dalam dua frasa: la ilaha ill-Allah
(tidak ada Tuhan selain Allah) dan Mubammad-ur rasul Allah
(Muhammad adalah utusan Allah). Dengan menegaskan dua
prinsip ini, seseorang memasuki persaudaraan Islam.

Kedua unsur ini tidak muncul bersamaan dalam Al-Qur’an,
sebagaimana dalam Kalimah Syahadat, tetapi masing-masing

merupakan tema yang konstan dalam Al-Qur’an:

74



1. Siapakah Muslim Itu?

“Ketahuilah, bahwa tidak ada Tuhan selain Allah.”
(47:19)

dan
“Muhammad adalah utusan Allah.” (48:29)

Al-Qur’an juga berfirman: “Berimanlah kamu kepada Allah

dan rasul-rasul-Nya.” (4:171)

Mengenai siapa itu Muslim, Al-Qur’an berfirman:

1. “Katakanlah: Diwahyukan kepadaku bahwasanya Tuhanmu
adalah Tuhan Yang Maha Esa. Maka tidakkah kamu (hen-
dak) menjadi orang-orang yang berserah diri (Muslim)?”
(21:108)

2. “Katakanlah: Kami beriman kepada Allah dan kepada apa
yang diturunkan kepada kami dan yang diturunkan kepada
Ibrahim, Ismail, Ishak, Yakub, dan anak-anak cucunya, dan
apa yang diberikan kepada Musa dan Isa serta apa yang
diberikan kepada nabi-nabi dari Tuhannya. Kami tidak
membeda-bedakan seorang pun di antara mereka dan kami
hanya berserah diri (Muslim) kepada-Nya.” (2:136)

3. “ Dan tatkala Aku wahyukan kepada para murid (Nabi
‘Isa): Berimanlah kepada-Ku dan kepada Utusan-Ku, me-
reka berkata: Kami beriman, dan saksikanlah bahwa kami

orang yang berserah diri (5:111)

75



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

4. “Orang-orang Arab Badui itu berkata: ‘Kami telah beri-
man’. Katakanlah kepada mereka: ‘Kamu belum beriman,
tetapi katakanlah ‘kami telah tunduk (Islam)’, karena iman
itu belum masuk ke dalam hatimu.” (49:14)

5.  “Janganlah kamu mengatakan kepada orang yang mengu-
capkan salam (assalamu alaikum) kepadamu: ‘Kamu bukan

seorang mukmin’.” (4:94)

Ayat-ayat ini menjelaskan bahwa orang yang percaya pada
keesaan Allah dan kenabian Nabi Suci Muhammad, serta perca-
ya pada wahyunya, adalah seorang Muslim. Ayat no. 5 bahkan
melangkah lebih jauh dengan mengatakan bahwa seseorang
yang mengucapkan salam assalamu alaikum untuk menunjuk-
kan bahwa ia seorang Muslim tidak boleh disebut kafir (orang

yang tidak percaya atau non-Muslim).

5.2. Bagaimana Nabi Suci mengislamkan
orang-orang

1. “Ibnu Umar meriwayatkan bahwa Rasulullah, semoga
damai dan berkah Allah tercurah atasnya, bersabda: Islam
dibangun di atas lima perkara—bersaksi bahwa tidak ada
tuhan selain Allah dan bahwa Muhammad adalah utusan
Allah, mendirikan shalat, menunaikan zakat, haji, dan
puasa di bulan Ramadan.” (Bukhari, Kitab Iman; Buku 2,
bab 1; hal. 90 dari edisi yang digunakan) Catatan: Dalam
hadis ini, Kalimah Syahadat dihitung sebagai salah satu dari
lima dasar. Landasan utamanya adalah Kalimah Syahadat,

sedangkan dasar-dasar lainnya dibangun di atasnya.

76



1. Siapakah Muslim Itu?

“Ibnu Abbas menceritakan bahwa Nabi Suci mengutus
Mu'adz ke Yaman [sebagai gubernur], dan memerintah-
kannya: Ajaklah orang-orang untuk bersaksi bahwa tidak
ada tuhan selain Allah, dan bahwa aku adalah utusan Allah;
jika mereka menerima ini, sampaikan kepada mereka bah-
wa Allah telah mewajibkan atas mereka shalat lima waktu
sehari semalam; jika mereka menerima itu, sampaikan ke-
pada mereka bahwa Allah telah mewajibkan atas mereka
untuk mengeluarkan zakat, yang diambil dari orang-orang
kaya di antara mereka dan diberikan kepada orang-orang
miskin di antara mereka.” (Bukhari, Kitab Zakat; Buku 24,
bab 1)

“Ketika saat ajal Abu Thalib semakin dekat, Rasulullah,
semoga damai dan berkah Allah tercurah atasnya, datang
kepadanya dan mendapati Abu Jahal bin Hisyam dan
Abdullah bin Abi al-Mughirah bersamanya. Rasulullah ber-
kata kepada Abu Thalib: Wahai paman! Ucapkanlah “Tidak
ada tuhan selain Allah’, aku akan bersaksi untukmu di ha-
dapan Allah tentang hal ini. “Lalu Abu Jahal dan Abdullah
bin Abi Umayyah berkata: Wahai Abu Thalib! Apakah eng-
kau akan berpaling dari agama Abdul Muthalib? Rasulullah
terus menawarkan Kalimah ini kepadanya, dan kedua orang
itu terus mengulangi apa yang mereka katakan, hingga Abu
Thalib mengucapkan kata-kata terakhirnya kepada mereka,
bahwa ia mengikuti agama Abdul Muthalib, dan ia me-
nolak untuk mengucapkan, Tidak ada tuhan selain Allah.”
(Bukhari, Kitab Jenazah; Buku 23, bab 81; vol i. hal. 511)

77



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

78

“Abu Bakar bertanya: Wahai Rasulullah, apakah keselamat-
an itu? Nabi Suci bersabda: Barang siapa yang menerima
Kalimah yang aku tawarkan kepada pamanku [Abu Thalib],
namun ia tolak, itulah sarana keselamatan.” (Mishkat
al-Masabih, Kitab Iman, bag. 3)

“Anas meriwayatkan bahwa Nabi Suci bersabda: Tidak ada
seorang pun yang bersaksi dengan sungguh-sungguh dari
hatinya bahwa tidak ada Tuhan selain Allah dan bahwa
Muhammad adalah utusan Allah, melainkan Allah meng-
haramkan baginya api neraka.” (Mishkat al-Masabih, Kitab
Iman, bag. 1)

“Diriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa Nabi, semoga
damai dan berkah Allah tercurah atasnya, mengirim pasuk-
an berkuda menuju Najd. Mereka membawa seorang pria
dari Bani Hanifah, yang bernama Sumamah bin Usal, dan
mengikatnya di salah satu tiang masjid. Kemudian Nabi
Suci keluar menemuinya dan bersabda: Lepaskan ikatan
Sumamah. Pria itu pergi ke pohon kurma di dekat masjid,
mandi, kembali ke dalam masjid, dan berkata: Aku bersaksi
bahwa tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad ada-
lah utusan-Nya.” (Bukhari, Kitab Shalat; Buku 8, bab 75;
vol. i, hal. 243)

Abu Zarr menceritakan: “Aku berkata kepadanya [Nabi
Suci]: Paparkan Islam kepadaku. Maka ketika beliau me-
maparkannya, aku menjadi seorang Muslim saat itu juga.
Beliau bersabda kepadaku: “Wahai Abu Zarr! Rahasiakanlah
hal ini, dan kembalilah ke negerimu. Apabila engkau men-

dengar tentang kemenangan kami, maka datanglah.” Aku



1. Siapakah Muslim Itu?

berkata: ‘Demi Dia yang mengutusmu dengan kebenaran,
aku akan meneriakkan hal ini kepada mereka.” Maka ia
[Abu Zarr] pergi ke masjid, dan orang-orang Quraisy ada di
sana. la berkata: Wahai orang-orang Quraisy! Aku bersaksi
bahwa tidak ada tuhan selain Allah, dan aku bersaksi bah-
wa Muhammad adalah hamba dan utusan-Nya.” (Bukhari,
Kitab al-Managqib; Buku 61, bab 9; vol. ii, hal. 335)
Dalam kisah terkenal tentang masuknya Umar ke dalam
Islam, yang dimuat dalam biografi Nabi Suci yang masyhur
karya Shibli, Sirat an-Nabi, diceritakan bahwa ketika Umar
menjadi yakin akan kebenaran Al-Qur’an, ia menyatakan
keislamannya dengan berseru: “Aku bersaksi bahwa tidak
ada tuhan selain Allah, dan aku bersaksi bahwa Muhammad
adalah utusan Allah.” (Sirat an-Nabi, vol. i, hal. 225-226)
Ketika Abdullah bin Salam mendengar kedatangan Nabi
Suci di Madinah, ia pergi menemuinya dan berkata: “Aku
ingin menanyakan kepadamu tiga hal yang hanya diketa-
hui oleh para nabi.” Nabi Suci menjawab pertanyaan-per-
tanyaannya. Kisah selanjutnya berbunyi: “la [Abdullah]
berkata: Aku bersaksi bahwa engkau adalah utusan Allah.
Kemudian ia berkata: Wahai Rasulullah! Kaum Yahudi
adalah kaum yang suka memfitnah; jika mereka mengeta-
hui aku masuk Islam sebelum engkau bertanya kepada me-
reka tentang aku, mereka akan memfitnahku. Maka ketika
orang-orang Yahudi datang, Abdullah masuk ke dalam ru-
mah. Rasulullah, semoga damai dan berkah Allah tercurah
atasnya, bertanya: Orang macam apa Abdullah bin Salam

itu di antara kalian? Mereka menjawab: Ia adalah ulama

79



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

11.

80

kami yang paling alim, putra dari orang yang paling alim,
dan ia adalah yang terbaik di antara kami, putra dari orang
yang terbaik. Nabi Suci bersabda: Bagaimana jika kalian
melihat bahwa ia telah menjadi seorang Muslim? Mereka
menjawab: Semoga Tuhan menyelamatkannya dari hal itu!
Kemudian Abdullah keluar menemui mereka dan berkata:
Aku bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain Allah, dan aku
bersaksi bahwa Muhammad adalah utusan Allah. Mereka
berkata: Ia adalah orang yang paling buruk di antara kami,
putra dari orang yang paling buruk. Dan mereka mulai
mencelanya.” (Bukhari, Kitab Para Nabi; Buku 60, bab 1;
vol. ii, hal. 253)

“Diriwayatkan dari Abu Salamah bahwa ibunya telah
menyampaikan keinginan terakhirnya agar seorang budak
perempuan Muslim dimerdekakan atas namanya. Maka ia
bertanya kepada Nabi Suci tentang hal itu dan ingin tahu
apakah ia boleh memerdekakan seorang budak perempuan
berkulit hitam dari kota Nobiyya yang ia miliki. Nabi Suci
bersabda: Bawa dia ke sini. Ketika budak itu datang, beliau
bertanya kepadanya: Siapakah Tuhanmu? Ia menjawab:
Allah. Beliau bertanya: Siapakah aku? Ia menjawab: Utusan
Allah. Beliau bersabda: Pergilah dan merdekakan dia, dia
adalah seorang mukmin.” (7zrjuman as-Sunnah, vol. ii, hal.
128)

Abu Hurairah menceritakan bahwa ia meminta Nabi Suci
untuk mendoakan petunjuk bagi ibunya. Beliau berdoa:
Ya Allah! Berilah petunjuk kepada ibu Abu Hurairah. Abu

Hurairah kemudian menceritakan:”Aku lalu pergi dengan



12.

1. Siapakah Muslim Itu?

perasaan senang karena doa Rasulullah, semoga damai dan
berkah Allah tercurah atasnya. Ketika aku mendekati pintu
rumahku, pintu itu tertutup. Ibuku, yang mendengar su-
ara langkah kakiku, berseru: Tetaplah di tempatmu, Abu
Hurairah. Aku bisa mendengar suara percikan air. Ia mandi,
mengenakan pakaian atasnya, dan bergegas memakai keru-
dung. Kemudian ia membuka pintu dan berkata: Wahai
Abu Hurairah! Aku bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain
Allah, dan bahwa Muhammad adalah hamba dan utusan-
Nya. Aku bergegas kembali kepada Rasulullah, meneteskan
air mata sukacita. Beliau memuji Allah, dan berkata baik
tentang ibuku.” (Muslim, Kitab Keutamaan, vol. vi, hal.
163-164)

“Buraidah bin al-Hasib menceritakan bahwa suatu hari
mereka sedang duduk bersama Nabi Suci ketika beliau ber-
sabda kepada para sahabatnya: Mari kita pergi menjenguk
tetangga Yahudi kita yang sedang sakit. Maka ketika Nabi
Suci masuk untuk menemuinya, beliau mendapatinya
hampir meninggal. Beliau menanyakan keadaannya, dan
kemudian bersabda kepadanya: Bersaksilah bahwa tidak
ada tuhan selain Allah, dan bahwa aku adalah utusan Allah.
Anak Yahudi itu memandang ayahnya, yang tidak berbica-
ra. [Nabi Suci kemudian mengulangi pertanyaannya]. Sang
ayah berkata: Bersaksilah untuk itu. Maka anak laki-laki itu
berkata: Aku bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain Allah,
dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah. Nabi Suci
bersabda: Segala puji bagi Allah Yang, melalui aku, telah

81



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

13.

14.

82

menyelamatkan orang ini dari api neraka.” (Bukhari, Kitab
Jenazah)

Ketika Nabi Suci sedang tidur di bawah pohon, seorang
Arab Badui mendatangi beliau dengan membawa pedang,.
Kisah tersebut berlanjut: “Dia [orang Badui itu] berkata:
Siapa yang dapat menyelamatkanmu dariku sekarang? Nabi
Suci menjawab: Allah. Pedang itu jatuh dari tangannya.
Nabi Suci memungutnya dan bersabda: Siapa yang dapat
menyelamatkanmu dariku sekarang? Orang itu berkata:
Jadilah pemegang pedang yang lebih baik [maksudnya:
Maatkan aku]. Nabi Suci bersabda: Apakah engkau bersak-
si bahwa tidak ada tuhan selain Allah dan bahwa aku ada-
lah utusan Allah? Ta menjawab: Tidak, tetapi aku berjanji
bahwa aku tidak akan memerangimu ataupun memihak
orang-orang yang memerangimu. Maka Nabi Suci membi-
arkannya pergi.” (Mishkat al-Masabih, bab Tawakal kepada
Allah dan Kesabaran, Bag. 3)

Seseorang datang kepada Nabi Suci saat pertempuran
sedang berlangsung. Ia bertanya: Apakah aku harus me-
merangi orang-orang kafir terlebih dahulu lalu menjadi
Muslim, atau menjadi Muslim terlebih dahulu lalu berpe-
rang? Nabi Suci bersabda: Jadilah Muslim terlebih dahulu,
lalu berperang. Orang itu berkata: Aku bersaksi bahwa
tidak ada tuhan selain Allah, dan bahwa engkau adalah
hamba dan utusan-Nya. Ia kemudian pergi dan berperang

hingga ia terbunuh. (7ubfar al-Akhyar, hal. 394)



1. Siapakah Muslim Itu?

15. Adi bin Hatim, seorang Sahabat Nabi Suci, menceritakan:
Nabi Suci, ketika melihatku, bersabda: Adi, mengapa
engkau lari dari la ilaba ill-Allah [Tidak ada tuhan selain
Allah]? Apakah ada seseorang selain Allah yang patut disem-
bah? Mengapa engkau menahan diri untuk mengucapkan
Allahu Akbar? Apakah ada seseorang yang lebih besar dari
Allah? Kata-kata ini memberikan kesan yang begitu men-
dalam padaku sehingga aku segera mengucapkan Kalimah
Syahadat dan menjadi seorang Muslim. (Zafsir Ibnu Katsir,
terjemahan Urdu, di bawah ayat 1:5)

5.3. Otoritas Muslim tentang 'Siapakah Muslim Itu’
1. Abu Bakar

Ketika Abu Bakar menjadi Khalifah pertama, ia menulis
surat kepada suku-suku tertentu yang murtad, menjelaskan ba-

gaimana ia menjadi seorang Muslim:

“Aku memuji Tuhan yang benar, yang selain Dia ti-
dak ada yang patut disembah. Aku menyatakan bahwa
Allah itu Esa, tanpa sekutu, dan Muhammad adalah
hamba dan utusan-Nya. Kami membenarkan pesan
Allah yang ia bawa kepada kami. Barang siapa yang
mengingkarinya, ia adalah kafir.” (Zarikh Thabari, ter-
jemahan Urdu, vol. i, bagian iv, hal. 38)

83



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Bagaimana suku yang murtad kembali menjadi Muslim
Ketika suku Abdul Qais menjadi murtad setelah wafatnya
Nabi Suci, salah satu anggota suku ini mengumpulkan mereka

dan membawa mereka kembali kepada Islam. Ia mengumumkan:

“Muhammad telah wafat, sebagaimana nabi-nabi se-
belumnya wafat. Aku menyatakan bahwa tidak ada tu-
han selain Allah dan bahwa Muhammad adalah hamba

dan utusan-Nya.”
Sukunya berkata:

“Kami juga bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain
Allah, dan sesungguhnya Muhammad adalah hamba

dan utusan-Nya.”

Dengan demikian mereka tetap teguh dalam Islam. (Zarikh
Thabari, vol. i, hal. 94-95. Bab tentang orang-orang murtad di
Bahrain)

3. Imam Ghazali (w. 1111 M)

Ghazali, salah satu filsuf terbesar Islam, menulis:

i.  “Barangsiapa mengucapkan, “Tidak ada tuhan selain Allah,
dan Muhammad adalah utusan Allaly, dengan lisan tetapi
tidak membenarkannya dalam hatinya, tidak diragukan lagi
bahwa di Akhirat ia akan dimasukkan ke dalam golongan

orang-orang kafir, dan akan masuk neraka. Namun juga

84



il.

1. Siapakah Muslim Itu?

tidak diragukan lagi bahwa, sejauh menyangkut urusan du-
nia ini, otoritas agama dan sekuler akan memasukkannya
ke dalam golongan kaum Muslim karena tidak diketahui
apa yang ada di dalam hatinya, dan kita diwajibkan untuk
menerima apa yang ada di lisannya.” (Zhya al-Ulum, hal.
97)

Dalam biografinya tentang Ghazali, Maulana Shibli
menulis:

“Apakah doktrin Islam menurut Ghazali? Prinsip
Islam hanyalah dua kalimat: Tidak ada tuhan se-
lain Allah, Muhammad adalah utusan Allah.
Namun, dalam menjelaskan rincian hal-hal ini,

perbedaan muncul dan banyak sekte bermunculan.”

(Al-Ghazali oleh Shibli, hal. 102)

4. Imam Ibnu Taimiyah (w. 1327 M)

Sang Imam, seorang teolog terkemuka, yang dianggap seba-

gai mujaddid pada masanya, menulis:

“Bukti keislaman seseorang harus didasarkan pada
sesuatu yang dapat diketahui oleh semua orang secara
sama. Jika hal ini ditentukan oleh pengetahuan yang
dimiliki oleh utusan Tuhan, maka semua orang muna-
fik akan dimasukkan ke dalam golongan orang-orang
kafir. Jika mereka dibunuh atas dasar ini, mereka akan
mendapat kesempatan untuk mendiskreditkan Islam
dengan mengatakan bahwa Nabi Suci membunuh

[orang-orang]-nya sendiri, sahabat-sahabatnya sendiri.

85



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Oleh karena itu, pengakuan Kalimah Syahadat dengan
lisan semata dijadikan kriteria untuk memeluk Islam,
dan permulaan serta penghentian perang terhadap
orang-orang kafir dibuat bergantung hanya pada

Kalimap ini.”

(Kitab al-Iman, hal. 172 sebagaimana dirujuk dalam
Tarjuman as-Sunnah, catatan kaki, vol. i, hal. 471, Delhi, 1948)

5. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Syah Waliyullah, seorang cendekiawan Muslim India, teo-
log, dan filsuf yang terkenal di dunia, yang diakui oleh seluruh

umat Islam di India dan Pakistan saat ini, menulis:

“Ketika perintah-perintah dibakukan oleh Syariat,
kata iman mulai diterapkan pada ‘dua kesaksian’, dan
kata kufr (kekafiran) pada pengingkaran terhadap ke-
dua hal ini. Dengan mengingat terminologi ini, kita
dapat mengatakan bahwa iman adalah mengakui de-
ngan lisan, dan kufr adalah mengingkari kedua hal ini
dengan lisan.” (A/-Khair al-Kasir, hal. 440, diterbitkan
di Karachi)

Yang dimaksud dengan “dua kesaksian” adalah Kalimah
Syahadat.

86



1. Siapakah Muslim Itu?

6. Pandangan lain dari Syah Waliyullah

“Nabi Suci telah menggambarkan iman itu ada dua
macam. Salah satunya adalah yang menjadi sandaran
bagi perintah-perintah yang berkaitan dengan dunia
ini, seperti perlindungan nyawa dan harta benda, dan
yang berkaitan dengan masalah ketaatan lahiriah. Nabi
Suci Muhammad telah bersabda: ‘Aku diperintahkan
untuk memerangi manusia hingga mereka bersaksi
bahwa tidak ada tuhan selain Allah dan Muhammad
adalah utusan-Nya, mendirikan shalat dan menunai-
kan zakat; dan apabila mereka melakukan ini, mereka
memiliki jaminan keamanan nyawa dan harta benda
dariku.” Dan mengenai kekafiran batin, Allah akan me-
minta pertanggungjawaban mereka atas hal itu. Nabi
Suci bersabda: ‘Barang siapa yang mengerjakan shalat
kita, menjadikan kiblat kita sebagai kiblatnya, dan
memakan sembelihan kita, ia adalah seorang Muslim
yang memiliki perjanjian [perlindungan] dari Allah
dan Rasul-Nya; maka janganlah melanggar perjanjian
Allah.” Dan Nabi Suci bersabda: “Tiga hal adalah dasar
iman kita: barang siapa yang mengucapkan Kalimah
dengan lisannya, jangan sebut dia kafir karena dosa
apa pun, dan jangan keluarkan dia dari Islam karena
perbuatan buruk apa pun’.” (Hujjatullah al-Balighah,
vol. i, bab Jenis keyakinan yang kedua, hal. 322)

87



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

7. ‘Mufradat’ Imam Raghib
Dalam kamus standar Qur'an Suci, Mufradat karya Imam

Raghib, Islam didefinisikan sebagai berikut:

“Menurut Syariat, ada dua tingkatan [komitmen
seseorang terhadap] Islam. Satu [tingkat pengakuan]
Islam berada di bawah tingkat iman, dan itu adalah
pengakuan dengan lisan dan pengucapan Ka/limah. Hal
itu menjamin perlindungan nyawa. Dalam hal ini, per-
tanyaan mengenai kebenaran keyakinan tidak timbul.
Ayat Al-Qur’an yang menunjuk pada tingkatan Islam
ini adalah: ‘Orang-orang Arab Badui itu berkata, Kami
telah beriman. Katakanlah kepada mereka, Kamu be-
lum beriman, kamu sebaiknya katakan saja kami ada-
lah orang-orang Muslim (berserah diri).’

“Tingkatan Islam yang lain adalah yang berada di
atas tingkat iman, dan itu adalah bahwa, selain meng-
akui Kalimah dengan lisan, harus ada keimanan dalam
hati dan orang tersebut harus menunjukkan kesetiaan
dalam perbuatan dan tunduk pada ketetapan Tuhan.
Tingkatan Islam ini dirujuk dalam penyebutan berikut
tentang Ibrahim: ‘Ketika Tuhannya berfirman kepada-
nya, berserahdirilah (as/im), ia menjawab, Aku berserah
diri (aslamtu) kepada Tuhan semesta alam. Dan hal itu

dirujuk dalam ayat berikut: ‘Sesungguhnya agama di
sisi Allah ialah Islamy’.” (Mufradat karya Raghib)

88



1. Siapakah Muslim Itu?

8. ‘Lisan al-Hukam’

Penulis kitab klasik Lisan al-Hukam menulis:

“Tertulis bahwa jika seorang ateis, atau penyembah
berhala, atau orang yang percaya pada tuhan-tuhan
selain Tuhan Yang Maha Esa, sekadar mengucapkan,
Tidak ada tuhan selain Allah, ia masuk Islam. Atau
jika ia mengucapkan, Aku percaya Muhammad adalah
utusan Tuhan, ia masuk Islam. Hal ini karena para
pengingkar Islam menahan diri dari mengucapkan dua
rumusan ini. Oleh karena itu, jika ia menyatakan salah
satu saja dari dua perintah ini, ia akan dikeluarkan dari
kategori yang disebut non-Muslim, dan akan dianggap
sebagai seorang Muslim.” (Lisan al-Hukam, hal. 204)

9. Imam Syafi’i
Syaf’i, pendiri salah satu dari empat mazhab fikih dalam

Islam Sunni, menceritakan hal berikut:

“Dilaporkan kepada Umar, Khalifah kedua, menge-
nai seorang pria tertentu bahwa ia bukanlah seorang
mukmin di dalam hati, melainkan hanya seorang
Muslim dalam arti lahiriah. Umar bertanya kepada-
nya: ‘Bukankah benar bahwa engkau hanya seorang
Muslim secara lahiriah, dan bukan benar-benar seorang
Muslim, dan satu-satunya alasanmu memeluk Islam
adalah untuk mendapatkan hak-hak Islam?’ Ia bertanya
kepada Umar: “Tuan, apakah Islam mencabut hak-hak

89



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

orang-orang yang mengikuti Islam hanya dalam arti
lahiriah, dan apakah Islam tidak menyisakan jalan bagi
mereka?” Umar berkata: ‘Islam telah menyisakan jalan
bagi mereka’, dan kemudian tidak mengatakan apa-apa

lagi.” (Kitab al-Um, vol. vi, hal. 154)

10. Syarah Figh Akbar
Dalam karya fikih yang bersifat otoritatif ini, Imam Abu

Mansyur menuliskan:

“Barang siapa yang ingin menjadi bagian dari umat
Nabi Suci Muhammad, harus mengucapkan dengan li-
sannya, Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad
adalah utusan Allah, dan membenarkan maknanya
dalam hatinya. Ia kemudian adalah seorang Muslim,
meskipun ia mungkin tidak mengetahui tentang kewa-
jiban dan larangan.” (hal. 34 dari edisi yang diterbitkan
oleh Da’irat al-Mwarif Mesir)

11. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M)
Pemimpin agama dan militer Muslim terkenal dari India

Barat Laut ini mengislamkan dua orang Sikh sebagai berikut.

Kisah ini diambil dari biografinya oleh penulis modern terkenal

Abul Hasan Ali Nadwi.
“Selama tinggal di Panjtar, dua mata-mata Sikh datang

menemui Syah Ismail Syahid. Ia menanyakan alasan ke-

datangan mereka. Mereka mengatakan bahwa mereka

90



1. Siapakah Muslim Itu?

datang hanya untuk menemuinya. Ia berkata: ‘Kalian
adalah tamu kami, tinggallah selama yang kalian suka.
Setelah sekitar sepuluh hari, suatu hari mereka berkata:
“Tuan, kami telah tinggal bersama Anda selama sekian
hari, mendengarkan apa yang Anda katakan, dan kami
mendapati Anda melebihi apa yang kami dengar dari
orang-orang mengenai kualitas terpuji dan akhlak Anda
yang menyenangkan. Kami sangat mengagumi jalan
dan agama Anda dan kami ingin Anda membimbing
kami di dalamnya.’ Sayyid sangat senang, dan segera
meminta mereka mengucapkan Kalimah Syahadat dan
menjadi Muslim.” (Jzb Iman ki Bahar A'ee, Lucknow,
India, 1974, hal. 139-140)

12. The Preaching of Islam

Ini adalah buku sejarah termasyhur yang memberikan la-
poran akurat tentang penyebaran Islam, ditulis pada akhir abad
kesembilan belas oleh orientalis terkemuka Sir Thomas Arnold.
Buku ini sangat populer di dunia Muslim, dan tersedia dalam
bahasa Urdu sebagai Da'wat-i Islam. Penulis mengutip jawaban
yang ditulis oleh Syaikh al-Islam Konstantinopel pada tahun
1888 kepada seorang penanya yang ingin menjadi Muslim.

Jawaban tersebut berbunyi:

“Pada kenyataannya, dasar Islam adalah bahwa se-
seorang harus meyakini Tuhan itu Esa, dan meyakini
kerasulan Nabi Suci Muhammad. Yaitu, seseorang

harus meyakini hal ini dalam hati, dan menyatakannya

91



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam kata-kata seperti yang ada dalam Kalimah:
Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah
utusan-Nya. Setiap orang yang menyatakan Kalimah
ini menjadi seorang Muslim, tanpa harus mendapat-
kan persetujuan siapa pun. Jika, seperti yang Anda tulis
dalam surat Anda, Anda menerima Kalimah tersebut,
yakni Anda mengakui bahwa hanya ada satu Tuhan,
dan Muhammad adalah utusan-Nya, Anda adalah
seorang Muslim, dan Anda tidak memerlukan perse-
tujuan kami.” (Dawat-i Islam, edisi yang diterbitkan di
Karachi, 1979, Lampiran iv, hal. 350)

13. ‘Pangeran Romawi memeluk Islam’

Dalam Da'wat-i Islam, di bawah judul di atas tercatat:

“Untuk memeluk Islam, semua yang diperlukan
hanyalah mengakui Kalimah: Tidak ada tuhan selain
Allah, Muhammad adalah utusan Allah.” (ibid., hal.
143-144; lihat juga The Preaching of Islam, edisi baha-
sa Inggris, dicetak ulang oleh Renaissance Publishing

House, Delhi, 1984, hal. 160)

14. ‘Kesederhanaan memeluk Islam’

Dalam karya yang sama tertulis:

“Yang paling penting dari semua alasan keberhasil-
an penyebaran Islam adalah kesederhanaan Kalimah

Islam: Tidak ada tuhan selain Allah, Muhammad

92



1. Siapakah Muslim Itu?

adalah utusan Allah. Hanya dua poin inilah yang harus
diakui oleh seorang mualaf. Tidak ditemukan di mana
pun dalam sejarah teologi Islam bahwa Ulama Islam
merancang suatu rumusan yang rumit dan pelik, seba-
gai pengganti Kalimah yang jelas ini, untuk pedoman
massa.” (ibid., hal. 319; lihat juga 7he Preaching of
Islam, op. cit., hal. 413)

15. Maulana Ashraf Ali Thanvi
Teolog terkenal ini, seorang ulama Deoband terkemuka

pada awal abad ini, menceritakan:

“Saya pernah pergi ke Jaunpur atas permintaan seo-
rang tukang daging, dan tinggal sebagai tamunya. Di
sana saya menerima surat berisi puisi, yang mengata-
kan empat hal tentang saya. Yang ketiga adalah: ‘Anda
adalah seorang kafir.... Saya tidak perlu mengatakan
apa-apa tentang poin ketiga ini karena saya tidak perlu
membahas keadaan masa lalu apakah saya seorang kafir
atau Muslim. Saat ini saya mengucapkan Kalimah di

depan semua orang: Saya bersaksi bahwa...”

tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah utusan
Allah. Jadi sekarang saya adalah seorang Muslim.”

(Majalis Hakim al-Ummat, disusun oleh Maulavi Mufti
Muhammad Syafi, mantan Mufti Besar Pakistan, diterbitkan di
Karachi, 1974, hal. 197)

93



Kasus Abmadiyah

16. Maulana Abul Kalam Azad (w. 1958)

nulis abad ini di India, yang juga memegang jabatan politik dan

menteri yang tinggi di republik India. Dalam tafsir Urdu-nya

Beliau adalah seorang teolog Muslim, cendekiawan, dan pe-

yang terkenal tentang Al-Qur’an, beliau menulis:

“Di sini kami menarik perhatian pada satu hal saja.
Apa yang telah ditetapkan Islam sebagai ungkapan da-
sar ajarannya sudah diketahui semua orang—Ashhadu
an la ilaha ill Allah, wa ashhadu anna Muhammad-an
abdu-hu wa rasulu-hu. Yairu, aku bersaksi bahwa tidak
ada yang patut disembah selain Allah dan aku bersaksi
bahwa Muhammad adalah hamba Allah dan utusan-
Nya.” (Zarjuman al-Quran, Delhi, 1931, vol. i, hal.
119)

17. Maulana Shibli (w. 1914)

penulis, dan sejarawan Islam, menulis dalam bukunya tentang

Shibli, seorang cendekiawan Muslim India yang termasyhur,

teologi dan filsafat:

94

“Prinsip-prinsip yang membentuk dasar Islam adalah
Tauhid [keyakinan akan Keesaan Allah] dan Nubuwwah
[keyakinan akan kenabian Nabi Suci Muhammad].
Barang siapa mengucapkan La ilaha ill-Allah, ia ma-
suk ke dalam taman [Islam]. Inilah Islam—sederhana,
jelas, dan singkat. Kesederhanaan ini adalah tanda ke-

istimewaan Islam dibandingkan dengan agama-agama

Bagian 3: Pembuktian



1. Siapakah Muslim Itu?

lain, dan seorang sarjana Eropa telah mengemukakan
pendapatnya tentang kesederhanaan ini dalam kata-
kata berikut: Jika seorang pemikir Kristen menilik
keyakinan agamanya yang panjang dan rumit, ia akan
berseru, Mengapa agamaku tidak bisa begitu jelas dan
sederhana sehingga aku bisa menjadi orang beriman
dengan menyatakan [sesuatu yang sesederhana] keya-
kinan pada satu Tuhan dan utusan-Nya Muhammad.
Faktanya, hanya dua pernyataan inilah yang dengan
mengucapkannya, dan dengan menyatakan keyakinan
padanya, seorang kafir menjadi Muslim, orang jahat
menjadi orang saleh, orang keji menjadi orang baik,
dan orang terkutuk menjadi orang terpilih.” (Z/m-ul-

kalam aur Al-kalam, Karachi, 1976, hal. 273)

18. Maulana Shabbir Ahmad Usmani

Teolog modern ini menulis:

“Kata Muslim hanya berarti bahwa orang yang ter-
masuk di dalamnya mengaku beragama Islam, dan
membaca Kalimah suci: Tidak ada tuhan selain Allah,
Muhammad adalah utusan Allah.” (Khutbat Sadarat,
hal. 15)

19. Qari Muhammad Tayyib

Kepala Jami’ah Qasimiyyah, Darul Ulum, Deoband, India,

menulis:

95



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Oleh karena itu, dalam memasukkan seorang mua-
laf ke dalam Islam, ia dapat diminta untuk mengucap-
kan Kalimah Tayyibah atau Kalimah Syahadat. Dalam
kedua kasus tersebut, ia akan masuk Islam.” (Kalima

Iayyiba, Deoband, 1369 H, hal. 66)

20. Maulavi Muhammad Yusuf Banori
Syaikh al-Hadits (ulama kepala bidang Hadis) di Jami’ah
Islamiyyah di Dabhail, menulis:

“Sangat disesalkan mengetahui bahwa hari ini ma-
salah baru sedang muncul dengan cara yang mence-
ngangkan. Yakni, Kalimah Islam, Tidak ada tuhan
selain Allah, dan Muhammad adalah utusan-Nya, yang
merupakan prinsip dasar agama Islam dan garis pemi-
sah antara kekafiran dan Islam, kini menjadi bahan

perdebatan.” (ibid., hal. 2-3)

21. Dr Sir Muhammad Igbal (w. 1938 M)
Penyair-filsuf besar Muslim India ini, dan pahlawan nasio-

nal Pakistan, menulis:

“Suatu ketika, di bawah pengaruh dorongan spiritual,
Nabi Suci Muhammad bersabda kepada salah seorang
sahabatnya: ‘Pergilah dan sampaikan kepada orang-
orang bahwa barang siapa yang dalam hidupnya sekali
saja mengucapkan dengan lisannya, tidak ada tuhan

selain Allah, ia harus tahu bahwa ia akan masuk surga.’

96



1. Siapakah Muslim Itu?

Nabi Suci sengaja menghilangkan unsur kedua dari
Kalimah, yaitu Muhammad adalah utusan Allah, yang
tanpanya seseorang tidak dapat menjadi Muslim, dan
beliau menganggap pengakuan akan Keesaan Tuhan
saja sudah cukup.” (Khilafat Islamia, Lahore, 1923, hal.
9-10)

22. Sayyid Abul A’la Maududi (w. 1979 M)
Maulana Maududi adalah pemimpin agama paling terkenal

di Pakistan, dan pendiri partai politik Jama’at-i Islami yang kuat.

i.  Dalam kompilasi khotbahnya, ia menulis:

“Saudara-saudara se-Islam! Kalian tahu bahwa se-
seorang masuk ke dalam lingkungan Islam dengan
mengucapkan kalimat tertentu. Dan kalimat itu pun
tidak terlalu panjang melainkan beberapa kata: Tidak
ada tuhan selain Allah, Muhammad adalah utusan
Allah. Dengan mengucapkan kata-kata ini melalui
lisan, seseorang berubah sama sekali. Ia tadinya se-
orang kafir, dan sekarang menjadi seorang Muslim.

la tadinya tidak suci dan sekarang menjadi suci.”
(Khutbut-i Maudoodi, Pathankot, India, 1940, hal.
24)

ii. “Dalam hadis-hadis ini, Nabi Suci telah menjelaskan hu-
kum konstitusional Islam. Dan itu adalah bahwa ketika
sescorang mengakui keesaan Tuhan dan kerasulan Nabi

Suci, ia masuk ke dalam lingkungan Islam dan menjadi

97



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iii.

warga negara Islam. Mengenai apakah ia seorang mukmin
sejati atau bukan, hanya Tuhan yang dapat menilainya.
Kita tidak diizinkan untuk menilainya karena sabda [Nabi
Suci]: ‘Aku tidak diperintahkan untuk membelah hati ma-
nusia dan mencari tahu batin mereka.” Keamanan nyawa
dan harta benda ditetapkan hanya dengan pengakuan akan
keesaan dan kerasulan.” (7afhimat, Pathankot, India, 1942,
hal. 164)

“Setiap orang tahu bahwa pengakuan akan keesaan Tuhan
(taubhid) dan kenabian Nabi Suci (risalat) diberi nama
iman. Jika seseorang mengakui hal ini, persyaratan hukum
untuk masuk ke dalam lingkungan Islam terpenuhi, dan ia
berhak diperlakukan sebagai salah satu dari kaum Muslim.”
(1abrik Islam Ki Ikhlagi Bunyaden, yaitu Landasan Moral
Gerakan Islam, hal. 39)

23. Ghulam Ahmad Pervez

Pemikir Muslim Pakistan masa kini yang terkenal, penulis,

dan pendiri lembaga Idara Tulu’-i-Islam ini, menulis dalam taf-

sir Urdu-nya tentang Qur’an Suci:

98

“Telah ditetapkan sebagai hal yang esensial bahwa
setiap orang yang ingin masuk ke dalam tatanan ini
[Islam] harus menegaskan dua poin. Satu adalah /z ila-
ha ill-Allah—Aku bersaksi bahwa tidak ada selain Allah
untuk disembah. Kedua, ash-hadu anna Muhammad-an

abdu-hu wa rasuluh—Muhammad, yang menempati



1. Siapakah Muslim Itu?

posisi sentral dalam tatanan ini, adalah hamba dan

utusan Allah.” (Muwarif al-Quran, vol. iv, hal. 613)

24. Chaudhary Afzal Haque
Presiden gerakan politik Muslim Ahrar di India sebelum

pemisahan wilayah menulis:

“Seberapa pun tingkat pengetahuan yang dimiliki
sescorang tentang Islam, ia harus menyampaikannya
kepada non-Muslim. Seseorang tidak boleh berpi-
kir bahwa ia hanya memiliki sedikit pengetahuan.
Pengetahuan tentang Islam hanyalah beberapa kata,
yang dengan memahaminya seseorang masuk Islam.
Selain Allah tidak ada yang patut disembah—tidak ada
jin, manusia, makam atau kuburan—dan Muhammad
adalah rasul Allah. Hanya dengan ini, pintu-pintu ke-
salehan terbuka bagi manusia, yang tercemar menjadi
suci, dan yang jahat menjadi baik.” (Khutbut Abrar,
Lahore, 1944, hal. 61)

25. Harian Azad, organ Ahrar:

“Selama seseorang berpegang teguh pada dua prinsip
dasar Islam, yaitu zauhid dan risalat [keesaan Tuhan,
dan kenabian Muhammad], tidak ada ulama atau
pendeta yang dapat mengeluarkannya dari lingkungan
Islam, terlepas dari seberapa keliru dan sesatnya pan-

dangan orang tersebut mengenai penafsiran Al-Qur’an
dan Syariat.” (23 Mei 1952)

99



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

26. Sayyid Abu Zarr Bukhari
Putra dari Ata-Ullah Shah Bukhari yang terkenal, dan kepa-

la komite Ahrar, mengatakan dalam sebuah wawancara:

“Kami meyakini adalah salah menggunakan posisi
kami dalam mengeluarkan fatwa agama untuk secara
tidak sah mengeluarkan seseorang dari lingkungan
Islam. Tidak seorang pun memiliki hak untuk menye-
but kafir orang-orang yang mengklaim dengan lisan
mereka sendiri sebagai Muslim.” (Harian Nawa-i-Wagt,
Lahore, 12 Maret 1969, halaman depan)

27. Maulana Amin Ahsan Islahi (seorang pemimpin Jama’at
Islami, Pakistan):
“Dasar Islam adalah Ka/imah: Tidak ada tuhan selain
Allah, Muhammad adalah utusan Allah.” (Hagiqat-i
Shirk, kata pengantar, hal. 5)

28. Dr Israr Ahmad
Beliau adalah seorang cendekiawan Al-Quran terkenal
di Pakistan yang sering menulis tentang Islam di surat kabar.

Beliau menulis:

“Hanya orang yang di dunia ini yang akan disebut
Muslim bila mengakui dengan lisan dan menyatakan
Kalimah Syahadat.” (Nabi Akram sey hamaray talugaat
ki bunyadain, Lahore, 1978, hal. 6)

100



1. Siapakah Muslim Itu?

29. Muhammad Rafiq M.A., M.Ed., Cadet College, Kohat
(Pakistan):

“17 - Apakah Kalimah Tayyibah itu?

“Jawaban: Dalam Kalimah Tayyibah, seseorang
mengakui dengan lisannya, dan membenarkan de-
ngan hatinya, keesaan Allah dan kerasulan Nabi Suci
Muhammad, dan ia bergabung dengan persaudaraan
Islam. Kalimah Tayyibah adalah: La ilaha ill-Allah,
Muhammad-ur Rasul Allah, artinya ia berkata bah-
wa tidak ada yang patut disembah selain Allah, dan
Muhammad adalah utusan Allah.” (Iman-o-"Amal,
Lahore, 1968, hal. 19-20)

30. Mr Qadir-ud-Din, mantan Ketua Hakim Pengadilan
Tinggi Pakistan Barat

Beliau mengatakan dalam sebuah wawancara surat kabar:

“Sungguh beruntung bahwa semua golongan bersatu
di atas Allah, Muhammad, Al-Qur’an, dan ibadah. Ini
adalah dasar keimanan. Karena hal ini, definisi Muslim
yang diberikan sejak awal adalah orang yang membe-
narkan dengan lisan, dan hati serta jiwa, bahwa tidak
ada tuhan selain Allah dan Muhammad adalah utusan
Allah. Pada masa Nabi Suci sendiri, inilah tanda seo-
rang Muslim, dan dengan menerima Ka/imah ini dari
hati, serta membenarkan dengan lisan, orang kafir yang
paling besar pun menjadi seorang Muslim.” (Harian

Jang, Karachi, 16 Mei 1976)

101



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

PANDANGAN MUSLIM DALAM BUKU-BUKU
BERBAHASA INGGRIS TERBARU
1. Islam and Contemporary Society — Dewan Islam Eropa
Ini adalah kumpulan makalah oleh berbagai cendekiawan
Muslim masa kini, yang diterbitkan pada tahun 1982 oleh
Dewan Islam Eropa (Penerbit Longman, London). Artikel Islam
and the Pillars of its Faith (Islam dan Rukun-Rukun Imannya)
oleh Dr. Ebrahim El-Khouly (hal. 47-61) dimulai sebagai
berikut:

“Dengan ungkapan ini Islam digambarkan sebagai
bangunan yang ditopang oleh lima pilar. Pilar utama-
nya adalah kesaksian akan keesaan Allah, yang meru-
pakan fondasi dan sumber prinsip, nilai, ketentuan,
dan sistem Islam yang mengarahkan masyarakat dan
segala urusan dalam kehidupan. Pilar-pilar lainnya
mengelilingi titik pusat dasar ini: Shalat... zakat harta...
puasa... haji... Kelima pilar ini berdiri di atas fondasi
yang kokoh bahwa Allah adalah Tuhan seluruh ciptaan,
dan manusia adalah hamba-hamba-Nya.” (hal. 47)

Dan di akhir pembahasannya tentang Pilar Pertama, ia

menyimpulkan:

“Pemilihan kata Syahadat (kesaksian) untuk menya-
takan iman kepada Allah dan kenabian Muhammad
berarti bahwa orang yang beriman harus menyatakan

imannya, sama seperti seorang saksi yang menyatakan

102



1. Siapakah Muslim Itu?

kesaksiannya. Menyembunyikan kesaksian dalam urus-
an duniawi adalah dosa: menyembunyikan Syahadar
menghalangi seseorang untuk dianggap sebagai seorang

Muslim sampai ia menyatakannya.” (hal. 49)

2. Islam, its meaning and message — Khurshid Ahmad
Buku ini disunting oleh Khurshid Ahmad, yang pada saat
penerbitannya menjabat sebagai Direktur Jenderal Yayasan Islam
(Islamic Foundation), Leicester, Inggris. Ia sering menyuarakan
penentangan terhadap Gerakan Ahmadiyah, dan menjadi saksi
yang memberatkan kami dalam kasus pengadilan ini. Menulis
di bab kedua, Islam: Basic Principles and Characteristics (Islam:
Prinsip-Prinsip Dasar dan Karakteristik), Khurshid Ahmad

mengatakan:

“Seseorang bergabung dengan agama Islam dengan
secara jujur meyakini dan menyatakan iman akan
keesaan Allah dan kenabian Muhammad (semoga da-
mai atasnya). Kedua keyakinan ini terangkum dalam
Kalimah: La ilaha ill-Allahu Mubammad-ur Rasul-ullah
(‘Tidak ada tuhan selain Allah, Muhammad adalah
nabi-Ny2).

“Bagian pertama dari Ka/imah ini menyajikan konsep
Tauhid (keesaan Allah) dan bagian keduanya menegas-
kan kenabian Muhammad (semoga damai atasnya).”
(Islam, its meaning and message, Islamic Foundation,

Leicester, Inggris, 1975, halaman 29)

103



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

5.4. Nabi Suci tentang Tanda-Tanda Praktis
Seorang Muslim

Pada masa hidup Nabi Suci Muhammad, ketika Islam mulai
menyebar dengan cepat, terkadang muncul keraguan apakah
seorang mualaf tertentu tulus dalam pengakuan Islamnya atau
tidak. Oleh karena itu, Nabi Suci mengajarkan kepada para
pengikutnya bahwa jika mereka menemukan karakteristik ter-
tentu dalam perilaku seseorang (misalnya cara shalat Muslim,
mengucapkan assalamu alaikum sebagai salam), mereka harus
menganggapnya sebagai seorang Muslim. Di bawah ini kami
mengutip hadis yang menunjukkan kepada umat Islam bagai-

mana mengenali seorang Muslim melalui tindakannya.

1. Abu Hurairah meriwayatkan bahwa seorang pria datang
dan bertanya kepada Nabi. Ia berkata: “Wahai Muhammad,
beritahukan kepadaku apa itu Islam?” Nabi bersabda:
“Islam adalah engkau menyembah Allah semata dan tidak
menyekutukan siapa pun dengan-Nya, mendirikan shalat,
menunaikan zakat, melaksanakan Haji ke Makkah, dan
berpuasa di bulan Ramadan. “Ia bertanya, Jika aku melaku-
kan semua ini, apakah aku akan menjadi seorang Muslim?”
Nabi menjawab: “Ya.” (Sunan Nasa’i, vol. iii, hal. 366 dari
edisi yang digunakan)

2. Umar menceritakan bahwa Malaikat Jibril datang kepada
Nabi Suci dan berkata: “Wahai Muhammad, beritahukan
kepadaku apa itu Islam?” Nabi Suci bersabda: “Islam ada-
lah engkau bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain Allah,
dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah, mendirikan

104



1. Siapakah Muslim Itu?

shalat, menunaikan zakat, berpuasa di bulan Ramadan,
dan melaksanakan Haji jika engkau mampu.” (Muslim,
Kitab Iman, hal. 76 dari edisi yang digunakan)

“Seseorang berkata kepada Ibnu Umar: Mengapa engkau
tidak melakukan jihad? Ia menjawab: Aku mendengar
Rasulullah, semoga damai dan berkah Allah tercurah atas-
nya, bersabda, Islam dibangun di atas lima perkara: Bersaksi
bahwa tidak ada tuhan selain Allah, mendirikan shalat,
menunaikan zakat, Haji, dan berpuasa di bulan Ramadan.”
(Muslim, Kitab Iman, vol. i, hal. 93)

Anas menceritakan bahwa seorang pria datang kepada
Nabi Suci dan berkata: “Utusanmu datang kepada kami,
dan mengatakan bahwa engkau mengaku bahwa Allah
telah mengutusmu.” Nabi Suci menjawab: “Ia berkata be-
nar.” Ia berkata: “Utusan itu menegaskan bahwa shalat lima
waktu telah diwajibkan bagi kami.” Nabi Suci menjawab:
“Ia berkata benar.” Pria itu berkata: “Apakah Allah meme-
rintahkanmu hal ini?” Nabi Suci bersabda “Ya.” [Pria itu
kemudian menanyai Nabi Suci tentang zakat, puasa, dan
Haji, dengan cara yang sama]. Pria itu kemudian berbalik
untuk pergi, seraya berkata: “Demi Dia yang mengutusmu,
aku tidak akan melakukan lebih atau kurang dari ini.” Nabi
Suci bersabda: “Jika ia berkata benar, ia akan masuk surga.”
(Sahih Muslim, vol. i, hal. 86-87)

Nabi Suci bersabda: “Barang siapa mengerjakan shalat
sebagaimana yang kami lakukan, dan menghadap Kiblat
kami, dan memakan daging sembelihan kami, ia adalah

seorang Muslim, yang baginya adalah perjanjian Allah dan

105



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

106

perjanjian utusan Allah, maka janganlah melanggar perjan-
jian Allah.” (Bukhari, Kitab Shalat; Buku 8, bab 28; vol. i,
hal. 222)

Nabi Suci bersabda: “Barang siapa bersaksi bahwa tidak ada
tuhan selain Allah, dan menghadap Kiblat kami, dan shalat
sebagaimana kami shalat, dan memakan daging sembelihan
kami, ia adalah seorang Muslim yang memiliki hak-hak se-
orang Muslim dan kewajiban-kewajiban seorang Muslim.”
(Bukhari, Kitab Shalat; ibid.)

Tidak hanya dalam kitab-kitab Hadis yang diterima oleh
Ahlus Sunnah, tetapi juga dalam koleksi-koleksi yang dite-
rima oleh Syiah, definisi yang sangat mirip tentang seorang
Muslim diberikan. Ali, Khalifah keempat, mengumumkan
selama masa pemerintahannya: “Barang siapa menghadap
Kiblat kami, dan memakan daging sembelihan kami, dan
beriman kepada Nabi kami, dan bersaksi dengan kesaksi-
an kami [yakni Kalimah Syahadat], dan masuk ke dalam
agama kami, kami akan menerapkan kepadanya hukum
Al-Qur’an dan batasan-batasan Islam, dan tidak ada orang
seperti itu yang lebih unggul dari yang lain [dalam hal
hak].” (Furu’ al-Kaft, vol. iii, Kitab Penolakan, hal. 166)
Seorang pria berbicara dengan sangat lancang kepada Nabi
Suci. Kisah itu berlanjut: “Khalid bin Walid berkata: Wahai
Rasulullah, bolehkah aku memenggal lehernya? Nabi Suci
bersabda: Tidak, mungkin ia mengerjakan shalat [yak-
ni seorang Muslim]. Khalid berkata: Banyak orang yang
mengerjakan shalat mengatakan dengan lisan mereka apa

yang tidak ada dalam hati mereka. Nabi Suci bersabda:



1. Siapakah Muslim Itu?

Aku tidak diperintahkan untuk membelah dada manusia
dan membedah isi dada mereka [untuk melihat apa niat
mereka].” (Bukhari, Kitab Ekspedisi; Buku 64, bab 63; vol.
ii, hal. 657)

“Usamah menceritakan: Nabi Suci mengirim kami dalam
sebuah ekspedisi melawan Huragah. Kami menyerang
mereka di pagi hari dan mengalahkan mereka. Aku dan
seorang pria Ansar (dalam teks asli tertulis Kristen, namun
dalam riwayat populer adalah pria Ansar, atau mungkin
teks sumber menulis Kristen) menemukan salah seorang
dari mereka. Ketika kami mengepungnya, ia berkata:
Tidak ada tuhan selain Allah. Pria Ansar itu berhenti
pada saat ini, tetapi aku menikam orang itu dengan tom-
bakku hingga aku membunuhnya. Ketika kami kembali
dan berita ini sampai kepada Nabi Suci, beliau bersabda:
Usamah, apakah engkau membunuhnya setelah ia meng-
ucapkan, ‘Tidak ada tuhan selain Allah’> Aku berkata: Ia
berusaha menyelamatkan nyawanya. Tetapi Nabi Suci te-
rus mengulangi hal ini hingga aku mulai berharap bahwa
aku belum menjadi seorang Muslim sebelum hari itu.”
(Bukhari, Kitab Ekspedisi, bab Pengutusan
Usamah ke Huraqah; Buku 64, bab 47)

Hal ini menunjukkan bahwa pengucapan Kalimah sudah
cukup bagi seseorang untuk dianggap sebagai seorang
Muslim. Pengulangan Nabi Suci tentang teguran beliau,
bahkan setelah penjelasan Usamah, menunjukkan bahwa

meskipun ada alasan untuk mencurigai bahwa seseorang

107



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

tidak tulus dalam pengakuan Kalimatnya, ia tetap harus
dianggap sebagai seorang Muslim.

10. “Ibnu Abbas meriwayatkan bahwa seorang pria dari suku
Bani Sulaim berpapasan dengan sekelompok Sahabat
Nabi Suci [dalam sebuah ekspedisi], dan ia membawa
kambing-kambingnya bersamanya. la mengucapkan sa-
lam [assalamu alaikum] kepada mereka... Mereka berkata,
la mengucapkan salam untuk menyelamatkan dirinya
sendiri. Maka mereka berhenti dan membunuhnya, serta
mengambil kambing-kambingnya. Mereka membawa
semua ini kepada Nabi Suci, maka Allah mewahyukan:
‘Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu pergi
[berperang] di jalan Allah, maka telitilah, dan janganlah
kamu mengatakan kepada orang yang mengucapkan salam
[assalamu alailkum] kepadamu: Kamu bukan seorang muk-
min’.” (Tirmidzi, terjemahan Urdu, vol. ii, hal. 416; lihat
juga Bukhari, Kitab Tafsir Al-Qur’an; Buku 65, bab 18 di
bawah Surah 4; vol. ii, hal. 764)

Dalam semua hadis ini, diajarkan bahwa tidak perlu menye-
lidiki secara mendalam keyakinan yang dipegang oleh seseorang
untuk menentukan apakah ia seorang Muslim. Seseorang hanya
perlu melihat pada beberapa aspek dari perilaku lahiriahnya.
Jika ia terlihat shalat dengan tata cara shalat Muslim, Shalat
menghadap ke arah orang Muslim shalat menghadap, atau jika
ia terdengar menyerukan Kalimah, misalnya, maka ia adalah

seorang Muslim.

108



1. Siapakah Muslim Itu?

5.5. Larangan Takfir
Takfir atau penghukuman seorang Muslim oleh Muslim la-
innya sebagai kafir dilarang keras dalam Al-Qur’an, Hadis, dan

tulisan-tulisan banyak otoritas Muslim terkemuka.

I. Qur’an Suci

Menurut Al-Qur’an, jika seseorang mengucapkan assalamu
alaikum kepada kita untuk menunjukkan bahwa ia adalah seo-
rang Muslim, kita tidak boleh mengatakan kepadanya “kamu
bukan seorang mukmin.” (4:94)

Hal kedua yang kita pelajari dari ayat ini adalah bahwa jika,
dari kalangan kaum non-Muslim, seseorang menyapa kita de-
ngan assalamu alaikum, itu adalah bukti yang cukup bahwa ia
adalah seorang Muslim. Ketika peristiwa semacam itu terjadi
pada masa hidup Nabi Suci, terkadang dicurigai oleh sebagian
Muslim bahwa orang tersebut tidak tulus. Namun Nabi Suci
akan bersabda kepada mereka: “Apakah engkau membelah da-
danya untuk melihat apa yang ada di dalamnya?”

Ketiga, ayat yang dikutip di atas berlanjut dengan menga-
takan: “Kamu juga seperti itu dahulunya.” Artinya, kamu juga
memeluk Islam dengan cara ini, jadi apa yang cukup bagimu

adalah cukup bagi mereka.

I1. Hadis
1. “Ibnu Umar meriwayatkan bahwa Nabi Suci bersabda:
Jika seorang Muslim menyebut orang lain kafir, maka jika

ia benar kafir biarlah demikian; jika tidak, ia [penuduh]

109



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

110

sendiri adalah kafir.” (Abu Dawud, Kitab Sunnah, vol. iii,
hal. 484)

“Abu Zarr melaporkan bahwa Nabi Suci bersabda: Tidaklah
seseorang menuduh orang lain sebagai pendosa, atau seba-
gai kafir, melainkan tuduhan itu kembali kepadanya jika
orang lain itu tidak seperti yang ia sebutkan.” (Bukhari,
Kitab Adab; Buku 78, bab 44)Ajaran yang terkandung
dalam hadis-hadis ini dimaksudkan untuk menghentikan
umat Islam dari saling menjuluki sebagai pendosa dan kafir.
“Tahanlah [lisanmu dari orang-orang yang mengucapkan
‘Tidak ada tuhan selain Allah—jangan sebut mereka kafir.
Barang siapa menyebut pengucap “Tidak ada tuhan selain
Allah’ sebagai kafir, ia lebih dekat menjadi kafir dirinya
sendiri.” (Thabrani, diriwayatkan dari Ibnu Umar)
“Janganlah menyebut Ahli Kiblat [yakni mereka yang sha-
lat menghadap Ka'bah di Makkah] sebagai kafir.”

“Tidak ada yang mengeluarkan seseorang dari iman kecuali
pengingkaran terhadap apa yang dengannya ia masuk ke
dalamnya [yakni Kalimah).” (Majma az-Zawa'id, vol. i, hal.
43)

“Tiga hal adalah dasar iman. [Salah satunya adalah] mena-
han diri dari orang yang mengucapkan “Tidak ada tuhan
selain Allah'—jangan sebut dia kafir karena dosa apa pun,
dan jangan keluarkan dia dari Islam karena perbuatan bu-
ruk apa pun.” (Abu Dawud, 15:33)

Ada banyak hadis lain yang melarang “Ahli Kiblat” dijuluki
sebagai kafir. Begitu besarnya dosa tersebut sehingga Nabi

Suci mengeluarkan peringatan:



1. Siapakah Muslim Itu?

“Barang siapa menisbahkan £ufr [kekafiran] kepada seorang
mukmin, ia seperti pembunuhnya.” (Tirmidzi, Teks dan
terjemahan Urdu diterbitkan di Karachi, vol. ii, hal. 213)

ITI. AHLI FIKIH ISLAM MASA KLASIK

Takfir terhadap sesama Muslim juga dilarang dalam

karya-karya standar klasik hukum Islam (fikih) dan akidah
(‘aqa’id) yang diterima oleh Ahlus Sunnah.

1.

“Dan di antara doktrin-doktrin Ahlus Sunnah adalah bah-
wa tidak ada satu pun dari Ahli Kiblat yang boleh disebut
kafir” (Syarah Aqa’id Nasfi, hal. 121)

Mengenai Imam Abu Hanifah, pendiri mazhab hukum

Islam Hanafi, yang memiliki pengikut lebih banyak dari-

pada mazhab lain mana pun dalam Islam, tertulis:

i.  7Beliau tidak menyebut kafir siapa pun dari kalangan
Ahli Kiblat.” (Syarah Mawagif, bagian kelima)

ii. Beliau berkata: “Tidak ada yang mengeluarkan se-
seorang dari iman kecuali pengingkaran terhadap
apa yang membuatnya masuk ke dalamnya.” (Radd
al-Mubhtar, vol. iii, hal. 310)

“Sangatlah serius untuk mengeluarkan seorang Muslim

dari iman.” (Syarah Syifa, vol. ii, hal. 500)

Hukum takfir terhadap seorang Muslim tidak boleh dibe-

rikan jika dimungkinkan untuk menafsirkan kata-katanya

dengan cara yang baik.” (Radd al-Mubhtar, Kitab Jihad, bab
tentang Murtad)

111



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

112

“Adapun pernyataan-pernyataan takfir yang ditemukan da-
lam buku-buku fatwa, ini bukanlah bukti jika penulisnya
tidak diketahui dan argumen-argumennya hilang, karena
dalam masalah iman, keyakinan bergantung pada bukti
yang meyakinkan, dan takfir terhadap seorang Muslim di-
sertai dengan segala macam masalah.” (Syarah Figh Akbar,
oleh Mulla Ali Qari)

Allamah Sayyid Jalaluddin menulis: “Takfir terhadap Ahli
Kiblat itu sendiri merupakan tindakan kekafiran.” (Dala’il
al-Masa’il)

Ibnu Abu Hamra, seorang wali, menulis:"Telah dinyatakan
sebelumnya bahwa aturan Ahlus Sunnah adalah bahwa me-
reka tidak menyebut kafir, atau menganggap akan masuk
neraka selamanya, siapa pun yang termasuk Ahli Kiblat.”
“Para Imam telah menjelaskan bahwa jika ada alasan untuk
tidak mengeluarkan takfir, keputusan takfir tidak boleh di-
buat, meskipun alasan itu lemah.” (Raf al-ishtiba an ‘ibarat
al-ishtiba, hal. 4, diterbitkan di Mesir)

“Beberapa orang yang berprasangka dari kalangan
Asy’ariyah menyebut Hanbaliyah sebagai kafir, dan bebe-
rapa Hanbaliyah menyebut Asy’ariyah sebagai kafir. Tetapi
tindakan mereka saling mengafirkan itu tidak benar karena
keyakinan para Imam terpercaya dari Hanafiyah, Syaf’iyah,
Hanbaliyah, dan Asy’ariyah, adalah bahwa tidak ada satu
pun dari Ahli Kiblat yang boleh disebut kafir.” (Miftah Dar
as-Saada wa Misbak as-Sayyida, vol i, hal. 46)



1. Siapakah Muslim Itu?

10. “Mayoritas teolog dan ahli fikih sepakat bahwa tidak ada
satu pun dari Ahli Kiblat yang boleh disebut kafir.” (A/-
Mawagif, dicetak di Kairo, hal. 600)

11. Wali terkenal abad kedelapan belas dari Delhi, Khawaja
Mir Dard (w. 1785 M), menulis: “Kami tidak menyebut
kafir siapa pun dari Ahli Kiblat, meskipun ia mungkin
mengikuti kebatilan atau keyakinan-keyakinan baru dalam
sebagian besar masalah, karena penerimaan terhadap kee-
saan Allah, dan penegasan terhadap kenabian Muhammad,
dan menghadap ke Kiblat, tidak mengeluarkan mereka dari
iman itu sendiri. Jadi ia termasuk orang-orang yang meng-
ikuti hal-hal baru dan kebatilan di antara kaum Muslim.
Nabi Suci bersabda: ‘Tahanlah diri dalam masalah Ahli
Kiblat, janganlah kamu menyebut mereka kafir’.” (7/m al-
Kitab, hal. 75)

IV. BAHKAN SATU PERSEN KEYAKINAN YANG BENAR
MENCEGAH TAKFIR
1. Mulla Ali Qari dalam Syarah Figh Akbar
“Mereka mengatakan mengenai masalah kufr bahwa
jika ada sembilan puluh sembilan alasan untuk meng-
anggap seseorang sebagai kafir, dan hanya satu alasan
yang menentangnya, mufti dan hakim wajib bertindak

sesuai dengan satu alasan tersebut untuk meniadakan

kufr.” (hal. 146)

113



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Sayyid Muhammad Abidin

“Jika ada banyak alasan dalam masalah apa pun un-
tuk penerapan kufr [menganggap seseorang sebagai
kafir], dan satu alasan untuk penafiannya, hakim harus
condong pada alasan yang menafikan takfir, dengan
memberikan keuntungan dari keraguan (benefit of the
doubt) kepada Muslim tersebut.” (57 al-Hisan al-Hin-
di, hal. 45)

3. Husain Ahmad Madani
Teolog Deobandi terkenal abad ini telah menulis dalam

otobiografinya Nagsh-i Hayat:

“Semua ulama besar sepakat berpendapat bahwa jika,
dari seratus unsur keyakinan seorang Muslim, sembilan
puluh sembilan adalah unsur kekafiran, dan hanya satu
yang merupakan iman Islam yang benar, tidak diper-
bolehkan menyebutnya kafir, dan nyawa atau hartanya
tidak boleh dilanggar. Faktanya, Hazrat Gangohi [seo-
rang pendiri sekolah agama Deoband] menyatakan de-
ngan jelas dalam Anwar al-Qulub-nya bahwa perkataan
para ahli fikih tentang sembilan puluh sembilan alasan
itu tidak menetapkan batas, dan bahwa jika 999 dari
seribu poin dalam keyakinan seorang Muslim adalah
kekafiran (kufr) dan hanya satu yang merupakan keya-
kinan yang benar, bahkan dalam keadaan itu ia tidak

dapat disebut kafir.” (Nagsh-i Hayat, vol. i. hal. 120)

114



1. Siapakah Muslim Itu?

Yang dimaksud dengan “satu alasan” dari seratus, atau seri-
bu, adalah pengakuan Kalimah oleh orang yang bersangkutan,

sementara sebagian besar keyakinannya mungkin setara dengan

keufr.

4. Sayyid Abul A’la Maududi

Ia menulis dalam jurnalnya yang terkenal Zarjuman

al-Quran:

“Tujuan dari perintah-perintah ini adalah agar ada
kehati-hatian dalam menyebut seorang Muslim kafir
sama seperti dalam menjatuhkan hukuman mati ter-
hadap seseorang. Faktanya, masalah ini bahkan lebih
serius karena dengan membunuh seseorang tidak ada
risiko seseorang menjadi kafir, tetapi risiko ini ada jika
sesecorang menyebut seorang Muslim kafir jika orang
itu sebenarnya bukan kafir. Jika ada sezarah saja keya-
kinan Islam di hati orang itu, fitnah kufr akan kembali
kepada penuduhnya. Oleh karena itu, ia yang memi-
liki rasa takut kepada Tuhan di hatinya, dan memiliki
kesadaran akan bahaya besar terlibat dalam Aufr, tidak
akan pernah berani menyebut seorang Muslim kafir
sampai ia telah melakukan penyelidikan menyeluruh
dan memastikan sepenuhnya bahwa orang tersebut
adalah kafir. Ada begitu banyak kehati-hatian dalam
hal ini sehingga jika ada seseorang yang perilakunya je-
las menunjukkan ketidaktulusan, dan yang kondisinya

secara terbuka menunjukkan bahwa ia bukan seorang

115



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Muslim di dalam hati, jika ia mengucapkan Kalimah
dengan lisannya, tidak diperbolehkan menyebutnya
kafir dan memperlakukannya sebagai kafir.” (Zarjuman
al-Quran, edisi bulan Jumadil Awal, 1355 H, sekitar
tahun 1936, vol. viii, hal. 5)

5.6. Seorang Mu'awwil tidak dapat disebut Kafir
(Seorang muawwil adalah orang yang memberikan penaf-
siran pada beberapa kata dalam Al-Qur’an, atau pada perintah

agama, yang berbeda dari penafsiran yang umum diterima).

1. Imam Razi
Komentator klasik besar Al-Qur’an ini menulis dalam tafsir-

nya yang terkenal:

“Mereka yang menafsirkan secara berbeda tidak dapat
disebut kafir.” (7afsir Kabir, Bagian I, hal. 172)

2. Imam Syaft’i
Salah satu dari empat pendiri besar yurisprudensi Islam, ia

berkata:

“Aku tidak menyebut kafir mereka yang, karena ke-
keliruan, menafsirkan berbeda dari makna yang jelas.”
(Syawahid al-Hag oleh Syaikh Yusuf bin Ismail, hal.
125)

116



1. Siapakah Muslim Itu?

3. Imam Syaukani
“Para ulama sepakat bahwa barang siapa mengingkari
makna biasa, dan beralih pada penafsiran (takwil), ti-

dak dapat disebut kafir, atau pendosa.”

4. Allamah Ibnu Hajar
Mengomentari perang saudara antara dua kelompok
Sahabat Nabi Suci pada masa pemerintahan Khalifah keempat,

ia berkata:

“Para Sahabat tidak dapat dikeluarkan dari Islam ka-
rena pertempuran ini. Kedua kelompok setara dalam
hal ini. Tidak ada dosa atau cacat pada salah satu dari
mereka karena kami telah menunjukkan bahwa ma-
sing-masing dari keduanya melakukan penafsiran [ter-
hadap perintah Al-Qur’an] sedemikian rupa sehingga
tidak ada satu pun penafsiran yang secara pasti dapat
disebut salah.” (A/-Asaleeb al-Badia oleh Syaikh Yusuf
bin Ismail, hal. 68)

5. Abdul Wahhab Sya’rani
Ia menulis sebagai berikut:

i.  “Beberapa ulama berani menyebut muawwil sebagai kafir,
tetapi mayoritas menentang keputusan ini.” (A/-Yawagit
wal-Jawahir, Bagian 11, hal. 111)

ii. “Argumen mereka yang mengatakan bahwa para muawwil
tidak dapat disebut kafir adalah bahwa karena mereka telah
mengucapkan Kalimah, “Tidak ada tuhan selain Allah, dan

117



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iii.

118

Muhammad adalah utusan Allak’, kehormatan, nyawa,
dan harta benda mereka dilindungi, dan kami tidak mene-
mukan bukti apa pun bahwa kekeliruan penafsiran setara
dengan kufr.” (ibid.)

“Abul Mahasin ar-Rawayani dan ulama Baghdad lainnya
mengatakan bahwa tidak seorang pun yang termasuk da-
lam agama Islam dapat disebut kafir karena Nabi Suci telah
bersabda bahwa barang siapa mengerjakan shalat sebagai-
mana yang kami lakukan, dan menghadap Kiblat kami,
dan memakan daging sembelihan kami, ia memiliki hak

dan kewajiban yang sama seperti kami.” (ibid., hal. 112)



2. KEYAKINAN H.
MIRZA GHULAM
AHMAD DAN PARA
PENGIKUTNYA

Catatan Penyusun. Bagian ini memberikan kutipan rinci
dari tulisan-tulisan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, di mana be-
liau dengan tegas menyatakan diri sebagai seorang Muslim, de-
ngan jelas menyatakan bahwa beliau mempercayai semua rukun
iman dan rukun Islam sebagaimana diakui oleh Ahlus Sunnah,
dan mendesak para pengikutnya untuk mematuhi agama Islam

dengan kemampuan terbaik mereka.

1. “Inti sari agama kami adalah: Tidak ada tuhan selain Allah
dan Muhammad adalah Utusan Allah.” (lzala Aubam, hal.
137)

2. “Kalimah kami adalah: Tidak ada tuhan selain Allah,
dan Muhammad adalah Utusan Allah. Saya beriman ke-
pada Allah, para malaikat, para rasul, Kitab-kitab yang
diwahyukan, surga dan neraka, serta Hari Kebangkitan.

119



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

120

Saya menerima Al-Qur’an Suci sebagai Kitab Allah, dan
Muhammad (semoga damai dan berkah Allah tercurah atas-
nya) sebagai Nabi yang benar. Saya tidak mengajukan klaim
kenabian. Dan saya tidak menyatakan (N2’ udzubillahi min
dzalik) bahwa ada penambahan atau pengurangan terhadap
Al-Quran Suci sebagaimana diberikan kepada kita oleh
Nabi Suci Muhammad (semoga damai dan berkah Allah
tercurah atasnya). Dan saya bersaksi bahwa beliau adalah
penutup para Nabi dan yang terbesar dari semua nabi, dan
pemberi syafaat bagi para pendosa.” (Anwar al-Islam, hal.
34)

“Betapapun para ulama lawan kami menciptakan kebenci-
an terhadap kami di kalangan masyarakat dan menyatakan
kami kafir dan tidak beriman, serta mencoba membuat
umat Islam percaya bahwa saya, beserta seluruh pengikut
saya, telah menyimpang dari keyakinan Islam dan da-
sar-dasar iman, ini semua adalah fitnah para Maulvi yang
dengki itu. Tidak seorang pun yang memiliki bahkan
sebutir rasa takut kepada Tuhan di hatinya dapat berani
melakukan hal-hal seperti itu. Kelima rukun Islam adalah
iman kami juga. Kami berpegang teguh pada Kitab Allah
yang mana seseorang diperintahkan untuk berpegang te-
guh padanya. Kami percaya bahwa tidak ada yang patut
disembah selain Allah dan bahwa pemimpin kami Hazrat
Muhammad Mustafa SAW adalah Utusan-Nya dan pe-
nutup para nabi dan kami percaya bahwa para malaikat,
kebangkitan orang mati, Hari Kiamat, surga dan neraka,

semuanya adalah kebenaran. Kami beriman bahwa apa pun



2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

yang difirmankan Allah Ta’ala dalam Al-Qur’an Suci, dan
apa pun yang disabdakan oleh Nabi kita SAW, semuanya
adalah benar sebagaimana disebutkan di atas. Kami beri-
man bahwa barang siapa yang mengurangi atau menambah
syariat Islam walau sebesar dzarrah atau meninggalkan apa
yang wajib dan menghalalkan apa yang haram, ia tidak
beriman, dan telah menyimpang dari Islam. Saya mena-
sihati pengikut saya agar mereka beriman kepada Kalimah
suci dari lubuk hati mereka, yakni, bahwa tidak ada tuhan
selain Allah dan Muhammad adalah Utusan Allah, bah-
kan sampai mereka mati, bahwa mereka beriman kepada
semua nabi dan semua kitab yang diwahyukan yang keas-
liannya ditetapkan oleh Qur’an Suci, dan bahwa mereka
menerima sebagai kewajiban puasa, shalat, zakat, dan haji
dan semua yang telah ditetapkan sebagai kewajiban oleh
Allah To’ala dan Utusan-Nya, dan bahwa mereka menerima
sebagai haram semua yang telah diharamkan dan dengan
demikian mengikuti Islam dalam arti yang sebenarnya.

“Sebagai kesimpulan, wajib untuk mengimani semua hal
yang telah disepakati dalam keyakinan dan amalan orang-
orang saleh pada masa awal Islam, dan yang dianggap seba-
gai Islam oleh kesepakatan Ahlus Sunnah. Saya memanggil
langit dan bumi untuk bersaksi bahwa inilah iman saya,
dan barang siapa menisbahkan kepada saya apa pun yang
bertentangan dengan agama ini, ia, dengan meninggalkan
rasa takut kepada Tuhan dan kejujuran, sedang melakukan
fitnah terhadap saya; dan pada Hari Penghakiman saya

akan mengajukan tuntutan terhadapnya tentang kapan ia

121



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

122

membelah dada saya dan melihat bahwa alih-alih pengaku-
an saya di atas, saya sebenarnya di dalam hati menentang
pernyataan-pernyataan ini. Waspadalah, sesungguhnya
laknat Allah menimpa para pendusta dan pembuat fitnah.”
(Ayyam as-Sulh, hal. 86-87)

“Dan saudara-saudara, kalian tahu bahwa pernyataan ke-
kafiran [terhadap saya] tidak didasarkan pada penyelidikan
yang tepat dan tidak mengandung sedikit pun kebenaran.
Sebaliknya semua pernyataan itu adalah fitnah belaka yang
didasarkan pada tipu daya, ketidakadilan, dan kebohong-
an, karena kedengkian pribadi. Orang-orang ini tahu betul
bahwa saya adalah seorang mukmin dan mereka telah me-
lihat dengan mata kepala sendiri bahwa saya adalah seorang
Muslim, bahwa saya beriman kepada Tuhan Yang Maha
Esa yang tidak ada sekutu bagi-Nya, bahwa saya mengakui
Kalimah: Tidak ada tuhan selain Allah, bahwa saya meneri-
ma Kitab Allah, Al-Qur’an, dan Utusan-Nya Muhammad
SAW sebagai penutup para Nabi, dan saya beriman kepada
para malaikat, Hari Kiamat, surga dan neraka, bahwa saya
mendirikan shalat dan berpuasa, bahwa saya termasuk Ahli
Kiblat [mereka yang menghadap ke arah shalat umat Islam],
bahwa saya menganggap haram semua yang telah dinya-
takan haram oleh Nabi Suci dan halal semua yang telah
dinyatakan halal oleh beliau, bahwa saya tidak menambabh,
maupun mengurangi apa pun dari Syariat, bahkan tidak
sebesar dzarrah pun, dan bahwa saya menerima semua yang
telah sampai kepada kita dari Utusan Allah, baik saya me-

mahami rahasianya atau tidak, dan bahwa dengan karunia



2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

Allah, saya adalah seorang mukmin dan ahli tauhid.” (NVur
al-Hag, vol. i, hal. 5)

“Segala upaya dilakukan dengan segala cara untuk meng-
hancurkan dan melenyapkan saya. Berbagai macam doku-
men kekafiran (kufr) disiapkan untuk melawan kami. Kami
dianggap lebih buruk bahkan dari orang-orang Kristen dan
Yahudi, meskipun kami beriman, dengan jiwa dan raga
kami, pada Kalimah Tayyibah: Tidak ada tuhan selain Allah
dan Muhammad adalah Utusan Allah. Kami mengang-
gap Al-Qur’an Suci sebagai kitab Tuhan yang benar dan
sempurna, dan menerimanya dengan segenap ketulusan
hati sebagai penutup Kitab-kitab, dan dengan segenap
ketulusan hati kami meyakini Nabi Suci (semoga damai
dan berkah Allah tercurah atasnya) sebagai penutup para
nabi. Kami menunaikan shalat yang sama, menghadap ke
Kiblat yang sama, berpuasa di bulan Ramadan dengan cara
yang sama. Tidak ada perbedaan dalam Haji dan Zakat
kami. Maka, tidak dimengerti, apa alasan kami dinyatakan
lebih buruk bahkan dari orang-orang Yahudi dan Kristen.
Mencaci maki kami siang dan malam dianggap menda-
tangkan pahala surgawi. Bagaimanapun, ada hal yang di-
sebut kemuliaan akhlak. Jalan para pencela kami itu hanya
diikuti oleh mereka yang imannya telah terampas dan yang
hatinya telah menjadi hitam.” (7afsir Surah Al-Fatihah, hal.
297-298)

“Siapa yang tidak tahu bahwa sangatlah pelik untuk me-
nyatakan kafir seseorang yang merupakan Muslim ahli

tauhid dan Ahli Kiblat, terutama ketika Muslim tersebut

123



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

124

menyatakan berulang kali melalui tulisan dan ceramahnya
bahwa ia adalah seorang Muslim, dan bahwa ia beriman
kepada Allah dan Utusan-Nya serta kepada para malaikat
dan kitab-kitab dan rasul-rasul Allah Ta'ala, dan kepada
kehidupan setelah mati sebagaimana telah dijelaskan oleh
Allah Ta'ala dan Utusan-Nya SAW dalam ajaran mereka;
dan sebagai tambahan ia terikat oleh semua perintah yang
berkaitan dengan puasa dan shalat sebagaimana dijelaskan
oleh Allah dan Utusan-Nya, SAW. Untuk menyatakan
Muslim seperti itu sebagai kafir, bahkan dengan kekafiran
yang besar dan Dajjal, adalah perbuatan orang-orang yang
tidak menjaga diri dari kejahatan dan tidak takut kepada
Tuhan, dan yang tidak memiliki kebiasaan untuk berpra-
sangka baik terhadap orang lain.” (Ainah Kamalat Islam,
hal. 33)

“Orang-orang ini menipu massa dan menyesatkan mereka
ke dalam kesalahan berpikir bahwa kami telah mencipta-
kan Kalimah baru atau shalat baru. Jawaban apa yang dapat
saya berikan terhadap fitnah semacam itu? Dengan reka-
yasa serupa mereka menempatkan seorang manusia yang
rendah dalam Trinitas. Lihatlah, kami adalah Muslim dan
termasuk Umat [pengikut] Muhammad. Bagi kami, mere-
kayasa bentuk shalat baru atau berpaling dari Kiblat adalah
tindakan kekafiran (ufr). Kami menerima semua perintah
Nabi Suci dan percaya bahwa mengabaikan perintah kecil
sekalipun berarti kerusakan. Pengakuan saya tunduk pada
Firman Allah dan sabda Nabi Suci. Kami tidak memperke-

nalkan Kalimah baru, bentuk shalat baru, Haji baru, atau



2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

masjid kami sendiri yang terpisah dengan mengabaikan
ketaatan kepada Nabi Suci. Misi kami adalah pengabdian
pada agama ini [Islam], menjadikannya unggul atas semua
agama lain, dan mengikuti Qur'an Suci dan tradisi-tradisi
yang terbukti berasal dari Nabi Allah. Kami menganggap
perlu untuk mengikuti bahkan Hadis yang lemah jika ti-
dak bertentangan dengan Qur’an Suci. Kami menganggap
Bukhari dan Muslim [dua kompilasi Hadis] sebagai kitab
yang paling dapat dipercaya setelah Kitab Allah [Al-Qur’an
Suci].” (Rubani Khazain No. 2, kumpulan ceramah dan
pidato Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, vol. vii, hal. 138)
“Agama kami adalah Islam yang sama. Ia tidak baru. Ada
shalat yang sama, puasa yang sama, haji yang sama, dan
zakat yang sama. Namun ada perbedaan ini bahwa kewa-
jiban-kewajiban tersebut [kini] hanya mengambil bentuk
lahiriah saja, tanpa semangat yang benar di dalamnya; kami
ingin meniupkan ke dalamnya semangat keikhlasan. Kami
ingin agar kewajiban-kewajiban ini dilaksanakan dengan
cara yang membuahkan hasil yang saat ini hilang.” (Rubani
Khaza’in No. 2, vol. ix, hal. 312)

“Kalian, yang telah mengambil baiat di tangan saya, harus
mengerti bahwa kalian telah berjanji untuk mengutamakan
agama di atas kehidupan duniawi. Jadi ingatlah bahwa baiat
kalian ini adalah dengan Allah. Sejauh mungkin teguhlah
pada baiat ini, berpeganglah pada shalat, puasa, haji, zakat,
perintah-perintah Syariat, dan hindari setiap kejahatan dan
bayang-bayang dosa. Jemaat kami harus menjadi teladan

yang murni bagi orang lain. Pengakuan di bibir tidak ada

125



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

126

artinya jika tidak disertai dengan perbuatan yang sesuai.”
(Rubani Khaza'’in No. 2, vol. v, hal. 453)

“Para nabi datang dengan tujuan mengubah agama, meng-
ubah kiblat [arah orang shalat], membatalkan beberapa sya-
riat [yang ada] dan memperkenalkan beberapa syariat baru.
Tetapi dalam kasus saya, tidak ada dakwahan revolusi sema-
cam itu. Islam yang ada adalah Islam yang sama seperti sebe-
lumnya, shalat yang sama seperti sebelumnya, Nabi Pilihan
yang sama seperti sebelumnya, dan Kitab Suci yang sama
seperti sebelumnya. Seseorang tidak perlu menghilangkan
hal semacam itu dari iman yang asli sehingga menimbulkan
begitu banyak kebingungan. Pengakuan sebagai Al-Masih
yang Dijanjikan akan berbahaya, dan patut diperlakukan
dengan hati-hati, jika, seiring dengan pengakuan ini, ada
perubahan—naudzubillahi min dzalik—dalam ketentuan
syariat, sehingga beberapa praktik syariat kami agak berbe-
da dari praktik Muslim lainnya. Ketika tidak ada satu pun
dari hal ini, dan satu-satunya masalah yang diperdebatkan
adalah hidup atau matinya Yesus, pengakuan sebagai Al-
Masih yang Dijanjikan hanyalah cabang dari masalah ini,
dan pengakuan ini tidak berarti perubahan dalam prakeik
iman, juga tidak berdampak buruk pada prinsip-prinsip
Islam, lalu adakah perlunya mukjizat atau tanda besar un-
tuk ditunjukkan agar pengakuan ini diterima, yang mana
tuntutan akan hal itu adalah kebiasaan lama orang-orang
dalam hal pengakuan kenabian? Apakah sulit bagi orang
yang berpikiran adil dan takut akan Tuhan untuk meneri-

ma seorang Muslim yang diutus Tuhan untuk mendukung



2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

11.

Islam dan yang tujuannya adalah agar ia memperjelas kepa-
da orang-orang keindahan Islam, dan membuktikan bahwa
Islam bebas dari keberatan filsafat modern, dan membuat
umat Islam condong pada cinta kepada Allah dan Rasul?
“Jika dakwahan sebagai Al-Masih yang dijanjikan itu me-
ngandung tuntutan-tuntutan yang berdampak buruk ter-
hadap ketentuan-ketentuan syariat dan pokok-pokok aki-
dah, maka hal itu benar-benar akan menjadi sesuatu yang
mengerikan. Apa yang harus dicermati adalah kebenaran
Islam apa yang telah saya ubah dengan pengakuan saya?,
dan manakah perintah-perintah Islam yang di dalamnya
telah saya buat penambahan atau pengurangan bahkan satu
titik pun? Benar, saya telah menafsirkan sebuah nubuat de-
ngan cara yang diwahyukan kepada saya oleh Allah Ta’ala
di zaman ini. Al-Qur’an Suci adalah saksi atas kebenaran
penafsiran ini, demikian pula tradisi-tradisi yang dapat
dipercaya dari Nabi Suci. Lalu mengapa ada begitu ba-
nyak keributan dan kegemparan?” (Ainah Kamalat Islam,
hal. 339)

“Sungguh tidak masuk akal untuk membayangkan bahwa
dalam menerima dakwahan saya, terdapat kekhawatiran
akan merusak akidah. Saya gagal memahami apa yang
dapat menyebabkan kerusakan itu? Kerusakan hanya akan
terjadi jika orang yang rendah ini memaksa orang-orang
untuk mengikuti ajaran baru, yang bertentangan dengan
ajaran Islam, misalnya jika saya menyatakan sesuatu yang
halal menjadi haram atau sebaliknya, atau telah memper-

kenalkan perubahan apa pun dalam keyakinan akidah yang

127



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

12.

128

esensial bagi keselamatan, atau telah memperkenalkan pe-
nambahan atau pengurangan dalam masalah puasa, shalat,
haji, zakat, dll. yang merupakan kewajiban yang ditetapkan
oleh Syariat. Misalnya, jika saya menetapkan sepuluh atau
dua shalat sebagai pengganti lima shalat sehari, atau me-
netapkan puasa dua bulan sebagai pengganti satu bulan,
atau puasa kurang dari satu bulan, maka seharusnya ada
kerugian rohani total, bahkan kekafiran dan kehancuran.
Tetapi ketika situasinya adalah bahwa orang yang rendah
ini berulang kali hanya mengatakan ini: “Wahai saudaraku,
saya tidak membawa agama baru atau ajaran baru, tetapi
saya adalah salah seorang dari kalian, dan seorang Muslim
seperti kalian, dan bagi kita umat Islam tidak ada kitab lain
untuk diikuti selain Al-Qur’an Suci, juga tidak ada kitab
wahyu lain yang mana kami mengajak orang lain untuk
mengikutinya, dan ketika saya menegaskan bahwa selain
Ahmad dari Arab, penutup para Nabi SAW, tidak ada
satu pun yang dapat membimbing kita dan tidak ada satu
pun yang harus diikuti oleh kita, dan tidak ada satu pun
yang kami ingin orang lain untuk mengikutinya, lalu di
manakah letak risiko bagi seorang Muslim yang taat untuk
menerima dakwahan saya yang didasarkan pada wahyu dari
Allah?” (lzala Aubam, hal. 181-182)

“Adalah fitnah belaka dari Muhammad Husain yang ia
nisbahkan kepada saya bahwa saya mengingkari mukjizat
para nabi as, atau bahwa saya sendiri mendakwah kena-
bian, atau bahwa, naudzubillahi mindzalik, saya tidak

menganggap Hazrat Muhammad Mustafa, semoga damai



2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

13.

14.

dan berkah Allah tercurah atasnya, sebagai penutup para
nabi, atau bahwa saya tidak beriman kepada para malaikat
atau kepada akidah Islam seperti kebangkitan, dll. atau
bahwa saya meremehkan dasar-dasar Islam seperti puasa
dan shalat atau menganggapnya tidak perlu. Tidak, Allah
Yang Mahaperkasa adalah saksi bahwa saya beriman kepada
semua ini, dan menganggap seseorang yang tidak beriman
pada prinsip-prinsip dan amalan-amalan ini sebagai orang
yang terkutuk dan merugi di dunia ini dan di Akhirat.”
(Anjam Atham, hal. 45)

“Harus dipahami mengapa seorang Muslim disebut
Muslim? Seorang Muslim adalah orang yang mengatakan
bahwa Islam itu benar, Hazrat Muhammad SAW adalah
Nabi, dan Al-Qur’an adalah Kitab samawi. Tersirat bahwa
ia menerima bahwa ia tidak akan meninggalkan akidah ini
baik dalam keyakinan, maupun dalam ibadah, maupun
dalam perbuatan, dan bahwa semua ucapan dan perbuat-
annya akan dibatasi di dalamnya.” (Rubani Khazain No. 2,
vol. v, hal. 163)

“Segala sesuatu yang jejak dan tandanya tidak ditemukan
dalam Al-Qur’an Suci dan Hadis, malahan bertentangan
dengan keduanya, menurut pendapat saya adalah pelang-
garan dan kekafiran. Namun hanya sedikit yang sampai ke
dasar Firman Suci dan memahami rahasia-rahasia tersirat
dari nubuat-nubuat Ilahi. Saya tidak menambah, maupun
mengurangi apa pun dari, agama [Islam]. Saudara-saudara,
agama saya sama dengan agama kalian, Nabi mulia yang

sama adalah pemimpin saya sebagaimana ia juga pemimpin

129



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

15.

16.

17.

130

kalian, dan Al-Qur’an Suci yang sama adalah Penuntun
saya, kekasih saya, dan wasiat saya, yang mana iman kepa-
danya adalah wajib bagi kalian juga.” (Majmua Ishtiharat,
vol. i, hal. 232)

“Ingatlah bahwa jalan kami persis sama dengan jalan Nabi
Suci SAW dan para sahabatnya yang mulia.” (Rubani
Khaza’in No. 2, vol. x, hal. 107)

“Dengan memutarbalikkan dan mengubah makna buku-
buku saya, seperti orang-orang Yahudi, dan dengan mema-
sukkan banyak hal asing, ratusan keberatan telah diajukan
terhadap saya, seolah-olah saya mendakwahkan kenabian
hakiki, seolah-olah saya meninggalkan Al-Qur’an Suci, seo-
lah-olah saya mencaci para nabi Allah dan menghina mere-
ka, dan seolah-olah saya mengingkari mukjizat. Maka saya
menyerahkan seluruh kasus saya ke hadapan Allah T2ala
dan saya tahu dengan pasti bahwa dengan Karunia-Nya,
Dia akan memutuskan demi kebaikan saya karena sayalah
pihak yang dizalimi.” (Chashma-i Marifat, hal. 319)
“Orang-orang tidak memahami perkataan saya dan menga-
takan bahwa orang ini mengaku kenabian. Tetapi Tuhan
tahu bahwa perkataan mereka ini adalah kebohongan yang
nyata. Tidak ada sebutir pun kebenaran di dalamnya, juga
tidak ada dasar apa pun untuk itu. Mereka telah merekayasa
fitnah ini untuk menghasut orang-orang agar menyatakan
saya kafir, mencaci saya, mengutuk saya dan menunjukkan
permusuhan terhadap saya, dan menciptakan perpecahan
di antara orang-orang beriman. Demi Allah, saya beriman

kepada Allah dan Utusan-Nya, dan saya beriman bahwa



2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya

18.

19.

beliau adalah penutup para Nabi.” (Hamamat al-Bushra,
hal. 81; edisi baru hal. 289)

“Jika semua Kitab Allah Ta’ala diteliti dengan cermat, akan
ditemukan bahwa semua nabi telah mengajarkan hal ini:
‘Berimanlah kepada Allah Ta’ala Yang Esa, tanpa sekutu,
dan berimanlah juga kepada kerasulan kami’. Itulah sebab-
nya seluruh Umat diajarkan inti ajaran Islam dalam dua
kalimat ini: Tidak ada Tuhan selain Allah, dan Muhammad
adalah Utusan Allah.” (Hagigat al-Wahy, hal. 111)
“Seorang pria dari Provinsi Perbatasan Barat Laut meng-
ajukan pertanyaan: ‘Kekurangan apa yang masih tersisa
dalam agama [Islam] yang Anda datang untuk mem-
perbaikinya?” Hazrat Mirza Ghulam Ahmad menjawab:
‘Tidak ada kekurangan dalam perintah-perintah tersebut.
Shalat, puasa, haji, Kiblat, Zakat, dan Kalimah kami adalah
sama. Setelah berlalunya beberapa waktu, kelesuan mera-
yap ke dalam pemenuhan perintah-perintah ini. Banyak
orang menjadi lalai terhadap Keesaan Allah yang sempurna.
Maka Dia membangkitkan seorang hamba yang membuat
orang-orang berpegang teguh pada Syariat secara baru.
Kelesuan muncul setelah seratus tahun. Sekitar seratus ribu
Muslim telah menjadi murtad, dan Anda berpikir tidak ada
seorang pun [yaitu seorang Pembaharu] yang dibutuhkan?
Orang-orang meninggalkan Qur’an Suci. Mereka tidak ada
hubungannya dengan Sunnah Nabi. Mereka menganggap
adat istiadat mereka sebagai agama mereka. Namun Anda
berpikir, tidak ada seorang pembaharu pun yang dibu-
tuhkan’.” (Rubani Khaza'’in No. 2, vol. x, halaman 451)

131



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

20.

132

Peristiwa ini terjadi di Lahore pada 25 Mei 1908, satu hari
sebelum kewafatan Hazrat Mirza.

“Pada akhirnya, saya sekali lagi menyatakan di hadapan
masyarakat umum, bahwa saya bersumpah demi Allah Yang
Mahakuasa bahwa saya bukan seorang kafir. Keyakinan saya
adalah: Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad ada-
lah Utusan Allah. Dan mengenai Nabi Suci, saya meyakini
[ayat Al-Qur’an]: Beliau adalah Utusan Allah dan Khatam
an-nabiyyin. Saya bersumpah atas kebenaran pernyataan
saya ini sebanyak nama-nama suci Tuhan, dan sebanyak
huruf dalam Al-Quran Suci, dan sebanyak keutamaan
Nabi Suci dalam pandangan Tuhan. Tidak ada satu pun ke-
yakinan saya yang bertentangan dengan perintah-perintah
Allah dan Nabi Suci. Barang siapa berpikir sebaliknya, ia
sendiri berada dalam kesalahpahaman. Barang siapa meng-
anggap saya kafir bahkan sekarang dan tidak berhenti dari
takfir [menyebut seorang Muslim kafir], biarlah ia mengi-
ngat dengan pasti bahwa ia akan ditanyai setelah mati. Saya
bersumpah demi Allah Ta’ala bahwa saya memiliki iman
kepada Allah dan Nabi Suci sedemikian rupa sehingga jika
semua keyakinan zaman ini diletakkan dalam timbang-
an melawan keyakinan saya, maka dengan karunia Yang
Mahatinggi, keyakinan saya akan lebih berat” (Karamat
as-Sadigeen, hal. 25)



3. MASALAH KHATAM
AN-NABIYYIN

Catatan Penyusun. Bukti yang diberikan dalam dua Bagian
pertama sudah cukup untuk membuktikan kasus kami bahwa
kami adalah Muslim. Meskipun demikian, kami tidak puas
hanya dengan itu, tetapi melanjutkan untuk membahas secara
rinci berbagai alasan yang dikutip oleh para tergugat mengenai
mengapa mereka menganggap kami kafir. Sebagian besar bukti
lainnya bersifat demikian.

Tuduhan utama terhadap Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
adalah bahwa beliau mengingkari bahwa Nabi Suci Muhammad
adalah Penutup para Nabi, dan bahwa beliau sendiri mengaku
sebagai seorang nabi. Poin pertama yang perlu dicatat adalah
bahwa istilah yang digunakan untuk Nabi Suci dalam hubungan
ini dalam Qur'an Suci adalah Kbhatam an-nabiyyin. Di seluruh
tulisannya, Hazrat Mirza menegaskan dengan kata-kata yang
jelas bahwa beliau meyakini Nabi Suci Muhammad sebagai
Khatam an-nabiyyin. Tidak satu kalimat pun dapat ditemukan
yang menyatakan sebaliknya. Oleh karena itu, apa pun yang

mungkin dikatakan mengenai penafsiran istilah ini, Hazrat

133



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Mirza tidak dapat dituduh mengingkari bahwa Nabi Suci adalah
Khatam an-nabiyyin. Karena itu, beliau tidak dapat disebut kafir
atas dasar ini karena apa yang disyaratkan bagi seseorang untuk
disebut Muslim adalah iman kepada Al-Qur’an sebagaimana
diwahyukan dalam bahasa Arab, bukan iman kepada penafsiran
Al-Qur’an.

Maka dari itu, Bagian 3.1 memberikan kutipan-kutipan
dari tulisan-tulisan Hazrat Mirza untuk menunjukkan bahwa,
dengan menggunakan istilah Al-Quran Kbhatam an-nabiyyin,
beliau menyatakan keyakinan penuh beliau bahwa Nabi Suci
Muhammad adalah demikian. Bagian 3.2 menunjukkan makna
dan penafsiran apa yang beliau berikan untuk istilah ini. Beliau
dengan jelas menulis berkali-kali bahwa makna Nabi Suci se-
bagai Khatam an-nabiyyin adalah bahwa setelah beliau tidak
ada nabi yang dapat datang, baik nabi baru maupun nabi dari
masa lalu. Dengan memegang keyakinan ini, beliau jelas tidak
mungkin mengaku sebagai nabi sendiri, dan dalam Bagian 3.3
dikumpulkan beberapa pernyataan beliau di mana beliau mem-
bantah tuduhan palsu yang dilontarkan terhadap beliau bahwa

beliau mengaku sebagai seorang nabi.

7.1. Keyakinan pada Khatam an-nabiyyin

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad dan anggota Jemaat
Ahmadiyah Lahore meyakini bahwa Nabi Suci SAW tercurah
atasnya, adalah Khatam an-nabiyyin. Hazrat Mirza menulis se-

bagai berikut:

134



3. Masalah Khatam an-nabiyyin

“Saya meyakini bahwa Nabi Suci Muhammad, SAW, ada-
lah Khatam (Penutup) para Nabi.” (Ainah Kamalat Islam,
hal. 21)

“Saya beriman bahwa Nabi Suci Muhammad, SAW, adalah
Khatam an-nabiyyin, dan saya mengetahui dengan kepas-
tian yang sempurna dan saya sangat meyakini bahwa Nabi
Suci kita adalah Khatam al-anbiya.” (Nishan Asmani, hal.
28)

“Saya berpendapat bahwa Utusan kita Muhammad
Mustafa, damai atasnya, adalah rasul yang paling utama
dan Khatam an-nabiyyin” (Hamamat al-Bushra, hal. 8;
edisi baru hal. 36)

“Saya beriman kepada Tuhan dan Utusan-Nya, dan saya
juga beriman bahwa Nabi Suci, damai atasnya, adalah
Khatam an-nabiyyin.” (ibid., hal. 81; edisi baru hal. 290)
“Keyakinan saya adalah bahwa Pemimpin dan Tuan kita
Hazrat Muhammad, damai atasnya, adalah Khatam
al-anbiya.” (Kitab al-Barriyya, hal. 182, catatan kaki)
“Kami beriman bahwa tidak ada yang patut disembah sela-
in Allah Yang Mahakuasa, dan Pemimpin kita Muhammad
Mustafa, damai atasnya, adalah Utusan-Nya dan Khatam
al-anbiya.” (Ayyam as-Sulh, hal. 86-87)

“Mengenai keyakinan, apa yang Tuhan inginkan darimu
adalah bahwa Tuhan itu Esa, dan Muhammad, damai
atasnya, adalah Nabi-Nya dan Khatam al-anbiya, dan yang
terbesar.” (Kishti-i Nub, hal. 15)

135



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

8. “Khatamnya kenabian pada Nabi Suci bukan hanya karena
beliau adalah yang terakhir dalam urutan waktu, tetapi juga
karena semua pencapaian kenabian telah disempurnakan
bersamanya.” (Lecture on Islam di Sialkot, hal. 6)

9. “Zaman kenabian Nabi Suci, damai atasnya, membentang
hingga Hari Kiamat, dan beliau adalah Khatam al-anbiya.”
(Chashma-i Ma’rifat, hal. 82)

10. “Saya telah menulis berulang kali bahwa adalah fakta yang
nyata dan sebenarnya bahwa Pemimpin dan Tuan kita,
damai atasnya, adalah Khatam al-anbiya.” (ibid., hal. 324,
catatan kaki)

11. “Saya bersumpah demi Tuhan Yang Mahakuasa bahwa
saya bukan seorang kafir. Keyakinan saya adalah: Tidak ada
tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah Utusan Allah.
Dan mengenai Nabi Suci, saya meyakini [ayat Al-Qur’an]:
Beliau adalah Utusan Allah dan Khatam an-nabiyyin. Saya
bersumpah atas kebenaran pernyataan saya ini sebanyak
nama-nama suci Tuhan, dan sebanyak huruf dalam Qur’an
Suci, dan sebanyak keutamaan Nabi Suci dalam pandangan
Tuhan. Tidak ada satu pun keyakinan saya yang bertentang-
an dengan perintah-perintah Tuhan dan Rasul.” (Karamatr
as-Sadigeen, hal. 25)

7.2. Makna Khatam an-nabiyyin
Dalam tulisan-tulisannya, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad te-
lah menjelaskan makna istilah Khatam an-nabiyyin (atau istilah

yang sinonim Khatam al-anbiya) sebagai berikut:

136



3. Masalah Khatam an-nabiyyin

Setelah mengutip ayat Khatam an-nabiyyin dalam bahasa
Arab, beliau kemudian menerjemahkan dan menjelas-
kannya dalam bahasa Urdu sebagai berikut: “Artinya:
Muhammad bukanlah bapak dari seorang laki-laki di an-
tara kamu, tetapi ia adalah Utusan Tuhan dan orang yang
mengakhiri para nabi. Ayat ini juga dengan jelas menya-
takan bahwa setelah Nabi kita, damai atasnya, tidak akan
ada utusan (rasul) yang datang ke dunia.” (lzala Auham,
hal. 614)Perlu dicatat bahwa Hazrat Mirza di sini telah
menerjemahkan istilah Arab Khatam an-nabiyyin ke dalam
bahasa Urdu sebagai orang yang mengakhiri para nabi.
“Qur’an Suci tidak mengizinkan kedatangan utusan (rasul)
mana pun setelah Khatam an-nabiyyin, baik yang baru ma-
upun yang lama.” (ibid., hal. 761)

“Keadaan Nabi Suci kita sebagai Khatam an-nabiyyin ada-
lah penghalang bagi kedatangan nabi lainnya.” (ibid., hal.
575)

“Muhammad bukanlah bapak dari seorang laki-laki di
antara kamu, tetapi ia adalah Utusan Tuhan dan Khatam
an-nabiyyin. Tidakkah kamu tahu bahwa Tuhan Yang
Maha Penyayang telah menyatakan Nabi Suci kita secara
mutlak sebagai Khatam al-anbiya, dan dalam penjelasan
ayat ini, Nabi kita telah bersabda: ‘Tidak akan ada nabi
setelahku’.” (Hamamat al-Bushra, hal. 20; edisi baru hal.
81-82)

“Nabi Suci telah berulang kali bersabda bahwa tidak akan
ada nabi yang datang setelah beliau, dan hadis “Tidak akan
ada nabi setelahku’ begitu terkenal schingga tidak ada

137



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

138

seorang pun yang meragukan keasliannya. Dan Qur’an
Suci, yang setiap katanya adalah mutlak, dalam ayatnya ‘ia
adalah utusan Tuhan dan Khatam an-nabiyyin’, menegas-
kan bahwa kenabian, pada kenyataannya, telah berakhir
dengan Nabi Suci kita.” (Kitab al-Barriyya, hal. 184, catat-
an kaki)

“Dengan cara yang sama, dengan bersabda “Tidak akan ada
nabi setelahku’, beliau [Nabi Suci] menutup pintu secara
mutlak bagi nabi baru atau nabi yang kembali.” (Ayyam
as-Sulp, hal. 152)

“Setelah khatamnya kenabian, tidak ada nabi lebih lanjut
yang dapat datang dalam Islam.” (Raz Hagiqat, hal. 16)
“Saya sangat meyakini bahwa Nabi Suci kita Muhammad,
damai atasnya, adalah Khatam al-anbiya, dan setelah beliau
tidak akan ada nabi yang datang bagi umat ini, tidak yang
baru maupun yang lama.” (NVishan Asmani, hal. 28)

“Fakta sebenarnya, yang saya saksikan dengan kesaksian
tertinggi, adalah bahwa Nabi kita, damai atasnya, adalah
Khatam al-anbiya, dan setelah beliau tidak akan datang
nabi mana pun, tidak yang lama ataupun yang baru.”
(Anjam Atham, hal. 27, catatan kaki)

“Kabar ini diberikan hanya oleh Tuhan Yang mengutus
Nabi Suci kita, damai atasnya, setelah semua nabi, un-

tuk mengumpulkan semua bangsa di bawah panjinya.”

(Hagqigat al-Wahy, Lampiran, hal. 44)



3. Masalah Khatam an-nabiyyin

7.3. Bantahan terhadap pengakuan kenabian

Hingga akhir hayatnya, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

terus-menerus membantah tuduhan bahwa beliau mengaku

sebagai seorang nabi, sebagaimana ditunjukkan di bawah ini.

1.

“Adalah fitnah total oleh [Maulavi] Muhammad Husain
[Batalvi] untuk menisbahkan kepada saya bahwa saya
mengingkari mukjizat dan bahwa saya mendakwahkan
kenabian, dan bahwa saya tidak menganggap Nabi Suci
sebagai Khatam al-anbiya, naudzubillahi min dzalik...
Tidak, sebaliknya, Tuhan adalah Saksi bahwa saya mengi-
mani semua hal ini, dan adapun mereka yang menolak ke-
yakinan dan amalan [Islam] ini, saya menganggap mereka
terkutuk dan merugi di dunia ini dan di akhirat.” (Majmu'a
Ishtibarat, vol. ii, hal. 257)

“Orang-orang itu telah merekayasa kebohongan terhadap
saya yang mengatakan bahwa orang ini mendakwahkan
sebagai seorang nabi.” (Hamamat al-Bushra, hal. 8; edisi
baru hal. 36)

“Orang-orang tidak memahami perkataan saya dan menga-
takan bahwa orang ini mendakwahkan kenabian. Tetapi
Tuhan tahu bahwa perkataan mereka ini adalah kebohong-
an yang nyata. Tidak ada sebutir pun kebenaran di dalam-
nya, juga tidak ada dasar apa pun untuk itu.” (ibid., hal. 81;
edisi baru hal. 289)

“Sebagai bentuk rekayasa, mereka memfitnah saya dengan
mengatakan bahwa saya telah membuat dakwahan kenabi-

an. Tetapi harus diingat bahwa semua ini adalah rekayasa.

139



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

140

Keyakinan kami adalah bahwa pemimpin dan tuan kami,
Muhammad Mustafa, damai atasnya, adalah Khatam
al-anbiya.” (Kitab al-Barriyya, hal. 182, catatan kaki)
“Saya tidak membuat dakwahan kenabian. Ini adalah ke-
keliruan Anda, atau Anda memiliki motif tertentu dalam
pikiran. Apakah suatu keharusan bahwa orang yang meng-
aku mendapat wahyu juga harus menjadi seorang nabi?”
(Jang Muqaddas, hal. 67)

“Para penentang yang jahil menuduh saya bahwa orang
ini mendakwah sebagai seorang nabi atau rasul. Saya tidak
membuat dakwahan semacam itu.” (Pamflet Ayk Ghalati
Ka Izala)

“Dapatkah seorang penipu celaka yang mendakwah ke-
rasulan dan kenabian bagi dirinya sendiri memiliki iman
kepada Qur’an Suci? Dan dapatkah seorang pria yang ber-
iman kepada Qur’an Suci, dan meyakini ayat ‘Dia adalah
Utusan Tuhan dan Khatam an-nabiyyin’ sebagai firman
Tuhan, mengatakan bahwa dia adalah seorang utusan
dan seorang nabi setelah Nabi Suci Muhammad?” (Anjam
Atham, hal. 27, catatan kaki)

“Kebodohan lainnya adalah bahwa, untuk memprovokasi
orang-orang yang jabil, mereka mengatakan bahwa orang
ini telah mengaku kenabian. Ini adalah fitnah sepenuhnya
di pihak mereka.” (Hagiqat al-Wahy, hal. 390)

“Betapa jahil, bodoh, dan menyimpang dari kebenaran,
untuk mengatakan bahwa kenabian telah didakwahkan.”
(ibid., Lampiran, hal. 68)



3. Masalah Khatam an-nabiyyin

10. “Dalam menghadapi Ulama saat ini, hamba yang rendah
ini telah bersumpah berkali-kali demi Tuhan bahwa saya ti-
dak mendakwahkan kenabian apa pun. Tetapi orang-orang
ini tetap tidak berhenti menyatakan saya sebagai orang
kafir.” (Surat kepada Maulavi Ahmad-ullah dari Amritsar,
27 Januari 1904)

141



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

142



4. Wahyu dalam Islam

4. WAHYU DALAM
ISLAM

Catatan Penyusun. Bagian ini dan beberapa Bagian ber-
ikutnya membahas masalah-masalah tertentu dalam Islam,
yang kegagalan untuk memahaminya dengan benar, telah
menimbulkan kesalahpahaman bahwa Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad mengaku sebagai nabi. (Atau dapat dikatakan bahwa
pihak-pihak tertentu telah menyalahartikan masalah-masalah
ini untuk menciptakan kesan bahwa Hazrat Mirza mengaku
sebagai nabi.)

Masalah pertama dan terpenting adalah konsep wahyu Ilahi
(atau Tuhan berbicara kepada manusia) sebagaimana diajarkan
oleh Islam. Dengan berakhirnya kenabian setelah Nabi Suci
Muhammad, bentuk wahyu Ilahi tertinggi, yang khusus bagi
para nabi, juga telah berakhir. Namun bentuk wahyu yang lebih
rendah, yang selalu diterima baik oleh para nabi maupun orang-
orang suci yang bukan nabi, masih terus berlanjut. Bagian ini
menetapkan dari Qur'an Suci dan Hadis bahwa wahyu terus
berlanjut di kalangan umat Islam, dan menjelaskan tujuannya.

Bagian ini memberikan contoh-contoh wahyu yang datang

143



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kepada bukan nabi, termasuk contoh-contoh wahyu kepada
para Sahabat Nabi Suci selama masa hidup beliau. Kemudian
mengutip secara luas dari tulisan-tulisan otoritas keagamaan
dan ulama Muslim yang diakui, dari masa awal Islam hingga
hari ini, untuk menunjukkan bahwa wahyu terus berlanjut dan
memberikan contoh-contoh nyata wahyu yang datang kepada

berbagai wali.

8.1. Al-Qur'an dan Hadis tentang keberlanjutan
wahyu
Menurut Qur’an Suci, karakteristik khusus dari agama yang
benar adalah bahwa agama itu mengajak kepada Tuhan yang
hidup, Yang mendengarkan doa orang-orang yang menderita,
menghilangkan kesulitan mereka, dan berbicara kepada hamba-
hamba-Nya. Ayat-ayat berikut mengilustrasikan poin ini:

1. Ibrahim berkata kepada ayahnya yang penyembah berhala:
“Mengapa kamu menyembah sesuatu yang tidak mende-
ngar, tidak melihat, dan tidak dapat menolongmu sedikit
pun?” (19:42).

2. Tuhan mengecam para penyembah anak lembu emas de-
ngan berfirman: “Tidakkah mereka memperhatikan bahwa
patung anak lembu itu tidak dapat berbicara kepada mere-
ka dan tidak dapat menunjukkan jalan yang lurus kepada
mereka?” (7:148).dan di tempat lain: “Maka tidakkah me-
reka memperhatikan bahwa patung anak lembu itu tidak
dapat memberi jawaban kepada mereka, dan tidak kuasa

menolak mudarat ataupun mendatangkan manfaat kepada
mereka?” (20:89).

144



4. Wahyu dalam Islam

3. Merujuk pada semua penyembah tuhan-tuhan palsu, di-
katakan: Adapun mereka yang mereka mintai selain Allah,

tak dapat mengabulkan mereka sedikit pun “ (13:14).

Oleh karena itu, agama yang benar di setiap zaman meng-
ajak kepada Tuhan yang hidup, Yang berbicara kepada manu-
sia. Setiap pengikut agama dapat membuat klaim lisan bahwa
Islam membawa manusia kepada Tuhan, tetapi untuk mengajak
orang-orang kepada Tuhan berdasarkan pengalaman dan pen-
capaian pribadi seseorang, adalah pekerjaan yang hanya dapat
dilakukan oleh mereka yang disucikan oleh Tuhan sendiri, dan

merupakan pengikut sempurna Nabi Suci Muhammad.

Wahyu kepada bukan nabi

Dengan berakhirnya kenabian pada Nabi Suci Muhammad,
petunjuk yang akan diterima umat manusia telah mencapai
kesempurnaannya. Namun apakah dengan sempurnanya pe-
tunjuk itu, hubungan antara Pencipta dan makhluk-Nya telah
terjalin secara permanen, dan semua manusia di masa depan
akan sampai kepada Tuhan sejak lahir? Atau, akankah orang-
orang masih hanyut menjauh dari Tuhan dan kehilangan jalan
yang lurus, bahkan setelah berakhirnya kenabian? Siapa yang
akan menggantikan tempat para nabi untuk menjalin hubungan
antara Tuhan dan orang-orang yang tersesat, ketika orang-orang
bisa tersesat meskipun ajaran yang sempurna itu ada? Dalam hal
ini, Quran Suci memerintahkan Nabi Suci Muhammad untuk

menyatakan:

145



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Katakanlah: Inilah jalan (agama)-ku, aku dan orang-
orang yang mengikutiku mengajak (kamu) kepada
Allah dengan hujjah yang nyata (pengetahuan yang
pasti).” (12:108)

Oleh karena itu, sebagaimana Nabi Suci mengajak orang-
orang kepada Tuhan melalui cahaya yang diberikan kepadanya
melalui wahyu (“pengetahuan yang pasti”), demikian pula para
pengikutnya yang menerima cahaya wahyu akan menjalin
hubungan antara Tuhan dan makhluk-Nya berdasarkan “pe-
ngetahuan yang pasti”. Orang-orang seperti itu disebut auliya
(bentuk tunggal: wali), atau kekasih-kekasih Allah. Wahyu yang
mereka terima bukanlah wahyu nubuwwah (wahyu kenabian),
melainkan wahyu wilayah (wahyu kewalian), karena yang per-
tama telah berakhir dengan Nabi Suci. Al-Qur’an berfirman

tentang auliya:

“Ingatlah, sesungguhnya wali-wali Allah itu, tidak ada
kekhawatiran terhadap mereka dan tidak (pula) mereka
bersedih hati. (Yaitu) orang-orang yang beriman dan
mereka selalu bertakwa. Bagi mereka berita gembira
(busyra) di dalam kehidupan di dunia dan (dalam kehi-
dupan) di akhirat.” (10:62-64)

Mereka yang mengajak kepada Tuhan, pertama-tama harus
memiliki hubungan yang kuat dengan Tuhan. Cara untuk men-
jalin hubungan ini adalah melalui kewalian (wilayah) dan apa

yang disebut “berita gembira” atau busyra di atas.

146



4. Wahyu dalam Islam

Mengenai apa arti busyra, Nabi Suci menjelaskan ayat di

atas kepada para pengikutnya sebagai berikut:

“Beliau bersabda: Tidak ada yang tersisa dari kena-
bian kecuali mubasyirat [sama dengan busyra]. Orang-
orang bertanya: Apakah mubasyirat itu? Beliau bersab-
da: Mimpi-mimpi yang benar.” (Bukhari, Kitab Tafsir
Mimpi, bab Mubasyirat, 91:5)

“Mimpi-mimpi yang benar” ini berkaitan dengan
kenabian, sebagaimana Nabi Suci diriwayatkan telah
bersabda:

“Mimpi yang baik dari seorang mukmin yang saleh
adalah satu dari empat puluh enam bagian kenabian.”

(Bukhari, op. cit.)

Dan merujuk pada wahyu Nabi Suci sebelum beliau menja-

di nabi, Bukhari mencatat dari Aisyah, istri Nabi:

“Wahyu kepada Nabi Suci bermula pertama kali de-

ngan mimpi-mimpi yang benar.” (Bukhari, Buku 1)

Oleh karena itu wahyu atau wahyu mencakup mimpi-mim-

pi yang benar.

Cara-cara wahyu diturunkan

Qur’an Suci mengatakan:

147



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Dan tidak mungkin bagi seorang manusia bahwa
Allah berkata-kata dengan dia kecuali dengan peran-
taraan wahyu (wahyu), atau di belakang tabir, atau

dengan mengutus seorang utusan.” (42:51)

Oleh karena itu, ada tiga cara komunikasi Ilahi dengan
manusia:

1. Penanaman suatu gagasan ke dalam pikiran, yang disebut
wahyu dalam ayat ini. Nabi Suci telah menggambarkan
cara ini dalam kata-kata: “Roh Kudus telah memasukkan
ini ke dalam hatiku.”

2. “Di belakang tabir” — ini mencakup mimpi, vision (ka-
syaf), mendengar kata-kata inspirasi.

3. “Dengan mengutus seorang utusan” — ini merujuk pada
pengutusan malaikat Jibril, yang terlihat dan kata-katanya

didengar oleh orang yang menerima wahyu tersebut.

Dua cara wahyu yang pertama adalah umum bagi para wali
(auliya) dan para nabi. Yang ketiga adalah khusus bagi para
nabi, dan setelah Nabi Suci Muhammad, cara ini telah berakhir.
Jibril sekarang tidak dapat membawa wahyu semacam ini, yang
dikenal sebagai wahyu nubuwwah — wahyu kenabian. Namun,
dua cara pertama berlaku juga bagi orang-orang yang bukan
nabi, seperti dalam kasus ibu Musa, murid-murid Isa, dan para
wali di kalangan umat Islam. Nabi Suci telah menyebut wahyu
seperti itu sebagai bagian dari kenabian, dan sebuah hadis yang
diakui menunjukkan bahwa akan ada orang-orang di antara

umat Islam yang kepadanya Tuhan akan berbicara:

148



4. Wahyu dalam Islam

“Nabi Suci bersabda: Di antara orang-orang Israel
sebelum kalian, ada orang-orang yang diajak bicara
oleh Tuhan meskipun mereka bukan nabi. Jika ada

seorang seperti itu di antara umatku, dia adalah Umar.”
(Bukhari, Kitab Keutamaan Sahabat, bab Umar; Buku
62, bab 6)

Yang dimaksud dalam hadis ini adalah bahwa sebagaimana
dahulu ada komunikasi Ilahi dengan orang-orang yang bukan
nabi pada bangsa-bangsa sebelum umat Islam, demikian pula
halnya dengan bangsa Muslim. Semua komentator sepakat bah-
wa Umar disebutkan sebagai contoh utama atau luar biasa dari
penerima wahyu.

Oleh karena itu Al-Qur’an dan Hadis sepakat bahwa wahyu
nubuwwah, jenis wahyu yang khusus bagi para nabi, telah ber-
akhir, tetapi komunikasi Ilahi (yang dianggap sebagai sebagian
kenabian) terus berlanjut di kalangan umat Islam. Individu-
individu yang dikaruniai wahyu ini disebut awliya (tunggal
wali) dalam Al-Quran. Mereka juga basyir (pemberi kabar
gembira) dan nazir (pemberi peringatan), sebagaimana ditulis

oleh Muhyiddin Ibnu Arabi:

“Wali itu sesungguhnya adalah basyir dan nazir, te-
tapi dia bukan pembawa syariat.” (Futuhat Makkiyya,
Bagian 11, hal. 376)

149



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Teolog dan pemimpin Muslim India awal abad kesembi-
lan belas, Sayyid Ismail Syahid, mengomentari ayat Al-Qur’an
“Tidak ada satu umat pun yang tidak didatangi seorang pemberi

peringatan,” menulis:

“Telah dikatakan bahwa kata nazir [pemberi peri-

ngatan] mencakup para nabi dan para wali.” (Abgaat,

hal. 401-402)

Wahyu kepada bukan nabi yang disebutkan dalam Al-Qur’an
Para wali (auliya) tidak hanya menerima pengetahuan
tentang yang gaib, dan wahyu yang berisi kabar gembira serta
peringatan (terhadap orang-orang yang berbuat salah), tetapi
juga perintah dan larangan bagi penerimanya (meskipun bukan
syariat). Al-Qur'an memberikan contoh-contoh berikut:

1. “Kami wahyukan kepada ibu Musa: ‘Susuilah dia.
Kemudian apabila kamu khawatir terhadapnya, jatuh-
kanlah dia ke sungai (Nil), dan janganlah kamu khawa-
tir dan janganlah (pula) bersedih hati. Sesungguhnya
Kami akan mengembalikannya kepadamu, dan men-
jadikannya salah seorang dari rasul-rasul.” (28:7)

Dalam wahyu kepada ibu Musa, kata-kata “susuilah dia”
dan “hanyutkanlah dia” adalah perintah, sedangkan “ja-
nganlah takut dan janganlah bersedih hati” adalah larangan.
Bukankah wahyu ini pasti dan meyakinkan, sama seperti
wahyu kepada para nabi? Dengan bertindak berdasarkan
wahyunya dan menghanyutkan bayinya ke sungai, bukan-

kah ibu Musa menunjukkan bahwa ia memiliki keyakinan

150



4. Wahyu dalam Islam

yang sama besarnya terhadap wahyunya sebagaimana para
nabi terhadap wahyu mereka? Seandainya wahyu ini bukan
dari Tuhan, nubuat-nubuat di dalamnya tidak mungkin
terpenuhi.

Kepada Maryam, ibu Yesus, datang wahyu: “Goyanglah
pangkal pohon kurma itu ke arahmu, niscaya pohon itu
akan menggugurkan buah kurma yang masak kepada-
mu. Maka makan, minum dan bersenang hatilah kamu.”
(19:25-26) “Goyanglah”, “makan”, “minum”, dan “berse-
nang hatilah” adalah perintah.

Murid-murid Yesus (hawariyyun), yang bukan nabi, mene-
rima wahyu: “Dan (ingatlah), ketika Aku wahyukan kepada
pengikut Isa yang setia: ‘Berimanlah kamu kepada-Ku dan
kepada rasul-Ku.” Mereka menjawab: ‘Kami telah beriman
dan saksikanlah bahwa sesungguhnya kami adalah orang-

orang yang berserah diri.” (5:111)

Oleh karena itu jelaslah bahwa wahyu kepada bukan nabi

adalah pasti dan meyakinkan, tidak dirusak oleh setan. Hal

ini agar para wali dapat bertindak sebagai teladan yang benar

bagi manusia, sebagaimana para nabi dahulu menjadi teladan

bagi kaum mereka. Namun karena rantai kenabian terputus

dengan Nabi Suci, dalam umat Islam para pengikutnya telah

dipilih untuk mengajak kepada Tuhan. Al-Qur’an menyatakan:

“Aku [Nabi Suci] dan orang-orang yang mengikutiku mengajak

(kamu) kepada Allah dengan Aujjah yang nyata (pengetahuan

yang pasti)” (12:108).

Para wali ini juga disebut khalifah dalam Al-Qur’an:

151



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Dan Allah telah berjanji kepada orang-orang yang
beriman di antara kamu dan mengerjakan amal-amal
yang saleh bahwa Dia sungguh-sungguh akan menja-
dikan mereka berkuasa dimuka bumi (kbalifah), seba-
gaimana Dia telah menjadikan orang-orang sebelum
mereka berkuasa [yakni, Bani Israil].” (24:55)

Nabi Suci telah menjelaskan ayat ini sebagai berikut:

“Bani Israil dahulu dipimpin oleh para nabi. Setiap
kali seorang nabi wafat, ia digantikan oleh nabi lain.
Tetapi tidak akan ada nabi setelahku. Namun, akan
ada para khalifah, dan jumlah mereka akan banyak.”
(Bukhari, Kitab Para Nabi, 60:50)

Tidak hanya para khalifah itu akan menjadi semisal para
nabi—yang diindikasikan dalam kata-kata “sebagaimana Dia
telah menjadikan orang-orang sebelum mereka berkuasa” dari

ayat di atas—tetapi kriteria kebenaran mereka juga akan sama.

Nabi Suci bersabda:

“Kekhalifahan itu akan mengikuti pola kenabian.”
(Mishkat, Kitab Fitnah, bag. 3)

8.2. Wahyu kepada Para Sahabat Nabi Suci
Di bawah ini diberikan beberapa contoh tercatat mengenai
wahyu kepada para Sahabat Nabi Suci, baik selama masa hidup

beliau maupun setelahnya.

152



4. Wahyu dalam Islam

“Aisyah menceritakan bahwa ketika para Sahabat memu-
tuskan untuk memandikan jenazah Nabi Suci [sebelum
pemakaman beliau], mereka berkata: Demi Allah, kami
tidak tahu apakah harus melepas pakaian beliau, seba-
gaimana yang kami lakukan untuk orang wafat1'!!, atau
memandikan beliau dengan pakaian yang masih melekat.
Maka ketika mereka berbeda pendapat mengenai hal ini,
Tuhan membuat mereka tertidur, hingga tidak ada seorang
pun dari mereka yang dagunya tidak menempel di dada-
nya. Kemudian seorang pembicara berbicara dari salah
satu sisi rumah, mereka tidak tahu siapa itu, mengatakan:
Mandikanlah Nabi Suci dengan pakaian beliau yang masih
melekat.” (Mishkat, bab ‘Mukjizar)

“Seorang budak perempuan Abu Bakar sedang hamil. Ia
berkata: Diwahyukan kepadaku bahwa itu akan menjadi
seorang anak perempuan. Dan budak itu melahirkan se-
orang anak perempuan.” (Kitab al-Lama’, oleh Abu Nasr
Abdullah al-Qausani, bab Abu Bakar)

“Dalam perintah tertulis yang dikirim Umar [Khalifah
kedua] kepada [komandan pasukannya] Sa’ad bin Abi
Wagqqas selama kampanye Persia, dinyatakan bahwa telah
diwahyukan kepadanya bahwa musuh akan dikalah-
kan” (Al-Wasaiq as-Sabasiyya, hal. 302, disusun oleh Dr
Hamidullah dari Hyderabad)

“Ali dan al-Fazl sedang memandikan jenazah Nabi Suci
ketika Ali mendengar suara yang mengatakan: Angkat ma-
tamu ke langit.” (A/-Khasa'is al-Kubra, oleh Suyuti, vol. ii,
hal. 276)

153



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

154

“Anas menceritakan bahwa Ubay bin Ka'ab berkata: Aku
akan masuk masjid dan shalat, serta memuji Tuhan sede-
mikian rupa sehingga tidak ada orang yang memuji-Nya
seperti itu. Maka ketika ia shalat, dan duduk untuk me-
muji Tuhan, ia mendengar suara dari belakangnya yang
mengatakan: Ya Allah, segala puji bagi-Mu, segala kebaik-
an ada di tangan-Mu, segala urusan kembali kepada-Mu,
terang-terangan atau tersembunyi, segala puji bagi-Mu,
Engkau berkuasa atas segala sesuatu, ampunilah dosa-dosa-
ku yang lalu dan jagalah aku tetap suci selama sisa hidupku,
berilah aku kemampuan untuk melakukan amal saleh yang
membuat-Mu ridha kepadaku, dan berpalinglah kepadaku
dengan belas kasih. Kemudian Ubay bin Ka@ab mendatangi
Nabi Suci dan menceritakan hal ini kepada beliau. Nabi
Suci bersabda: Itu adalah Jibril.” (Rub al-Ma'ani, vol. vii,
hal. 64, di bawah ayat 33:40)

“Abdullah bin Zaid bin Abd Rabbih menceritakan: Ketika
Nabi Suci memerintahkan pembuatan terompet untuk di-
gunakan memanggil orang-orang shalat, aku melihat dalam
mimpi seorang pria membawa terompet di tangannya. Aku
bertanya kepadanya: Apakah engkau menjual terompet itu?
la berkata: Apa yang akan kau lakukan dengannya? Aku
berkata: Memanggil orang-orang untuk shalat. Ia berkata:
Maukah aku tunjukkan sesuatu yang lebih baik dari itu?
Aku berkata: Ya. Ia berkata: Ucapkanlah, Allahu Akbar
(sampai akhir lafaz Azan). Di pagi hari aku pergi mene-
mui Nabi Suci dan menceritakan mimpiku kepada beliau.

Beliau bersabda: ‘Mimpimu pasti benar, insya Allah. Pergi



4. Wahyu dalam Islam

dan berdirilah bersama Bilal dan sampaikan mimpimu
kepadanya. Biarkan dia yang mengumandangkan azan,
karena suaranya lebih lantang darimu.” Maka aku berdiri
bersama Bilal dan memberitahunya lafaz-lafaz itu, dan ia

mengumandangkan azan.” (Mishkat, bab ‘Azar’, bag. 3)

Sebagai ringkasan, wahyu nubuwwah telah berakhir, tetapi
mubasyirat terus berlanjut, dan ini mencakup mimpi-mimpi
yang benar yang merupakan bagian dari kenabian. Wahyu
kepada para wali di antara umat Islam juga mencakup ilham
dan mendengar kata-kata, sebagaimana ditunjukkan oleh con-

toh-contoh yang dikutip di atas dari para Sahabat Nabi Suci.

8.3. Pandangan teolog dan otoritas keagamaan
Muslim
1. Raghib dalam ‘Mufradat’
Dalam kamus klasik Al-Quran karyanya, Imam Raghib
mendefinisikan wahyu sebagai berikut:

Al-kalimatu-llati tulga ila anbiya’i-hi wa auliyai-hi wahy-un.

“Firman Tuhan yang disampaikan kepada nabi-nabi-
Nya dan wali-wali-Nya disebut wabyn.” (Mufradat
karya Raghib, di bawah kata wahyu)

2. Imam Ja'far Shadiq (w. 765 M)

Hal berikut ini tercatat dari Imam awal dari keturunan Ali

ini:

155



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iv.

vi.

Beliau berkata: “Wahyu adalah salah satu karakteristik
orang-orang pilihan Tuhan. Memberikan argumen tanpa
wahyu adalah tanda ditolak dari Hadirat Ilahi.” (7azkirar
al-Auliya, bab 1, hal. 23)

“Imam Ja'far berkata: Aku membaca Al-Qur’an dengan se-
mangat dan antusiasme sedemikian rupa sehingga ayat itu
diwahyukan kepadaku melalui wahyu.” (Futuhat Makkiyya
oleh Ibnu Arabi)

“Beberapa dari mereka yang memiliki pengalaman Ilahi te-
lah mengatakan tentang diri mereka sendiri bahwa mereka
mendengar firman Tuhan, dan bahwa Dia berkomunikasi
dengan mereka, sebagaimana tercatat tentang Imam Ja'far
Shadiq bahwa beliau berkata: Aku membaca satu ayat
Al-Qur’an begitu sering sehingga aku mendengarnya dari
Tuhan, Yang Memberikan wahyu ayat tersebut.” (Maktubat
Mujaddid Alif Tsani, vol. iii, hal. 166)

3. Imam Ahmad bin Hanbal (w. 855 M)

Mengenai Imam Hanbal, pendiri salah satu dari empat

mahzab dalam Islam, tertulis:

156

“Beliau berkata: Suatu hari aku berada di pemandi-
an umum, dan ada sekelompok orang yang masuk ke
dalam air tanpa pakaian. Aku mengingat hadis: Barang
siapa beriman kepada Tuhan dan Hari Akhir tidak bo-
leh memasuki pemandian umum tanpa kain penutup
pinggang. Jadi aku tidak melepas semua pakaianku.

Malam itu aku melihat dalam mimpi seseorang berkata



4. Wahyu dalam Islam

kepadaku: “Wahai Ahmad, terimalah kabar gembira
bahwa Tuhan telah mengampunimu karena engkau
mengikuti hadis, dan menjadikanmu seorang pemim-
pin yang akan diikuti.” Aku bertanya: Siapakah engkau?
Ia menjawab: Jibril.” (Zhya as-Sunnah)

4. Ghazali (w. 1111 M)

Filsuf besar, penulis, dan mujaddid ini, menulis dalam kar-

yanya yang paling terkenal sebagai berikut:

I

il.

“Tidak diragukan lagi, pengetahuan datang ke hati kita
melalui para malaikat, dan ini dirujuk dalam firman Tuhan:
Dan tidak mungkin bagi seorang manusia pun bahwa Allah
berkata-kata dengan dia kecuali dengan perantaraan wah-
yu...” (lhya al-"Ulum, vol. iii, hal. 14)

“Ketahuilah bahwa orang-orang yang memiliki hati (a/-
lul-qulub) diperlihatkan rahasia-rahasia alam semesta me-
lalui ilham [ke dalam pikiran], atau melalui mimpi-mimpi
yang benar, atau melalui visi (kasyaf) saat terjaga. Ini adalah
salah satu tingkatan tertinggi dari derajat kenabian, karena
mimpi yang benar adalah satu dari empat puluh enam ba-
gian kenabian. Maka waspadalah dari mengingkari penge-

tahuan ini karena kurangnya pemahaman.” (ibid., hal. 67)

5. Sayyid Abdul Qadir Jailani (w. 1166 M):

I

“Celakalah engkau, wahai ahli bid’ah! Apakah Tuhan tidak
memiliki kuasa untuk berfirman: Akulah Allah. Tuhan
kita, Mahabesar kemuliaan-Nya, adalah Maha Berbicara,
dan tidak bisu. Firman-Nya didengar dan dipahami.” (A/-
Fath ar-Rabbani, hal. 153)

157



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

iii.

iv.

“Ketika engkau mencapai kesempurnaan dalam fana [ke-
binasaan diri/lebur dalam Allah], derajatmu di sisi Tuhan
akan ditingkatkan, dan engkau akan disapa dengan kata-
kata: Pada hari ini engkau di sisi kami adalah orang yang
mulia lagi tepercaya.” (Futuh al-Ghaib, dengan syarah
Persia, Wacana no. 28, hal. 171)

yang dimaksud terdapat dalam satu ayat Al-Qur’an di su-
rah Yusuf (12:54).

Kata-kata washthana'tuka linafsii (Dan Aku memilih eng-
kau untuk-Ku sendiri), yang terdapat dalam ayat Al-Qur’an
20:41, diwahyukan kepada Abdul Qadir Jailani beberapa
kali. (ibid., hal. 33)

“Aku bukanlah penceramah biasa seperti penceramah-pen-
ceramah kalian. Aku berbicara dengan perintah Allah
Yang Mahakuasa. Anggaplah kata-kataku sebagai perintah
Tuhan. Ketika aku berkhotbah dari atas mimbar, Tuhan
memanifestasikan Diri-Nya di atas hatiku.” (Zubfah
Qadiriyyah, hal. 82)

6. Imam Qurthubi:

“Muslim yang benar dan saleh adalah dia yang kon-
disinya menyerupai kondisi para nabi. Ia dikaruniai
dengan apa yang dikaruniakan kepada para nabi, yaitu,
kabar tentang hal gaib.” (Fath al-Bari, syarah standar
Bukhari, vol. xii, hal. 319)

7. Muhyiddin Ibnu Arabi (w. 1240 M)

158

Filsuf Muslim dan wali terkenal dari Spanyol ini menulis:



il.

iil.

iv.

4. Wahyu dalam Islam

“Adalah mustahil bahwa wahyu dari Tuhan dapat berhenti.
Karena jika wahyu itu terputus, tidak akan tersisa bagi du-
nia makanan rohani apa pun yang dengannya dunia terus
bertahan hidup.” (Futuhat Makkiyya, Bagian 11, hal. 90,
pertanyaan no. 82)

“Di antara kami [para wali] ada orang-orang yang mene-
rima dari Tuhan perintah-perintah yang sama yang ada
dalam Syariat. Sumbernya sama seperti yang dahulu bagi
Nabi Suci Muhammad. Orang-orang seperti itu adalah
pengikut beliau karena perintah-perintah ini tidak berten-
tangan dengan Syariat.” (Fushus al-Hikam, hal. 183)
“Semua bentuk wahyu yang telah kami jelaskan di sini da-
pat ditemukan pada manusia-manusia pilihan Tuhan, dari
kalangan para wali. Wahyu yang khusus bagi nabi, dan bu-
kan bagi wali, adalah wahyu yang berisi Syariat.” (Futubat
Makkiyya, Bagian 11, hal. 376)

“Dan dengan demikian turunnya Al-Qur’an ke dalam hati
para wali tidak terputus, meskipun faktanya Al-Qur’an
terpelihara dengan aman bersama mereka. Hal itu terjadi
karena semangat mereka, dan itu hanya bagi sebagian dari
mereka.” (ibid., hal. 258)

Ayat Al-Quran “Kami beriman kepada Allah dan apa
yang diturunkan kepada kami... dan kami berserah diri
kepada-Nya” (2:136) diwahyukan dalam wahyu yang dite-
rima oleh Ibnu Arabi. (ibid., Bagian III, hal. 367)

8. Jalaluddin Rumi (w. 1273 M)

Wali Persia dan penulis Matsnawi ini menulis:

159



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Itu bukan perbintangan atau sihir atau sekadar
mimpi, Itu adalah wahyu yang benar—Tuhanlah Yang
Maha Tahu, Para Sufi mengistilahkannya dengan wah-

yu batin.”

Sebuah syarah atas Matsnawi menjelaskan bait-bait di atas

sebagai berikut:

“Tujuan menyembunyikannya dari publik adalah un-
tuk menghindari masalah, karena jika seorang manusia
Tuhan berkata, Aku mempelajari hal ini dan hal itu
dari wahyu Ilahi, orang-orang mungkin berpikir bahwa
ia sedang mendakwahkan kenabian. Maka, jangankan
orang-orang menjauh darinya, ia justru akan mengkha-
watirkan nyawanya...”

“Faktanya adalah bahwa Tuhan berbicara kepada ma-
laikat, nabi, dan wali-wali yang dipilih secara khusus
melalui firman-Nya yang gadim (kekal), dan menaruh
kata-kata dalam jiwa mereka dengan makna yang ber-
beda-beda. Sesuai dengan pengetahuan-Nya yang abadi,
Tuhan membuat mereka memahami makna yang Dia
kehendaki, dan mereka menerima maknanya itu sesuai
dengan kapasitas mereka. Bagi malaikat dan nabi, ini
disebut wahyu, dan bagi wali ini disebut ilham, tetapi

para Sufi mengistilahkan wahyu sebagai wahyu batin.”
(Miftah al-"Ulum, Daftar iv, Bagian I, vol. xi, hal. 361)

160



4. Wahyu dalam Islam

9. Imam Hajar Asqalani

Ia menulis dalam syarahnya atas Bukhari:

“Ketika wahyu terputus dengan wafatnya Nabi Suci,
ilham [wahyu kepada para wali] datang kepada mereka
yang dipilih Tuhan.” (Fath al-Bari, vol. i, hal. 332)

10. Imam Abdul Wahhab Sya’rani:

i.  “Pintu kenabian tertutup setelah Nabi Suci Muhammad,
dan tidak akan dibuka bagi siapa pun hingga Hari Kiamat.
Namun, wahyu (wahyu, ilham) tetap ada bagi para wali,
yang tidak mengandung Syariat di dalamnya.” (A/-Yawagqit
wal-Jawahir, hal. 37)

ii. “Kenabian pembawa syariat telah terputus dengan wafatnya
Nabi Suci Muhammad. Oleh karena itu malaikat wahyu
membawa kepada sang wali pemahaman tentang Syariat,
dan memberitahunya mengenai rahasia-rahasianya.” (ibid.,
hal. 71)

iii. “Wahyu yang membawa Syariat telah dihentikan setelah
Nabi Suci Muhammad. Dan di antara karunia yang telah
Tuhan limpahkan kepadaku, salah satunya adalah bahwa
Dia telah menjadikanku penerima wahyu yang benar (saz-
hih).” (Al-Kibariyya al-Ahmar, catatan kaki dalam Yawagit,
vol. ii, hal. 8)

11. Syekh Ahmad dari Sirhind (w. 1624 M)
Mujaddid terkenal dari India ini mengemukakan pandang-

an berikut:

161



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

162

Beliau mencatat sebuah pertanyaan dan kemudian menja-
wabnya sebagai berikut:

“Pertanyaan: Karena agama telah disempurna-
kan dan dilengkapkan oleh Quran Suci dan tela-
dan Nabi Suci, apa perlunya wahyu (ilham), dan
kekurangan apakah yang diperbaiki oleh wahyu?
“Jawaban: Wahyu memperjelas kesempurnaan-kesem-
purnaan yang tersembunyi dari agama, bukan me-
nambah kesempurnaan dalam agama. Sebagaimana
penggunaan akal (ijtthad) memperjelas perintah-perin-
tah agama, demikian pula wahyu memperjelas ra-
hasia-rahasia dan hal-hal tersirat yang kebanyakan
orang tidak dapat memahaminya. Perbedaan yang
nyata antara penggunaan akal dan wahyu adalah bah-
wa yang pertama berkaitan dengan pendapat sedang-
kan yang kedua disandarkan kepada Sang Pencipta
Pendapat Yang Mahaagung. Oleh karena itu, wahyu
memiliki kepastian yang tidak dimiliki oleh akal.”
(Maktubat, vol. iii, Bagian VII, Daftar ii, Surat no. 55,
hal. 19)

“Perintah-perintah Syariat diwahyukan pada waktu-waktu
tertentu tetapi perintah-perintah wahyu secara umum di-
perlukan di setiap waktu.... Perintah-perintah Syariat dida-
sarkan pada empat sumber [rujukannya adalah Al-Qur’an,
Hadis, [jmak dan Kias yang melaluinya hukum-hukum
diturunkan], di mana wahyu para wali (i/ham) tidak men-

dapat tempat. Tetapi menyampingkan perintah-perintah



iil.

iv.

vi.

4. Wahyu dalam Islam

Syariat, ada banyak masalah keagamaan lainnya di mana
sumber kelima adalah #/ham. Bahkan, dapat dikatakan
bahwa, setelah Al-Qur’an dan Hadis, i/ham adalah sum-
ber ketiga. Sumber ini akan terus ada hingga akhir dunia.”
(ibid., hal. 19)

“Wahyu para wali mengambil bagian dari cahaya kenabian,
dan merupakan konsekuensi dari berkah mengikuti para
nabi.” (ibid., Bagian VI, Daftar iii, Surat no. 23, hal. 63)
“Hamba yang rendah ini diangkat dari kotoran kehinaan,
dan sebuah suara memanggil jiwaku seraya berkata: Aku
telah mengampunimu dan mereka yang datang kepada-Ku
melalui perantaraanmu, baik secara langsung [melaluimul]
atau tidak langsung, hingga Hari Kiamat. Dan suara itu
terus mengulangi hal ini, sehingga tidak ada ruang tersisa
untuk keraguan.” (Mabd wa Mu'ad dengan terjemahan
Urdu, hal. 17)

“Syekh Ahmad berkata bahwa suatu hari beliau menyiap-
kan makanan Fatihah kepada putranya [yaitu amal sedekah
setelah kematian putranya]. Timbul keraguan mengenai
penerimaan Ilahi atas amal itu karena ajaran Al-Qur’an:
‘Sesungguhnya Allah hanya menerima (korban) dari orang-
orang yang bertakwa.” Kemudian beliau mendapat wahyu:
‘Sesungguhnya engkau termasuk orang-orang yang bertak-
wa.” (Kahl al-Jawabir, hal. 14)

Sebelum kelahiran putra bungsunya, Syah Muhammad
Yahya, beliau menerima wahyu: “Kami memberi kabar
gembira kepadamu dengan seorang anak laki-laki, yang

namanya Yahya.” Ini, sesungguhnya, adalah ayat 19:7 dari

163



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

vii.

viii.

12.

Al-Qur’an. Maka beliau menamai anak laki-laki itu Yahya.
(Magamat Imam Rabbani, diterbitkan di Delhi, hal. 1306)
Beliau menceritakan bahwa selama beberapa hari beliau
diliputi oleh kekurangan amal saleh. Maka ketika da-
lam shalat beliau sampai pada kata-kata, “Hanya kepada
Engkaulah kami menyembah,” beliau menghadapi dilema:
jika beliau mengucapkan kata-kata ini, beliau akan bersalah
berdasarkan ayat “mengapa kamu mengatakan apa yang
tidak kamu perbuat”; jika beliau menghilangkan kata-kata
tersebut, beliau akan bersalah karena melalaikan kewajiban.
Kemudian beliau mendapat wahyu: “Syirik [penyembahan
kepada hal-hal selain Tuhan] telah dihapuskan dari ibadah-
mu, dan imanmu telah menjadi murni.” (Kah!l al-Jawabir,
hal. 15)

Beliau berkata: “Semua orang yang telah masuk, atau akan
masuk, ke dalam tarekat spiritualku, secara langsung atau
tidak langsung, diperlihatkan kepadaku, dan aku diberita-
hu tentang tempat kelahiran dan tempat tinggal mereka.
Mereka semua diberikan kepadaku. Jika aku mau, aku da-
pat menggambarkan mereka semua.” (ibid., Riwayat Hidup
Syekh Ahmad oleh Khawaja Muhammad Bagir dari Lahore,
hal. 5)

Mv’inuddin Chishti (w. 1236 M)
Wali dan mubaligh India ini, yang makamnya di Ajmer

dikunjungi oleh ribuan umat Islam setiap tahun, menulis bait

Syair:

164



4. Wahyu dalam Islam

“Setiap saat Roh Kudus meniupkan napas ke dalam
Mu’in, Jadi bukan aku yang mengatakan ini, melainkan
faktanya akulah Yesus kedua.” (Diwan Chishti, kasidah
no. 70, hal. 102)

13. Al-Baidawi

Komentator Arab klasik Al-Qur’an, al-Baidawi, menulis:

“Sama seperti setan-setan menanamkan pikiran bu-
ruk ke dalam hati orang-orang kafir, demikian pula
Kami [Tuhan] akan mewahyukan kebenaran kepada-
mu [Wahai Muslim] dan mendorongmu untuk berbu-
at baik.” (Zafsir Baidawi, vol. ii, hal. 267, diterbitkan
di Delhi)

14. Fakhruddin Razi

Komentator klasik lainnya, Fakhruddin Razi, menulis:

“Para malaikat memancarkan pengaruh mereka ke
dalam jiwa manusia melalui wahyu, dan memperli-
hatkan kepada mereka pencapaian-pencapaian mereka
[yakni para malaikat] melalui penglihatan (kasyaf) yang
meyakinkan.” (7afsir Kabir, vol. vii, hal. 370)

15. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)

Beliau adalah seorang pemikir, teolog, dan penulis terkemu-

ka, yang diakui sebagai mujaddid pada masanya. Beliau menulis:

165



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i. “Umat Islam tidak terhalang dari wahyu melalui malai-
kat. Tidakkah engkau tahu bagaimana Maryam melihat Jibril
sebagai seorang pria yang kuat dan sehat, dan bagaimana para
malaikat memanggilnya? Demikian pula, Hadis mencatat bah-
wa seorang mukmin sedang pergi menuju sebuah desa untuk
mengunjungi seorang teman. Di tengah jalan seorang malaikat
menampakkan diri kepadanya dan berkata: Aku adalah utusan
Tuhan kepadamu. Hadis juga mengatakan bahwa jika engkau
mempertahankan tingkat keimanan yang sama [tinggi], para
malaikat akan memberi salam kepadamu saat engkau berbaring
di tempat tidurmu.” (Zafhimat, vol. ii, hal. 134)

ii. “Tuhan mewahyukan kepadaku, berfirman: Aku akan
memberimu Tarekat [rangkaian ajaran untuk kemajuan spiri-
tual] yang akan membawa manusia lebih dekat kepada Tuhan
daripada Tarekat-tarekat yang ada saat ini, dan itu akan lebih
kuat daripada salah satu dari mereka.” (ibid., vol. i, hal. 45)

16. Khawaja Mir Dard dari Delhi (w. 1785 M)

Dalam karya besarnya 7/m al-Kitab, wali terkenal dari Delhi
ini menulis di bawah judul 7ahdis Nimat ar-Rabb (‘Penyebutan
nikmat-nikmat Tuhan’) bahwa beliau menerima dalam wahyu
sejumlah ayat Al-Qur’an, beberapa di antaranya adalah ayat-
ayat di mana Nabi Suci disapa oleh Tuhan. Misalnya:

i.  “Berilah peringatan kepada kerabat-kerabatmu yang terde-
kat.” (Al-Qur’an, 26:214)
ii. “Katakanlah: Cukuplah Allah bagiku.” (39:38)

166



4. Wahyu dalam Islam

iii. “Tetaplah (beristiqamah) sebagaimana diperintahkan ke-
padamu, dan janganlah mengikuti hawa nafsu mereka.”
(42:15)

iv.  “Janganlah engkau bersedih hati terhadap mereka, dan
janganlah (dadamu) merasa sempit terhadap apa yang me-
reka tipu dayakan.” (27:70)

v.  “Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yang bi-
ngung, lalu Dia memberikan petunjuk.” (93:7)

Lihat 7/m al-Kitab, hal. 61-64.

17. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M)

Beliau adalah seorang teolog terpelajar dan syahid terkenal
dari India Barat Laut. Beliau menulis:

i.  “Di antara hal-hal ini, salah satunya adalah 7/bam [wahyu],
dan ilham adalah hal yang ditetapkan dari para nabi, hal
itu disebut wahyu. Jika hal itu dibuktikan dari orang-orang
selain nabi, itu disebut tahdis [wahyu bukan nabi]. Dalam
Al-Qur’an, ilham seperti itu disebut wahyu, baik itu datang
kepada para nabi maupun kepada para wali.” (Mansab-i
Imamat, hal. 31)

ii. “Jika seseorang mengatakan bahwa tidak ada orang selain
para nabi yang dapat memperoleh pengetahuan tentang
masa depan dari hal yang gaib, saya percaya bahwa ia
mengingkari ajaran agama yang ditetapkan oleh bukti yang
berulang (mutawatir), yaitu ajaran-ajaran iman yang me-

nyebar ke dunia karena diriwayatkan secara melimpah [dari

Nabi Suci].” (Abgaat, hal. 14-17)

167



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

18. Maulavi Abdullah Ghaznavi
Beliau adalah seorang wali India abad lalu yang aslinya ber-

asal dari Ghazni di Afghanistan, namun menetap di Amritsar di

Punjab. Biografinya mencatat bahwa beliau menerima sejumlah

besar ayat Al-Qur’an dalam wahyu Ilahiznya. Beberapa di anta-

ranya diberikan di bawah ini:

i.  “Ucapkanlah salam dan shalawat kepadanya.” (Al-Qur’an
33:56)

ii. “Dan kelak Tuhanmu pasti memberikan karunia-Nya ke-
padamu, lalu (hati) kamu menjadi puas.” (93:5)

iii. “Bukankah Kami telah melapangkan untukmu dadamu.”
(94:1)

iv.  “Bukankah Allah cukup untuk hamba-Nya.” (39:36)

v.  “la tidak lain hanyalah seorang hamba yang Kami berikan
kepadanya nikmat.” (43:59)

Beliau juga menerima wahyu berikut:

“Engkau dari-Ku dan Aku dari-Mu. Maka janganlah
takut dan janganlah bersedih hati.” (Biografi Maulavi
Abdullah  Ghaznavi oleh Maulavi Abdul Jabbar
Ghaznavi, hal. 10-11)

19. Maulavi Abdul Jabbar Ghaznavi

Seseorang bernama Maulavi Ghulam Ali Qasuri keberatan
terhadap wahyu-wahyu Maulavi Abdullah Ghaznavi sebagai
berikut:

168



4. Wahyu dalam Islam

“Ada beberapa ayat dalam Al-Qur’an yang dituju-
kan secara khusus dan semata-mata kepada Nabi Suci
Muhammad. Tidak ada orang lain yang dapat disapa

dengan ayat-ayat tersebut.”

Sebagai jawaban, putra Maulavi Abdullah Ghaznavi,
Maulavi Abdul Jabbar Ghaznavi, seorang yang sezaman dengan
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad dan penentang keras Gerakan
Ahmadiyah, menulis sebagai berikut:

“Jika seseorang menerima wahyu Ilahi (i/ham) yang
merupakan beberapa ayat Al-Qur’an yang ditujukan
secara khusus kepada Nabi Suci Muhammad, penerima
wahyu ini akan menganggapnya merujuk pada dirinya
sendiri, dan akan menafsirkannya dalam terang keada-
annya sendiri dan mengambil pelajaran darinya....

“Jadi jika seseorang diwahyukan kepadanya ayat-ayat
yang secara khusus ditujukan kepada Nabi Suci, mi-
salnya: ‘Bukankah Kami telah melapangkan untukmu
dadamu’, “Tuhanmu kelak akan memberikan karu-
nia-Nya kepadamu sehingga engkau akan puas’, ‘Allah
akan mencukupkanmu terhadap mereka’, ‘bersabarlah
dan teguhkanlah hati sebagaimana rasul-rasul’, ‘bersa-
barlah kamu bersama-sama dengan orang-orang yang
menyeru Tuhannya di pagi dan senja hari’, ‘shalatlah
kepada Tuhanmu dan berkorbanlah’, janganlah kamu
mengikuti orang yang hatinya telah Kami lalaikan dari

. . . b < .
mengingat Kami, serta menuruti hawa nafsunya’, ‘Dia

169



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mendapatimu sebagai seorang yang bingung lalu Dia
memberikan petunjuk’; maknanya adalah bahwa orang
tersebut akan dikaruniai hal-hal ini sejauh yang ia pan-
tas terima, sesuai dengan kedudukannya. Dan adapun
perintah dan larangan [dalam wahyu-wahyu tersebut],
hal-hal ini akan berlaku baginya sebagaimana bagi Nabi
Suci.” (Asbat al-ilham, hal. 142-143)

20. Allamah Khalid Mahmud

Beliau adalah teolog masa kini yang merupakan penentang
gigih Gerakan Ahmadiyah. Beliau menulis dalam sebuah buku
Urdu:

“Berita tentang hal gaib, penglihatan (kasyaf) dan
wahyu juga diterima oleh beberapa orang yang bukan
nabi. Kekasih-kekasih (au/iya) Allah diberitahu tentang
berita hal gaib. Faktanya, Umar [Khalifah kedua] me-
megang pangkat muhbaddats, yang pada kedudukan itu,
menurut Hadis, Tuhan sendiri memberikan hak isti-
mewa komunikasi-Nya, tanpa orang tersebut mencapai
derajat kenabian.” (Agidat al-Umma fi mani khatam

an-nubuwwat, hal. 48, catatan kaki)

21. Sayyid Abul A’la Maududi (w. 1979 M)
Pemimpin agama dan politik Sunni terkemuka di masa kini
di Pakistan menulis sebagai jawaban atas sebuah pertanyaan di

majalah bulanannya:

170



4. Wahyu dalam Islam

“Anda tampak terkejut dengan adanya dua jenis wah-
yu. Seandainya Anda membaca Al-Qur’an, Anda akan
tahu bahwa Kitab ini menyebutkan tiga jenis wahyu,
yang hanya satu dari jenis-jenis tersebut yang dikum-
pulkan dalam Al-Quran: ‘Dan tidak mungkin bagi
seorang manusia pun bahwa Allah berkata-kata dengan
dia kecuali dengan perantaraan wahyu, atau di bela-
kang tabir, atau dengan mengutus seorang utusan yang
mewahyukan dengan izin-Nya apa yang Dia [Tuhan]
kehendaki.” Di sini dijelaskan tiga bentuk Tuhan me-
ngirimkan perintah dan petunjuk kepada manusia.
Salah satunya adalah wahyu langsung, yakni, ilham ke
dalam pikiran. Yang kedua adalah pembicaraan dari
balik tabir. Yang ketiga adalah bahwa wahyu dikirim
melalui seorang utusan—seorang malaikat. Wahyu-
wahyu yang dikumpulkan dalam Qur’an Suci hanyalah
dari jenis yang ketiga.” (Bulanan Zarjuman al-Quran,
September 1961, hal. 100)

171



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

172



5. WAHYU DAN
DAKWAHAN
HAZRAT MIRZA

Catatan Penyusun. Bagian ini menyajikan tulisan-tulisan
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad untuk menunjukkan bahwa be-
liau membedakan dengan jelas antara dua jenis utama wahyu:
wahyu nubuwwah (wahyu yang khusus bagi para nabi), dan wah-
yu wilayah (bentuk wahyu yang lebih rendah yang diterima oleh
para wali dan juga para nabi); dan bahwa beliau menganggap
wahyu nubuwwah telah berakhir setelah Nabi Suci Muhammad
karena wahyu itu merupakan karakeeristik seorang nabi. Beliau
hanya mengaku menerima wahyu wilayah. Bagian ini kemudian
membahas konsep mubaddats, istilah yang tepat bagi seorang
wali Muslim yang menerima wahyu, dan menunjukkan makna

yang dilekatkan Hazrat Mirza pada istilah ini.

5.1. Wahyu Nubuwwah dan Wahyu Wilayah

1. Wahyu atau ilham dari Tuhan ada dua macam:

173



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i.  Wahyu nubuwwah atau wahyu risalah (wahyu yang khusus
bagi para nabi).

ii. Wahyu wilayah atau wahyu muhaddatsiyah (wahyu yang
diterima oleh seorang wali, seorang yang bukan nabi).

2. Orang-orang yang dibangkitkan oleh Tuhan untuk suatu

misi ditunjuk baik dengan menerima wahyu nubuwwah atau

wahyu wilayah. Hazrat Mirza menulis:

i.  “Tuhan berfirman [dalam Al-Qur’an] bahwa Dia tidak me-
nampakkan berita tentang hal-hal gaib secara jelas kepada
siapa pun kecuali kepada rasul-rasul-Nya, artinya, orang-
orang yang ditunjuk melalui wahyu risalah atau melalui
wahyu wilayah, dan dikenal sebagai orang yang berasal
dari-Nya.” (Al-Haq Mubahasah Ludhiana, hal. 117)

ii. Jika orang tersebut adalah penerima wahyu nubuwwah,
ia disebut seorang nabi dan rasul, dan termasuk dalam
kategori para nabi. Jika, sebaliknya, ia adalah penerima
wahyu wilayah, ia disebut seorang muhaddats (orang yang
menerima wahyu Ilahi tanpa menjadi seorang nabi) atau
seorang mujaddid (pembaharu agama), dan termasuk da-

lam kategori para wali.

3.  Wahyu nubuwwah (wahyu yang khusus bagi para nabi)

dimulai dengan Nabi Adam dan berakhir dengan Nabi Suci

Muhammad. Inilah yang ditulis oleh Hazrat Mirza:

i.  “Adalah keyakinan saya bahwa wahyu risalah dimulai de-
ngan Adam dan berakhir dengan Nabi Suci Muhammad.”
(Majmua Ishtiharat, vol. ii, hal. 230)

174



il.

iii.

iv.

5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza

“Sebuah materai telah dibubuhkan pada wahyu nubuwwah
sejak 1.300 tahun yang lalu.” (lzala Aubam, hal. 534)
“Baru saja ditunjukkan bahwa wahyu risalah telah dihenti-
kan hingga Hari Kiamat.” (ibid., hal. 614)

“Bagaimana mungkin diperbolehkan bahwa, meskipun
faktanya Nabi Suci kita Muhammad adalah Penutup para
Nabi (Khatam al-anbiya), nabi lain dapat muncul suatu
saat dan wahyu nubuwwah dimulai kembali.” (Ayyam as-
Sulh, hal. 47)

“Wahai kalian orang-orang, yang disebut keturunan
Muslim! Janganlah menjadi penentang Al-Quran, dan

janganlah memulai wahyu nubuwwah setelah Penutup para

Nabi.” (Asmani Faisla, hal. 16)

Jadi, setelah Nabi Suci Muhammad, wahyu nubuwwah telah

berakhir. Untuk menghubungkan manusia dengan Tuhan seka-

rang, hanya tersisa wahyu wilayah yang diterima oleh para wali.

Hazrat Mirza menulis tentang poin ini sebagai berikut:

I

“Saya meyakini bahwa bukan wahyu nubuwwah melain-
kan wahyu wilayah yang diterima oleh para wali melalui
Kenabian Muhammad karena ketaatan mereka yang sem-
purna kepadanya. Jika ada yang menuduh saya mengklaim
sesuatu di luar ini, ia menyimpang dari kejujuran dan rasa
takut kepada Tuhan.” (Majmua Ishtibarat, vol. ii, no. 151,
hal. 297)

175



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii. “Saya telah memperhatikan bahwa pada saat turunnya wah-
yu, yang turun kepada saya dalam bentuk wahyu wilayah,
saya merasa diri saya berada di tangan kekuatan eksternal
yang sangat kuat.” (Barakat-ud-Dua, hal. 21)

iii. “Pernahkah terjadi di dunia bahwa Tuhan menolong se-
orang penipu sedemikian rupa sehingga ia dapat berkata
bohong atas nama Tuhan selama sebelas tahun, yang
menyatakan bahwa wahyu wilayah dan wahyuw mubaddat-
siyah-Nya [Tuhan] datang kepadanya, dan Tuhan tidak
memotong urat lehernya.” (Ainah Kamalat Islam, hal. 323)

4. Bahkan jika wahyu nubuwwah yang diterima oleh sese-
orang tidak menyapanya dengan gelar nabi dan rasul, ia akan
tetap menjadi seorang nabi sebagai penerima wahyu nubnwwah.
Wahyu pertama Nabi Suci Muhammad dalam bentuk wahyu
nubuwwah adalah bagian Al-Quran yang dimulai dengan
kata-kata: “Bacalah dengan nama Tuhanmu, Yang mencip-
takan.” Turunnya bagian ini menjadikan beliau seorang nabi,
namun wahyu itu tidak menyapa beliau sebagai 7abi atau rasul.
Sebaliknya, jika wahyu wilayah yang diterima oleh seorang wali
menyapanya sebagai #abi dan rasul, dan ia bahkan menerima
ayat-ayat Al-Qur’an Suci dalam wahyu wilayah-nya, ia tetap ti-
dak menjadi seorang nabi, melainkan tetap seorang wali. Banyak
wali yang diakui sepanjang sejarah Islam menerima wahyu di
mana mereka disebut 7a4bi dan rasul, dan mereka juga mendapat
wahyu yang berisi ayat-ayat dari Al-Qur’an Suci. Imam Ja'far
Shadiq, seorang Imam awal dari keturunan Ali, dikatakan te-

lah menerima seluruh Al-Qur’an Suci dalam wahyunya. Oleh

176



5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza

karena itu, pewahyuan satu kalimat saja melalui wahyu nubuw-

wah menjadikan penerimanya seorang nabi, tetapi pewahyuan,

bahkan seluruh Al-Qur’an Suci, kepada seorang wali melalui

wahyu wilayah tidak menjadikannya seorang nabi. Mengenai

hal ini, Hazrat Mirza menulis:

I

il.

“Jelaslah bahwa jika diasumsikan malaikat Jibril sekarang
dapat turun dengan membawa satu kalimat saja dari wahyu
nubuwwah dan tetap diam setelahnya, hal ini tetap akan
bertentangan dengan khatamnya kenabian, karena ketika
segel penutup itu dilanggar dan wahbyu risalah kembali
mulai turun, tidak masalah apakah jumlahnya sedikit atau
banyak. Setiap orang yang bijak dapat memahami bahwa
jika Tuhan itu benar pada janji-Nya, dan janji yang dibe-
rikan dalam ayat Kbatam an-nabiyyin, yang telah disebut-
kan secara eksplisit dalam Hadis, bahwa sekarang, setelah
wafatnya Nabiyullah, SAW, Jibril telah dilarang selamanya
untuk membawa wahyu nubnwwah—ijika semua hal ini
benar dan tepat, maka tidak ada seorang pun yang dapat
datang sebagai rasul setelah Nabi kita, damai atasnya.”
(Izala Aubam, hal. 577)

“Setelah Khatam an-nabiyyin, Qur'an Suci tidak mengizin-
kan kedatangan 7asu/ mana pun, apakah rasul baru maupun
rasul lama, karena seorang rasu/ menerima pengetahuan
agama melalui perantaraan Jibril, dan kedatangan Jibril
dengan membawa wahyu risalah telah ditutup. Adalah hal
yang kontradiketif jika seorang 7asu/ datang ke dunia, tetapi
tidak disertai dengan wahyu risalah.” (ibid., hal. 761)

177



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iii. “Apakah wahyu seorang nabi akan disebut dengan nama
lain selain wahyu nubuwwah?” (Siraj Munir, hal. 4)

Betapa eksplisit dan tegasnya istilah yang dinyatakan Hazrat
Mirza di sini bahwa, setelah Nabi Suci Muhammad, wahyu
nubuwwah telah berakhir! Bahkan satu kalimat pun dari jenis
wahyu ini tidak dapat turun kepada siapa pun setelah Nabi Suci.
Betapapun banyaknya wali, pembaharu, dan orang suci yang di-
ilhami Tuhan muncul di antara umat Islam, mereka hanya akan
menerima wahyu wilayah, dan Hazrat Mirza adalah salah satu
tokoh tersebut. Beliau tidak pernah menyebut wahyunya seba-

gai wahyu nubuwwah, melainkan selalu sebagai wahyu wilayah.

5.2. Makna Muhaddats

Dalam Sabda-Sabda Nabi Suci Muhammad, istilah yang
digunakan bagi orang-orang yang menerima wahyu Ilahi, tetapi
bukan nabi, adalah mubaddats. Makna istilah ini telah dijelaskan
oleh Nabi Suci sendiri sebagai: “Seseorang yang diajak bicara
oleh Tuhan, tanpa menjadi seorang nabi.” Kata mubaddats me-
miliki dua jenis makna: harfiah (etimologis) dan terminologis.

Kata tahdis (asal kata muhaddats) berarti menceritakan atau
menginformasikan sesuatu. Oleh karena itu, secara harfiah,
kata ini tidak mengandung arti menyampaikan berita tentang
hal gaib, melainkan sekadar menceritakan sesuatu. Inilah yang

ditulis oleh Hazrat Mirza:
“Dalam kamus mana pun kata tahdis tidak mengan-
dung arti menyingkapkan hal yang gaib.” (Pamflet: Ayk
Ghalati ka Izala)

178



5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza

Mengenai makna terminologis mubaddats dalam teologi

Islam, Hazrat Mirza menulis:

“Seorang mubaddats... mendapat kehormatan diajak
bicara oleh Tuhan. Hal-hal gaib disingkapkan kepa-
danya. Wahyunya, seperti wahyu para nabi dan rasul,
terlindungi dari campur tangan setan. Hakikat Syariat
yang sebenarnya disingkapkan kepadanya. Ia ditunjuk
sama seperti para nabi, dan, seperti mereka, adalah
tugasnya untuk memproklamirkan dirinya secara ter-
buka. Orang yang mengingkarinya, sampai batas ter-
tentu, dapat dikenai hukuman Ilahi” (Zauzih Maram,
hal. 18)

Berdasarkan dua makna muhaddats ini, Hazrat Mirza telah
menolak penerapan istilah ini pada dirinya dalam arti etimo-
logis/harfiahnya, dan menegaskan penerapannya pada dirinya

dalam artian terminologisnya.

179



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

180



6. ISTILAH NABI
DAN RASUL BAGI
YANG BUKAN NABI

Catatan Penyusun. Kata 74bi dan rasul (‘utusan’) sudah
dikenal baik oleh setiap Muslim. Istilah-istilah ini umumnya
dipahami dalam artian terminologis oleh teologi Islam dan
Syariat. Namun dalam literatur Islam, istilah-istilah ini juga te-
lah digunakan dalam arti harfiah yang luas (yaitu dalam makna
bahasa aslinya), atau dalam pengertian kiasan yang tidak bersifat
terminologis, untuk merujuk kepada mereka yang bukan nabi.
Dalam Bagian ini pertama-tama ditunjukkan bahwa Hazrat
Mirza Ghulam Ahmad telah membedakan dengan jelas antara
makna terminologis dan makna bahasa asal dari kata 7abi dan
rasul, dan juga antara penggunaan hakiki (hagigat) dan metafo-
ris (majaz) dari kata-kata ini. Dalam arti yang sebenarnya dan
didefinisikan secara terminologis dari kata-kata ini, tidak ada
nabi yang dapat datang setelah Nabi Suci Muhammad. Dalam
arti etimologis secara harfiah, atau sebagai metafora, istilah-isti-

lah ini dapat digunakan untuk wali mana pun, dan hanya dalam

181



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

pengertian inilah Hazrat Mirza menerapkannya pada dirinya
sendiri, sebagaimana kami tunjukkan dalam Bagian ini.

Bagian ini kemudian beralih ke konsep mubaddats, dan
memberikan kutipan dari tulisan-tulisan Hazrat Mirza untuk
menunjukkan bahwa wali semacam itu dapat disebut 7abi dan
rasul dalam pengertian luas dan tidak nyata yang disebutkan
di atas. Pandangan ulama lain juga dikutip untuk mendukung

kesimpulan yang sama.

6.1. Perbedaan antara makna harfiah dan
terminologis
a. ‘Rasul’

Mengenai makna harfiah (yakni makna asal atau makna
kamus/etimologis) dari kata 7asul, Hazrat Mirza menjelaskan:
1.  “Seseorang yang diutus disebut 7asu/ dalam bahasa Arab.”

(Arba’in, No. 2, catatan kaki, hal. 18)
2.  “Risalar dalam kamus bahasa Arab berarti diutus.” (Surat
tertanggal 17 Agustus 1899; diterbitkan dalam A/-Hakam,

vol. iii, no. 29, Agustus 1899)

3.  “Rasul berarti orang pilihan Ilahi yang diutus.” (Siraj

Munir, hal. 40)

Mengenai makna terminologis 7zsu/, Hazrat Mirza menulis:
1. “Menurut penjelasan Qur'an Suci, 7asul adalah orang yang

menerima perintah dan keyakinan agama melalui malaikat

Jibril.” (lzala Auham, hal. 534)

182



6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

2. “Merupakan bagian dari konsep dan esensi rasu/ bahwa
ia menerima pengetahuan agama melalui malaikat Jibril.”
(ibid., hal. 614)

b. ‘Nabi’

Hazrat Mirza memberikan makna etimologis #abi sebagai
berikut:

1. “Nubuwwat berarti ‘membuat nubuat’.” (Rubani Khaza'in,
No. 2, vol. i, hal. 140)

2. “Dia yang menyingkapkan berita tentang hal gaib yang
diterima dari Tuhan disebut 7abi dalam bahasa Arab.”
(Arba’in, No. 2, catatan kaki, hal. 18)

3. “Nabi di sini hanya digunakan untuk mengartikan ‘sese-

orang yang membuat nubuat melalui pengetahuan yang
diterima dari Tuhan’, atau ‘seseorang yang menjelaskan hal-
hal yang tersembunyi’.” (Surat tertanggal 17 Agustus 1899;
diterbitkan dalam A/-Hakam, vol. iii, no. 29, Agustus 1899)

Mengenai makna terminologis, beliau menulis sebagai

berikut:

1.

“Dalam terminologi Islam, nabi dan rasul berarti orang-
orang yang membawa syariat yang sepenuhnya baru, atau
membatalkan beberapa aspek dari syariat sebelumnya, atau
tidak termasuk di antara pengikut nabi sebelumnya, karena
memiliki hubungan langsung dengan Tuhan tanpa meng-

ambil manfaat dari nabi mana pun.” (ibid.)

183



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. “Jika seseorang membuat pengakuan nubuwwat, adalah
perlu dalam pengakuan itu bahwa... ia membentuk suatu
umat agama (ummah) yang menganggapnya sebagai nabi
dan menganggap kitabnya sebagai kitab Tuhan.” (Ainah
Kamalat Islam, hal. 344)

Di atas adalah makna harfiah dan terminologis dari kata
nabi dan rasul sebagaimana diberikan oleh Hazrat Mirza, yang
disepakati oleh otoritas keagamaan Muslim. Semua nabi di
masa lalu memenuhi makna terminologis, sedangkan Hazrat
Mirza menerapkan pada dirinya sendiri makna harfiah, dan
sepanjang hidupnya menolak menerapkan pada dirinya dalam

artian terminologis.

c. Penolakan dalam artian terminologis dan penegasan da-
lam artian etimologis

Setelah mendefinisikan makna-makna yang diberikan di
atas, Hazrat Mirza membantah mengaku sebagai nabi atau rasul
dalam artian terminologis untuk istilah-istilah ini, tetapi me-
negaskan bahwa istilah-istilah ini berlaku baginya dalam artian
etimologis atau harfiah. Beliau menulis:

1. “Hamba yang rendah ini tidak pernah, kapanpun, mem-
buat pengakuan nubuwwat atau risalat [kenabian atau ke-
rasulan] dalam arti yang sebenarnya. Menggunakan suatu
kata dalam arti yang tidak sebenarnya, dan menggunakan-
nya dalam pembicaraan menurut maknanya yang luas dan
etimologis, tidak menyiratkan kesesatan (kufr).” (Anjam
Atham, catatan kaki, hal. 27)

184



6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

2. “Kata-kata ini [yakni nabi, rasul] tidak mengandung mak-
na sebenarnya, tetapi telah digunakan menurut makna
harfiahnya dengan cara yang lugas.” (Majmua Ishtiharat,
vol. i, hal. 313)

3. “Jelaslah bahwa dia yang diutus oleh Tuhan adalah utusan-
Nya, dan seorang utusan disebut 7zs#/ dalam bahasa Arab.
Dan dia yang menyingkapkan berita tentang hal gaib
yang diterima dari Tuhan disebut 746i dalam bahasa Arab.
Makna-makna dalam terminologi Islam berbeda. Di tem-

pat ini, hanya makna harfiah yang dimaksudkan.” (Arba’in,
No. 2, catatan kaki, hal. 18)

6.2. Penggunaan metaforis dan penggunaan
sebenarnya (hakiki)

Sebagaimana Hazrat Mirza telah menjelaskan bahwa kata
nabi dan rasul yang digunakan untuk dirinya bukan dalam
artian terminologis, melainkan dalam artian etimologis atau
harfiahnya, demikian pula beliau telah membedakan antara
penggunaan sebenarnya dan metaforis dari kata-kata ini. Beliau
telah membahas panjang lebar istilah hakikat (‘nyata/sebenar-
nya) dan majaz (‘metaforis’) yang merupakan konsep dalam
seni diksi dan bahasa.

Jika suatu istilah digunakan dalam pengertian yang sama,
dan dengan makna yang sama, seperti yang dirancang atau
didefinisikan untuknya, itu adalah Jakikat atau kenyataan.
Penggunaannya dalam pengertian lain adalah majaz atau
metaforis. Misalnya, kata singa didefinisikan untuk berlaku

pada hewan tertentu. Jika istilah ini digunakan untuk hewan,

185



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

penggunaan kata ini adalah hakikat atau dalam arti yang sebe-
narnya, yang berarti bahwa itu adalah singa yang sesungguhnya.
Namun, jika istilah singa digunakan untuk seorang pria pem-
berani, itu adalah majaz atau dalam arti metaforis, yang berarti
bahwa secara metaforis ia adalah seekor singa. Contoh lainnya
adalah kata-kata seperti bulan dan malaikat, yang digunakan
dalam arti sebenarnya, tetapi juga diterapkan secara metaforis
kepada manusia untuk menunjukkan keindahan atau kesalehan.
Dari contoh-contoh ini, masalah yang diperdebatkan sa-
ngat mudah dipahami. Istilah #abi dan rasul telah didefinisikan
untuk menunjukkan nabi dan rasul Tuhan yang sebenarnya.
Jika istilah-istilah itu digunakan untuk para nabi dan rasul, itu
adalah hakikat atau melalui jalan kenyataan, yang berarti bahwa
ia benar-benar seorang nabi. Namun, jika #abi dan rasul dite-
rapkan pada seorang yang bukan nabi, yakni, pada seorang wali,
itu adalah majaz atau metaforis, yang berarti bahwa ia adalah
nabi secara metaforis, yakni seorang wali. Demikian pula, jika
wahyu Ilahi kepada seorang nabi (dikenal sebagai wahyu nu-
buwwah) menyapanya sebagai nabi atau rasul, itu berarti bahwa
ia benar-benar seorang nabi. Tetapi jika Tuhan memberikan
gelar-gelar ini kepada seorang wali dalam wahyu-Nya (dikenal
sebagai wahyu wilayah), itu berarti bahwa ia secara metaforis
adalah seorang nabi, yakni, seorang wali.
Mengenai hal ini, Hazrat Mirza menulis:
1.  “Memang benar bahwa, dalam wahyu yang Tuhan turun-
kan kepada hamba ini, kata-kata nabi, rasul dan mursal
[varian dari kata 7asu/] muncul mengenai diri saya cukup

sering. Namun, kata-kata itu tidak mengandung arti

186



6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

sebenarnya.... menurut makna nubuwwah [kenabian] yang
sebenarnya, setelah Nabi Suci Muhammad tidak ada nabi
baru atau ataupun nabi lama yang dapat datang. Qur'an
Suci melarang munculnya nabi-nabi semacam itu. Tetapi
dalam arti metaforis Tuhan dapat menyebut penerima
wahyu mana pun sebagai nabi atau mursal.... Saya menga-
takannya berulang kali bahwa kata-kata rasu/ dan mursal
dan nabi ini tidak diragukan lagi muncul mengenai saya
dalam wahyu saya dari Tuhan, tetapi kata-kata itu tidak
mengandung makna sebenarnya...”Inilah pengetahuan
yang Tuhan berikan kepada saya. Biarlah dia mengerti
siapa yang mau. Hal inilah yang telah disingkapkan ke-
pada saya bahwa pintu-pintu kenabian yang sebenarnya
tertutup sepenuhnya setelah Penutup para Nabi, Nabi Suci
Muhammad. Menurut makna yang sebenarnya, tidak ada
nabi baru atau nabi lama yang dapat datang sekarang.”
(Siraj Munir, hal. 3)

“Karena ditunjuk oleh Tuhan, saya tidak dapat menyem-
bunyikan wahyu-wahyu yang telah saya terima dari-
Nya di mana kata nubuwwah dan risalar muncul cukup
sering. Tetapi saya katakan berulang kali bahwa, dalam
wahyu-wahyu ini, kata mursal atau rasul atau nabi yang
muncul mengenai saya tidak mengandung makna sebenar-
nya.” (Anjam Atham, hal. 27, catatan kaki)

“Terkadang wahyu dari Tuhan memuat kata-kata seperti itu
[nabi, rasull mengenai sebagian dari wali-wali-Nya dalam
arti metaforis dan kiasan; kata-kata itu tidak dimaksudkan

dalam artian hakiki. Inilah keseluruhan masalah yang oleh

187



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

orang-orang bodoh dan berprasangka telah diseret ke arah
yang berbeda. Julukan ‘nabi Allal’ bagi Al-Masih yang
Dijanjikan, yang ditemukan dalam Sahih Muslim dll. dari
lisan Nabi Suci Muhammad yang diberkati, adalah dalam
arti metaforis yang sama seperti yang digunakan dalam
literatur Sufi sebagai istilah yang diterima dan umum bagi
[penerima] komunikasi Ilahi. Jika tidak, bagaimana mung-
kin ada nabi setelah Penutup para Nabi?” (ibid., hal. 28,

catatan kaki)

Para wali di dunia Muslim sebelum Hazrat Mirza juga diberi
gelar nabi dan rasul dalam wahyu Ilahi mereka dalam arti meta-
foris, tetapi tidak ada seorang pun yang menganggap ini sebagai
pengakuan di pihak mereka untuk menjadi nabi. Dengan cara
metaforis yang persis sama kata-kata ini muncul dalam wahyu
Hazrat Mirza wahyu dan tulisannya. Jadi dia juga termasuk
dalam kategori wali, dan tidak dapat dianggap memasukkan

dirinya ke dalam kategori nabi. la menulis:

“Pada titik ini, sebagian besar orang awam tersandung
dan tergelincir, dan ribuan wali serta orang suci dan
nabi secara keliru diangkat oleh mereka ke kedudukan
[lahi. Faktanya adalah ketika istilah-istilah spiritual dan
samawi sampai ke masyarakat umum, mereka tidak
dapat memahami hakikatnya. Akhirnya, mereka men-
distorsinya sedikit dan menganggap metafora sebagai

makna yang sebenarnya, sehingga terjerumus dalam

188



6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

kesalahan serius dan kesesatan.” (Government Angrezi

aur Jihad, hal. 26)

6.3. Penggunaan nabi dan rasul untuk para wali

Telah ditunjukkan di atas bahwa ada perbedaan antara de-

finisi terminologis dari istilah 7abi dan rasul, dan penggunaan

kata-kata ini sesuai dengan artian etimologis atau sebagai me-

tafora. Dalam pengertian non-terminologis kata-kata ini dapat

diterapkan pada para wali (wali atau mubaddats).

I. Pandangan Hazrat Mirza

1.

“Ingatlah bahwa dalam firman Tuhan, istilah rusu/ [jamak
dari rasul] digunakan untuk bentuk tunggal dan juga untuk
bukan nabi.” (Syahadat al-Quran, hal. 20-21)

“Kata rasul adalah istilah umum dan mencakup utusan,
nabi (nabi) dan wali (mubaddats).” (Ainah Kamalat Islam,
hal. 322)

“Yang dimaksud dengan rasu/ adalah orang-orang yang di-
utus oleh Tuhan, baik itu 7abi, atau rasul, atau mubaddats
atau mujaddid.” (Ayyam as-Sulb, catatan kaki, hal. 171)
“Jika pangkat mubaddats disebut kenabian metaforis atau
hanya beberapa bagian dari aspek kenabian, apakah ini me-
nyiratkan pengakuan kenabian?” (lzala Aubam, hal. 422)
“Dalam arti metaforis, Tuhan dapat menyebut penerima

wahyu mana pun sebagai nabi atau mursal.” (Siraj Munir,

hal. 3)

189



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

190

“Terkadang wahyu dari Tuhan memuat kata-kata seperti
itu [nabi, rasull mengenai sebagian dari wali-wali-Nya da-
lam arti metaforis.” (Anjam Atham, catatan kaki, hal. 28)
“Memang benar bahwa saya telah mengatakan bahwa un-
sur-unsur kenabian ditemukan dalam tzhdis [kedudukan
muhaddats], tetapi hal ini terjadi secara potensi, bukan
secara aktual. Jadi seorang mubaddats secara potensi adalah
nabi, dan jika pintu kenabian tidak tertutup, ia akan men-
jadi nabi secara aktual.” (Hamamat al-Bushra, hal. 81; edisi
baru hal. 290)

“Tuhan berbicara kepada para muhaddats sama seperti Dia
berbicara kepada para nabi (na6i), dan Dia mengutus para
muhbaddats sama seperti Dia mengutus para rasul (rasul).
Seorang mubaddats minum dari mata air yang sama, dari
mana nabi minum. Jadi tidak diragukan lagi bahwa ia
[mubaddats] akan menjadi nabi jika pintu kenabian tidak
tertutup.” (ibid., hal. 82; edisi baru hal. 291-292)

“Dalam hal diutus oleh Tuhan (mursal), nabi (nabi) dan
wali (mubaddats) adalah setara. Dan sebagaimana Tuhan
telah menamai para nabi sebagai mursal [‘orang-orang yang
diutus’], demikian pula Dia telah menamai para wali seba-
gai mursal.” (Syahadat al-Quran, hal. 27)

“Yang dimaksud dengan rusu/ [jamak dari 7asul] adalah me-
reka yang diutus, baik itu rasul atau nabi atau mubaddats.
Karena Pemimpin dan Utusan kita [Nabi Suci Muhammad]
adalah Penutup para Nabi (Khatam al-anbiya), dan tidak

ada nabi yang dapat datang setelah beliau, karena alasan



6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

inilah para muhaddats telah menggantikan para nabi dalam
Syariat ini.” (ibid., hal. 23-24)

Hazrat Mirza, seperti yang terlihat, telah memberikan
banyak penjelasan mengenai kata nabi dan rasul, yang intinya
adalah bahwa kata 7asu/ merupakan istilah yang luas dan di-
gunakan untuk para wali sama seperti digunakan untuk para
nabi, dan kata nabi digunakan secara non-terminologis untuk
para wali sama seperti digunakan dalam arti terminologisnya
untuk para nabi. Jika seseorang menggunakan kata-kata ini me-
ngenai dirinya sendiri, penjelasannya sendiri harus dicari dari
tulisan-tulisannya untuk melihat apakah ia menggunakannya
untuk kenabian yang sebenarnya atau menggunakannya secara
metaforis yang berarti mubaddats.

Harus diingat bahwa tidak pernah sekalipun Hazrat Mirza
mengaku kenabian yang hakiki; sebaliknya, beliau selalu meng-
gunakan kata-kata ini mengenai dirinya dalam artian etimologis
atau sebagai metafora. Dan selain itu, beliau telah membuat
begitu sangat jelas perbandingan antara artian etimologis se-
hubungan dengan artian terminologis dari kata-kata ini, dan
penggunaan nyata schubungan dengan penggunaan secara ki-
asannya, schingga tidak ada orang yang seharusnya tersandung
oleh istilah-istilah ini dan secara keliru meyakini beliau menga-

ku sebagai seorang nabi.

191



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

II. Pandangan para ulama terdahulu mengenai penggunaan
istilah Nabi dan Rasul

Teolog dan wali Muslim yang terkenal, menyatakan pan-
dangan berikut mengenai penggunaan nabi dan rasul dalam arti

yang lebih luas:

1. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M) menulis:
“Ingatlah bahwa Sabda Nabi Suci yang menyebut-
kan sejumlah besar nabi memasukkan para muhaddats

dalam hitungannya.” (Al-Khair al-Katsir, terjemahan
Urdu, hal. 246)

Sabda yang dimaksud adalah sabda terkenal yang me-
nyebutkan jumlah nabi (#abi) yang pernah muncul sebanyak
124.000. Syah Waliyullah mengatakan bahwa Nabi Suci telah
menggunakan kata nabi di sini untuk mencakup mereka yang

mubaddats semata.

2. Maulana Sanaullah dari Panipat, seorang penafsir klasik
Al-Qur’an, menulis dalam tafsirnya:
“Rasul memiliki makna yang luas, berlaku baik bagi
manusia maupun malaikat... Beberapa ulama menga-
takan bahwa, sebagai metafora umum, kata rasu/ dite-

rapkan pada para wali juga.” (Zafsir Mazhari, hal. 140)
3. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M) menulis:
“Seorang muhbaddats juga disebut rasul.” (Abgaat, hal.
402)

192



6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi

4. Maulana Mufti Kifayatullah, seorang ulama abad ini yang
merupakan ketua Jami’at al-’Ulama, India, mendefinisikan
muhaddats sebagai berikut:

“Seorang muhaddats adalah dia yang menerima fir-
man Tuhan melalui wahyu khusus. Beberapa ulama
menganggap orang seperti itu sebagai nabi berderajat
rendah, dan yang lain menganggapnya sebagai wali
berderajat tinggi.” (Majalis al-Abrar, catatan kaki, hal.

18)

5. Allamah Khalid Mahmud, seorang ulama masa kini, ber-
komentar sebagai berikut mengenai tulisan-tulisan Maulana
Jalaluddin Rumi:
“Dalam hal ini, Maulana merujuk pada setiap pe-
mimpin spiritual yang mengikuti Sunnah sebagai nabi
secara metaforis.” (Aqidat al-Umma fi mani khatam

an-nubuwwat, hal. 112)

6. Mulla Ali Qari menulis dalam karya klasiknya yang
terkenal:
“Menjadi nabi metaforis tidaklah merupakan Aufr
ataupun bid’ah.” (Syarah Syifa, vol. ii, hal. 518)

6.4. Ringkasan
Berdasarkan kutipan-kutipan dari tulisan-tulisan Hazrat
Mirza Ghulam Ahmad yang diberikan dalam bab 5 dan 6, ke-

simpulan-kesimpulan berikut adalah jelas:

193



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

194

Hazrat Mirza membantah mengaku menerima wahyu nu-
buwwah, dan menegaskan bahwa beliau menerima wahyu
wilayah.

Hazrat Mirza membantah mengaku sebagai nabi dalam
artian terminologis, dan menegaskan bahwa istilah ini ber-
laku baginya dalam artian etimologis.

Beliau menegaskan bahwa beliau adalah seorang muhaddats
dalam artian terminologis, dan menolak penerapan kata ini
dalam artian etimologis untuk dirinya.

Artian etimologis (harfiah) dari 7abi dalam bahasa Arab
adalah sama dengan artian terminologis dari mubaddats
dalam teologi Islam.

Orang yang diistilahkan mubaddats dalam teologi Islam
dan Hadis, disebut nabi metaforis dalam Tasawulf.

Hazrat Mirza membantah mendakwahkan diri sebagai nabi
yang hakiki dan sesungguhnya, dan menegaskan bahwa

kata ini berlaku baginya dalam arti kiasan.



7. PENGAKUAN
PARA WALI MUSLIM
TERKEMUKA

Catatan Penyusun. Karena Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
adalah seorang wali Muslim—dengan tingkat tertinggi—tu-
lisan-tulisannya harus dipelajari berdasarkan pernyataan-per-
nyataan tokoh-tokoh rohani Muslim besar terdahulu yang dia-
kui dan dihormati oleh seluruh dunia Islam sebagai orang-orang
yang memiliki otoritas dan pengalaman dalam masalah rohani.
Kehidupan dan karya banyak dari mereka telah dipelajari oleh
para orientalis Barat terkemuka. Tulisan-tulisan para wali popu-
ler ini menunjukkan jenis bahasa yang digunakan oleh mereka
untuk merujuk pada pencapaian rohani mereka sendiri. Bentuk
ckspresi ini diterima sebagai standar dalam menggambarkan
pengalaman dan keadaan rohani. Hal ini tidak pernah dimak-
nai secara harfiah, dan mereka yang menggunakan istilah-istilah
tersebut tidak dikecam sebagai penipu. Sebaliknya, mereka
menempati posisi keistimewaan tertinggi dalam sejarah iman
Islam. Bagian ini memberikan kutipan-kutipan, beberapa di

antaranya cukup terkenal, dari tulisan dan ucapan banyak wali

195



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

termasyhur untuk mengilustrasikan istilah-istilah yang mereka
gunakan dalam menggambarkan pengakuan mereka.

Jika pengakuan Hazrat Mirza dinilai berdasarkan standar
yang ditetapkan ini, tidak akan muncul keberatan apa pun
terhadap pernyataan-pernyataannya, juga tidak menyebabkan
kejutan atau ketersinggungan. Faktanya, justru tulisan-tulis-
an Hazrat Mirza bernada jauh lebih lunak daripada pernya-
taan-pernyataan para wali Muslim terdahulu, dan beliau telah
menjelaskan semua istilah ini dengan cara yang begitu rinci dan
tidak ambigu sehingga memperjelas, bukan hanya ungkapannya
sendiri, tetapi juga ungkapan para wali sebelumnya.

Umat Islam sepakat bahwa Nabi Suci Muhammad adalah
Khatam an-nabiyyin, Nabi Terakhir, yang setelahnya tidak ada
nabi yang dapat datang, baik nabi baru maupun nabi lama. Ini
adalah keyakinan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, Pendiri Gerakan
Ahmadiyah, dan setelah beliau, ini adalah keyakinan yang di-
pegang oleh anggota Jemaat Ahmadiyah Lahore (Ahmadiyya
Anjuman Ishaat Islam Lahore). Sebelum Nabi Suci Muhammad,
ada sistem pengutusan nabi untuk menjalin hubungan manusia
dengan Tuhan dan untuk menjaga ajaran Ilahi. Namun ketika
kenabian berakhir pada diri Nabi Suci Muhammad, tidak mung-
kin muncul lagi nabi setelah beliau. Oleh karena itu, menurut
Qur’an Suci dan Hadis, sebagai pengganti para nabi, akan mun-
cul para wali (wali) dan muhaddats (bukan nabi yang menerima
wahyu Tuhan) untuk menghubungkan manusia dengan Tuhan.
Dan untuk menjaga iman serta Kitab Allah, akan datang para
penerus Nabi Suci (kbalifah) dan pembaharu agama (mujaddid)
setelah Nabi Suci Muhammad. Ayat tentang ‘kekhalifahan’

196



7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

dalam Al-Qur’an Suci (24:55) bersaksi akan fakta ini, dan hal
yang sama telah dinyatakan oleh Nabi Suci dengan sabda:

“Sesungguhnya Allah akan membangkitkan bagi
umat ini [yakni Muslim], pada setiap awal abad, seseo-

rang yang akan memperbaharui agamanya [yakni mu-
jaddid atau pembaharu].” (Sunan Abu Dawud, Kitab
al-Malahim)

Dengan demikian, sesuai dengan Sabda ini, sebagaimana
muncul para pembaharu pada bidang Syariat pada setiap abad,
demikian pula muncul para pembaharu pada bidang Tarekat
(Tasawuf) di satu abad atau abad lainnya. Hal ini didukung oleh
sejarah dan peristiwa nyata.

Sesuai dengan Sabda Nabi Suci Muhammad ini, pada awal
abad keempat belas kalender Hijriah (yang berjalan dari 1883
hingga 1979 M), Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mengumumkan:

“Hamba yang rendah ini adalah pembaharu [mujad-
did)] baik bagi Syariat maupun Tarekat.”

Karena menjadi pembaharu Tarekat juga, beliau, seperti
para pembaharu dan Sufi sebelumnya, tidak hanya mengguna-
kan terminologi standar Tarekat dan Tasawuf (Sufisme) dalam
buku-bukunya, tetapi juga membahas panjang lebar poin-poin
paling rumit dan rahasia-rahasia pelik dari ilmu-ilmu spiritual
ini, agar para pelajar dan pengamal Tarekat juga mendapat man-

faat dari karya pembaharuannya. Namun para ulama Syariat

197



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

yang kosong dan para Sufi yang “setengah matang” tidak dapat
menyelami rahasia-rahasia Pengetahuan Ilahi ini, dan bangkit
untuk menentang serta menganiaya Hazrat Mirza. Tidak ada
tuduhan yang tidak mereka lontarkan terhadapnya, dan tidak
ada rasa sakit serta penderitaan yang tidak mereka timbulkan
padanya dan para pengikutnya. Seandainya mereka memahami
poin-poin tersirat dan rahasia-rahasia pelik spiritualitas ini, me-
reka tidak akan terlibat dalam penentangan ini. Jika mereka telah
menelaah Qur’an Suci, Hadis, dan beberapa karya ulama-ulama
terdahulu, mereka tidak akan merasa sulit untuk memahami
masalah-masalah mendalam Syariat dan Tarekat ini.

Ketika kita membaca buku-buku dan ucapan-ucapan para
wali, Sufi, dan sesepuh Islam zaman dahulu, ditemukan bahwa
beberapa dari mereka merujuk diri mereka sebagai Maryam,
beberapa sebagai putra Maryam, beberapa sebagai Ibrahim, be-
berapa sebagai Musa, beberapa sebagai Muhammad dan Ahmad
SAVW, dll. Ada mereka yang menyebut diri mereka nabi (nabi)
dan utusan (rzsul), dan mereka yang meminta murid-muridnya
untuk menggunakan nama mereka dalam Kalimah, rumus ke-
imanan Islam. Kita juga melihat bahwa semua istilah Tasawuf
seperti fana fi rasul, zill, buruz, dll. yang telah digunakan Hazrat
Mirza dalam buku-bukunya, telah diciptakan oleh para Sufi
zaman dahulu. Tidak ada satu pun istilah ini—yang dengannya
para wali disebut sebagai nabi “metaforis” atau “bayangan” dari
para nabi, dll.—dirancang oleh Hazrat Mirza. Bukti fakta ini
tidak dapat disangkal.

198



7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

Di bawah ini kami mencermati ucapan dan laporan dari
para wali, Sufi, dan sesepuh agama zaman dahulu yang kesuci-
an, reputasi, dan otoritasnya diakui oleh umat Islam di seluruh
dunia. Jika penjelasan Hazrat Mirza tentang kebenaran Tarekat
dipelajari berdasarkan ucapan-ucapan ini, tidak akan ada kesu-

litan dalam memahami istilah-istilah Tasawuf ini.

1. Hazrat Ali (w. 661 M)
Khalifah keempat, salah satu tokoh yang paling dihormati

dalam Islam, berkata:

“Aku adalah titik di bawah huruf ba pada Bismillah
[ Bismillah— Dengan nama Allah—ungkapan Muslim
yang terkenal, dimulai dengan huruf 42 yang dalam
bahasa Arab memiliki satu titik di bawahnya]. Aku
adalah aspek Tuhan yang tentangnya kalian lalai. Aku
adalah Pena (Qalam), aku adalah Lauh Mahfuz, aku
adalah Arasy, aku adalah Kursi, aku adalah tujuh langit
dan bumi.” (Kata Pengantar Syarah Fushus al-Hikam,
Bagian 8, hal. 32, oleh Syekh Dawud bin Mahmud
al-Qaisari)

Ungkapan yang dirujuk, misalnya ‘pena’ (galam), ‘Lauh
Mahtuz’ (laub), dll., semuanya digunakan dalam Al-Qur’an
Suci, yang menunjukkan sifat-sifat Tuhan seperti kekuasaan dan

pengetahuan-Nya.

199



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Imam Ja'far Shadiq (w. 765 M)

Cicit dari Hazrat Imam Husain, dan Imam keenam kaum

Syiah, berkata:

“Kami adalah shalat yang disebutkan dalam Kitab
Allah. Kami adalah zakat, kami adalah puasa, kami
adalah Haji, kami adalah bulan-bulan haram, kami
adalah tanah suci, kami adalah Ka’bah [masjid pusat
dunia Muslim di Makkah], kami adalah kiblat [arah
yang dituju saat shalat], kami adalah ‘wajah’ Allah,
kami adalah tanda-tanda dan kami adalah tanda-tanda
yang nyata.” (Kitab Mazhar al-Ajaib fi an-Nakt wa al-
Ghara’ib, diterbitkan 1350 H)

Semua istilah yang digunakan di sini, seperti bulan-bulan

haram, kiblat, tanda-tanda, dll. diambil dari Al-Qur’an Suci.

3. Abu Yazid Bustami (w. 874 M)

200

Hal berikut tercatat mengenai wali Persia masa awal ini:
“la berkata: Orang-orang mengira bahwa aku adalah orang
seperti mereka, tetapi jika mereka melihat sifat-sifatku di
alam rohani, mereka akan mati. Aku seperti sungai yang
kedalamannya tidak diketahui, demikian pula sumber dan

ujungnya.

“Seseorang bertanya kepadanya, Apakah Arasy [takh-

ta Tuhan] itu. Ia berkata, Aku adalah itu. la bertanya,

Apakah Kursi [secara harfiah kursi, atau pengetahuan

Tuhan] itu. Ia menjawab, Aku adalah itu. Orang-orang



il.

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

berkata bahwa telah ada banyak hamba Allah yang sa-
leh, seperti Ibrahim, Musa, dan Nabi Suci Muhammad.
Ia berkata, Aku adalah mereka semua. Mereka kemu-
dian bertanya tentang malaikat Jibril, Mikail, Israfil,
dan Izrail. Ta berkata, Aku adalah mereka semua juga.
Penanya itu terdiam. Abu Yazid menambahkan: Jika se-
seorang benar-benar lebur (fana) dalam Tuhan, karena
Tuhan adalah segalanya, ia akan melihat segala sesuatu
ada dalam dirinya.”

(*Tazkirat al-Auliya® atau Memoar Para Wali, edisi
Urdu, bab 14, hal. 146)
“Disampaikan kepadanya bahwa pada Hari Kiamat,

S¢-

tiap orang akan dikumpulkan di bawah panji Nabi Suci

Muhammad. la menjawab:

“Demi Allah! Panjiku akan berkibar lebih tinggi dari-
pada panji Nabi Suci. Semua orang dan para nabi akan
dikumpulkan di bawahnya. Tidak ada yang sepertiku
di surga, juga tidak ada satu pun dari sifat-sifatku di
bumi. Sifat-sifatku tersembunyi dalam Yang Gaib
[Tuhan]. Bagaimana orang seperti itu bisa menjadi ma-
nusia? Tidak, dia adalah lidah Sang Kebenaran [Tuhan/
Al-Hagq], dan pembicaranya adalah Kebenaran [Tuhan]
itu sendiri. ‘Dari-Ku dia berbicara, dari-Ku dia mende-
ngar, dari-Ku dia melihat. Oleh karena itu, Tuhanlah
yang berbicara melalui lidah Abu Yazid. Dialah yang
telah berfirman: Panji-Ku lebih tinggi daripada panji
Muhammad, damai atasnya. Karena bendera Tuhan

jauh lebih tinggi daripada bendera Nabi Suci. Karena

201



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kalian membolehkan kata-kata ‘Sesungguhnya Aku
adalah Allal’ bisa keluar dari sebatang pohon, kalian
juga harus membolehkan kata-kata ‘Panjiku lebih ting-
gi daripada panji Muhammad’ dan ‘Mahasuci Aku,
betapa besar kemuliaan-Ku’ keluar dari pohon pikiran

Abu Yazid.” (ibid., hal. 151)

(Catatan: Rujukan dalam kata-kata “Dari-Ku dia berbi-
cara...” adalah pada sebuah hadis yang menurutnya Tuhan
berfirman: “Apabila Aku mencintai seorang hamba, Akulah
Pendengaran yang dengannya ia mendengar, Akulah Penglihatan
yang dengannya ia melihat, Akulah Tangan yang dengannya ia
memegang, dan Akulah Kaki yang dengannya ia berjalan” —
Bukhari 81:38. Rujukan pada kata-kata “Sesungguhnya Aku
adalah Allah” yang keluar dari sebatang pohon adalah pada
peristiwa terkenal Musa mendengar suara yang mengatakan
“Sesungguhnya Aku adalah Allah, Tuhan semesta alam” yang
keluar dari semak atau pohon, sebagaimana tercatat dalam Al-
Qur’an lihat 28:30. Abu Yazid di sini menjelaskan bahwa seba-
gaimana suara itu bukanlah suara pohon itu sendiri, melainkan
Tuhan yang berbicara melaluinya, demikian pula pernyataannya

itu sebenarnya adalah suara Tuhan.)

iii. Jalaluddin Rumi, penyair sufi Persia yang terkenal di dunia,
bersenandung tentang Abu Yazid:
“Darwis yang mulia itu, Abu Yazid, datang kepada
murid-muridnya dan berkata ‘Aku adalah Tuhan,

202



7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

“Pemimpin spiritual yang sempurna ini, dalam ke-
adaan mabuk spiritual, menyatakan tidak ada Tuhan
selain aku, maka sembahlah aku,

“Dengan kata lain, dalam jubahku ini tidak ada siapa
pun selain Tuhan, jadi berapa lama lagi kalian akan
mencari Dia di langit dan di bumi.”

(*Miftah al-'Ulum*, hal. 25, 36, vol. 12, bagian 4,
Bagian II)

4. Abu Bakr Syibli (w. 945 M)

I

il.

Tercatat mengenai wali Irak yang terkenal ini:
“Syekh Syibli bertanya kepada muridnya: Apakah engkau
bersaksi bahwa aku adalah Muhammad, Utusan Tuhan?
Murid itu bersaksi akan hal itu.” (Saif ar-Rabbani, hal. 100)
“Tidakkah engkau mempertimbangkan hal ini, bahwa keti-
ka Nabi Suci Muhammad muncul dalam wujud Syibli, dia
[Syibli] berkata kepada seorang muridnya yang merupakan
penerima vision (kasyaf): Bersaksilah bahwa aku adalah
Utusan Tuhan. Maka murid itu berkata: Aku bersaksi
bahwa engkau sesungguhnya adalah Utusan Tuhan. Ini bu-
kanlah sesuatu yang melanggar hukum dan salah. Ini sama
seperti orang yang tidur [dalam mimpi] melihat satu orang
dalam wujud orang lain. Dan jenis vision tingkat rendah
adalah di mana apa yang dilihat seseorang dalam mimpi, ia
melihatnya saat terjaga.” (Al-Insan al-Kamil, vol. ii, hal. 46,
oleh Abdul Qadir Jili; lihat juga terjemahan bahasa Inggris
dalam Studies in Islamic Mysticism karya R. A. Nicholson,
Cambridge University Press, 1980, hal. 105)

203



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iii.

204

“Dua orang pergi untuk menjadi murid Abu Bakar Syibli.
la berkata kepada salah seorang dari mereka: Ucapkanlah,
‘Tidak ada Tuhan selain Allah, dan Syibli adalah Utusan-
Nya'. Orang itu mengucapkan ungkapan la haula wa la
[agak setara dengan naudzu billah!/ Tuhan melarang!].
Syibli melakukan hal yang sama. Orang itu bertanya meng-
apa ia mengucapkan la haula. Syibli bertanya kepadanya
mengapa ia melakukannya. Orang itu berkata, Aku meng-
ucapkannya karena aku datang untuk menjadi murid dari
pelanggar agama seperti ini. Syibli menjawab: Aku meng-
ucapkannya karena aku membeberkan rahasia yang begitu
tersirat kepada orang yang bodoh. Ia kemudian memanggil
orang kedua dan memintanya untuk mengulangi: “Tidak
ada Tuhan selain Allah, dan Syibli adalah Utusan-Ny2'. Ia
berkata: Aku tadinya mengira bahwa engkau berderajat
tinggi, tetapi engkau puas hanya dengan kerasulan Tuhan.
Syibli tertawa dan berkata: Aku akan mengajarimu.

“Jadi pemahaman dan pengertian setiap orang ber-
beda. Itu adalah poin yang sama yang tidak dapat di-
terima oleh satu orang, dan ia menolaknya, sementara
yang lain memiliki pemahaman yang lebih unggul.
Syibli tidak bermaksud seperti apa yang dipikirkan
oleh orang yang melihat secara lahiriah itu. Faktanya
adalah bahwa orang yang menjadi guru, pembimbing,
dan mentor, adalah Utusan bagi murid tersebut dan
menjalankan fungsi Utusan Ilahi.”

(*Tazkirah Ghausiyya*, oleh Maulana Syah Gul
Hasan, hal. 315, dan *Miftah al-Asyiqin*, hal. 16)



7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

5. Sayyid Abdul Qadir Jailani (w. 1166 M)

Beliau adalah wali Irak yang terkenal di dunia, yang nama-

nya sangat dikenal di dunia Muslim saat ini.

I

il.

Pengalaman spiritual berikut diceritakan oleh beliau:

“Tuhan memberiku karunia hadir di Madinah.
Suatu hari aku sedang sibuk mengingat Tuhan dalam
kesendirian ketika Dia mengambilku dari dunia ini
dan dari diriku sendiri, lalu mengembalikanku. Dan
aku berkata: ‘Andaikata Musa masih hidup, dia pasti
akan mematuhiku’. Ini seolah-olah akulah pengucap
[Sabda itu], dan bukan menceritakan Sabda ini. Jadi
aku tahu bahwa ini disebabkan aku ditarik oleh Tuhan.
Aku lebur [*fana*] dalam diri Nabi Suci, dan pada saat
itu aku bukan sekadar si fulan [yakni Abdul Qadir],
tetapi aku pastilah Muhammad. Jika tidak, apa yang
aku katakan hanyalah sekadar menceritakan sesuatu
dari Nabi Suci.”

(Saif ar-Rabbani oleh Sayyid Muhammad Makki,
diterbitkan di Bombay, hal. 100)

Kata-kata ‘Andaikata Musa masih hidup, dia pasti akan
mematuhiku’ adalah Sabda Nabi Suci Muhammad.
Beliau menulis dalam sebuah puisi:

“Aku berada di alam yang lebih tinggi dengan cahaya
Muhammad, Dalam pengetahuan rahasia Tuhanlah
kenabianku.” (Dari puisi yang dikenal sebagai Qasidah
Ruhi)

205



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iii.

iv.

vi.

206

“Kenabian dalam arti zahir telah hilang, tetapi dalam hal
esensinya ia akan berlanjut hingga Hari Kiamat. Jika tidak,
mengapa harus selalu ada empat puluh wali di muka bumi?
Aspek-aspek kenabian dapat ditemukan pada sebagian

dari mereka, yang hatinya seperti hati para nabi. Di antara

mereka adalah khalifah-khalifah Allah dan rasul-rasul-Nya
di bumi.” (Faiz Subbani, Sabda-sabda Abdul Qadir Jailani,
diterbitkan di Delhi, hal. 122)
“Sayang sekali engkau! Engkau lari dariku, padahal aku
adalah penjagamu. Rumahku menawarkan perlindung-
an bagimu, jika tidak engkau akan hancur. Wahai orang
bodoh! Lakukanlah haji kepadaku terlebih dahulu dan
kemudian lakukanlah haji ke Baitullah. Aku adalah pintu
menuju Ka’bah [masjid pusat Muslim di Makkah], datang-
lah kepadaku dan aku akan menunjukkan kepadamu cara
menunaikan haji.” (Waz Mahbub Subbani, hal. 235, ter-
jemahan Urdu dari Fath ar-Rabbani wal-faiz ar-Rahmani)
“Kewalian adalah z7// [pantulan atau bayangan] dari ke-
nabian, dan kenabian adalah zi// dari Ketuhanan.” (Bihjar
al-Asrar, hal. 83)
Berikut ini adalah bagian dari puisi oleh Syekh Abdul
Qadir Jailani:

“Meskipun derajatmu tinggi, tapi derajatku akan se-
lalu lebih tinggi darimu,

“Aku adalah elang bagi setiap pembimbing rohani
dan terbangku tinggi, adakah orang lain yang dikaru-

niai sepertiku?



7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

“Tuhan memberitahuku tentang rahasia kuno, dan
memberiku semua yang aku minta,

“Dia menjadikanku pemimpin semua wali, perintah-
ku berlaku setiap saat,

“Jika aku mengungkapkan rahasiaku kepada lautan,
semuanya akan menjadi kering,

“Jika aku memanifestasikan rahasiaku kepada gu-
nung, ia akan hancur dan menjadi pasir,

“Jika aku memperlihatkan rahasiaku kepada orang
mati, ia akan bangkit hidup dengan kuasa Tuhan,

“Jika aku mengungkapkan rahasiaku kepada api, ia
akan menjadi dingin dan padam,

“Berlalunya bulan dan tahun tidaklah tanpa perin-
tahku, mereka datang kepadaku dulu lalu berlalu,

“Mereka memberitahuku semua berita dunia, jadi
kalian harus menghentikan argumen dan debat kalian
denganku,

“Semua negeri Allah berada di bawah kekuasaanku,
dan waktuku telah dibersihkan untukku di hadapan
hatiku,

“Ketika aku melihat ke semua negeri Allah, semuanya
hanya sebesar butiran biji,

“Jadi siapa di antara para wali yang sepertiku, siapa
yang dapat bersaing denganku dalam pengetahuan dan
kekuasaan,

“Setiap wali mengikuti jejak nabi tertentu, aku meng-
ikuti jejak Nabi Suci, bulan purnama yang sempurna.”

(Dari puisi yang dikenal sebagai *Qasidah Ghausiyya*)

207



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

vii.

viii.

iX.

“Aku jauh di luar akal kalian. Maka jangan mengukur aku
dengan siapa pun, dan jangan mengukur siapa pun dengan
aku.” (Futuh al-Ghaib, hal. 22)

“Manusia memiliki pembimbing rohani [Syek/] mereka, Jin
memiliki pembimbing rohani mereka, dan para malaikat
memiliki pembimbing rohani mereka. Tetapi aku adalah
pembimbing rohani bagi mereka semua.” (Bihjat al-Asrar,
hal. 23)

“Tuhan mewahyukan jenis-jenis pengetahuan yang menak-
jubkan ke dalam hati manusia besar itu. Dia menyingkap-
kan kepadanya rahasia-rahasia yang Dia sembunyikan dari
orang lain. Dia memuliakannya, menariknya kepada Diri-
Nya, membimbingnya ke pintu-pintu kedekatan-Nya,
dan membuka hatinya untuk menerima pengetahuan
dan rahasia. Dia menjadikannya pemberi peringatan-Nya
kepada manusia dan tanda Tuhan di antara mereka. Dia
menjadikannya pembimbing sekaligus yang dibimbing
[mahdi]. Dia menjadikannya pemberi syafaat di sisi Tuhan
sekaligus orang yang syafaatnya diterima. Dia menjadikan-
nya salah satu dari orang-orang yang benar (siddigin) dan
para wali, yang merupakan pengganti bagi para nabi dan
rasul.” (Futub al-Ghaib, wacana no. 33)

6. Fariduddin Attar (w. 1220 M)

iya,

Beliau adalah penulis Mantiq at-Thair dan Tazkirat al-Aul-
yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris oleh

orientalis Inggris. Dalam sebuah bait puisi, beliau berkata:

208



7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

“Aku  bebas dari dengki, kesombongan, dan
keserakahan,

“Aku adalah Tuhan, Aku adalah Tuhan, Aku adalah
Tuhan.” (Fawa'id Faridiyya, terjemahan, hal. 85)

7. Syekh Syahabuddin Suhrawardi (w. 1234 M)
Pendiri salah satu dari empat tarekat Sufi utama, beliau

menulis:

“Tidak ada nabi lain yang dapat berbagi dengan Nabi
Suci Muhammad derajat mahmud-nya [atau kemulia-
an, yang disebutkan dalam Al-Qur’an 17:79]. Tetapi
para wali dari kalangan pengikutnya dapat berbagi
derajat ini.” (Hadiyya Mujaddidiyya, hal. 70)

8. Syekh Muhyiddin Ibnu Arabi (w. 1240 M)
Wali termasyhur ini, yang dikenal sebagai ‘pemimpin rohani

agung’, menulis:

i.  “Akuadalah Al-Qur’an dan Al-Fatihah [surah pembuka Al-
Qur’an], “Aku adalah roh dari roh, bukan roh dari wadah.”
(Futuhat Makkiyya, Bagian 1, hal. 1)

ii. “Dan sebagaimana yang terjadi dengan pembimbing ro-
hani kami ketika orang-orang berkata kepadanya, Engkau

adalah Yesus, putra Maryam, maka sembuhkanlah orang
ini.” (ibid., vol. i, hal. 199)

209



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

9. Syamsuddin dari Tabriz (w. 1248 M)
Wali Persia ini, yang memiliki pengaruh besar pada Rumi,

menulis bait-bait berikut:

“Aku adalah roh yang ditiupkan ke dalam Maryam,
Aku adalah jiwa yang menjadi kehidupan Yesus,

“Aku tahu bahwa tidak ada siapa pun selain aku, Aku
berada di dalam kehidupan dan di luar dunia ini,

“Syibli dan Mansur [dua orang wali] bersujud di ha-
dapanku, artinya, aku berada di antara ini dan itu,

“Aku bersama Nuh di dalam bahtera dan bersama
Yusuf di dalam sumur, Aku ada dalam napas Yesus,
Aku adalah kekasih lama,

“Ketika Firaun yang terkutuk ditenggelamkan, Aku
berada di pihak Musa, Aku adalah kekasih lama,

“Ketika Adam belum ada, Aku sudah ada; ketika
dunia belum ada, Aku sudah ada; kehidupan belum
ada, tetapi Aku sudah ada; Aku adalah kekasih lama.”
(Kuliyyat Syams Tabrizi, halaman 292 dan 508)

10. Jalaluddin Rumi (w. 1273 M)

Penulis Matsnawi yang terkenal di dunia ini, yang karya-
nya telah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris, dan puisinya
dipelajari serta dikutip secara luas di India, Pakistan, dan Iran,

menulis baris-baris berikut:

210



il.

iil.

7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

“Jangan berikan tanganmu kepada siapa pun selain kepada
pembimbing rohani yang sempurna, karena tangannya
adalah Kebenaran (A/~-Hag) maka peganglah itu,

“Ketika engkau memberikan tanganmu ke dalam
tangannya, engkau akan selamat dari binatang buas.

“Maka tanganmu akan menjadi seperti tangan me-
reka [Para Sahabat Nabi Suci] yang mengambil baiat,

“Sehingga ‘tangan Tuhan berada di atas tangan
mereka’,

“Ketika engkau memberikan tanganmu ke dalam
tangan pembimbing rohanimu, karena dia tahu betul
agama Islam,

“Sebab, wahai murid! dia adalah nabi pada masanya,
karena cahaya Nabi Suci Muhammad dimanifestasi-
kan melaluinya.” (Miftah al-"Ulum, syarah Matsnawi,
Bagian 5, vol. 13, hal. 152)

“Di jalan kebajikan, bersemangatlah untuk melayani ke-
manusiaan, agar engkau dapat mencapai kenabian dalam
umat Islam,

“Aku adalah Yesus, tetapi dia yang dibangkitkan hi-
dup oleh napasku akan hidup selamanya,

“Orang mati yang dibangkitkan oleh Yesus mati lagi,
beruntunglah dia yang menyerahkan dirinya kepada
Yesus ini.” (ibid., vol. 7, hal. 45)

“Jika tabir diangkat dari jiwa-jiwa, setiap orang akan berse-

ru Aku adalah Yesus.” (ibid., vol. 2, hal. 247)

211



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iv.

vi.

vii.

viii.

“Apakah firman Tuhan datang dari balik tabir atau seba-
liknya, Dia mengaruniakan hal itu yang dengannya Dia
memberkati Maryam.” (ibid., vol. 1, hal. 11)

(Rujukan di sini adalah pada wahyu dari Tuhan, yang
diberikan kepada Maryam juga. “Dari balik tabir” me-
rujuk pada ayat Al-Qur’an, yang dibahas dalam Bab 4,
yang menyebutkan tiga cara pewahyuan.)

“Wahai manusia, aku adalah bahtera Nuh di sungai ini;
Janganlah berpaling dari perahu ini.” (ibid., vol. 12, hal.
268)

“Anggaplah setiap wali sebagai Nuh dan nakhoda kapal,
dan anggaplah pergaulan dengan orang-orang dunia ini
sebagai air bah.” (ibid., vol. 12, hal. 122)

“Ingatlah bahwa para wali adalah Israfil [nama malaikat
yang membangkitkan orang mati] zaman ini. Melalui me-
reka hati yang mati menerima kehidupan dan pembinaan.”
(ibid., vol. 1, hal. 10)

“Para wali adalah anak-anak Tuhan, mereka mengetahui
hal ini saat tidak hadir atau hadir,

“Dia yang bercita-cita untuk mencapai Tuhan, biar-
kan dia duduk di majelis para wali,

“Jika engkau jauh dari majelis para wali, Engkau se-

sungguhnya jauh dari Tuhan.”

Ucapan dan pengakuan yang direproduksi di atas berasal

dari para pemimpin besar pemikir Islam, dan para wali yang

reputasinya tak bercela, yang kesalehan, ketulusan, dan pengab-

diannya kepada Nabi Suci Muhammad telah diakui secara luas

212



7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka

oleh dunia Muslim di setiap zaman. Tidak ada Muslim yang
berilmu yang dapat meragukan kewalian mereka dan ikatan erat
mereka dengan Tuhan. Jika para penentang Gerakan Ahmadiyah
mau mempelajari, berdasarkan tulisan-tulisan para wali ini,
penjelasan-penjelasan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mengenai
poin-poin tersirat dan rumit Sufisme serta masalah-masalah
yang muncul dalam Tarekat, mereka tidak akan memiliki kera-

guan sedikit pun tentang kebenarannya.

Pernyataan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tentang Para Wali

Sufi

1. “Dari semua pemimpin Tasawuf yang ada hingga hari
ini, tidak satu pun yang tidak setuju dengan poin bahwa
dalam agama ini, jalan untuk menjadi orang-orang yang
semisal nabi terbuka, sebagaimana Nabi Suci Muhammad
telah memberikan kabar gembira bagi ulama-ulama yang
shaleh dan tulus bahwa ‘Ulama didalam umatku adalah
seperti Nabi-nabi Bani Israil’. Kata-kata Abu Yazid Bustami
yang diberikan di bawah ini, yang tercatat dalam Zazkirat
al-Auliya oleh Fariduddin Attar, dan juga ditemukan dalam

karya-karya terpercaya lainnya, adalah atas dasar ini, saat ia

berkata: ‘Aku adalah Adam, aku adalah Syits, aku adalah
Nuh, aku adalah Ibrahim, aku adalah Musa, aku adalah
Isa, aku adalah Muhammad, damai atasnya dan atas semua
saudara-saudaranya ini’.” (lzala Auham, hal. 258-259)

2. “Kami dapat membuktikan kepada setiap pencari kebe-
naran, secara meyakinkan dan pasti, bahwa sejak zaman

Nabi Suci Muhammad hingga hari ini, di setiap abad,

213



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

214

telah ada orang-orang saleh yang melaluinya Tuhan telah
menunjukkan tanda-tanda samawi kepada komunitas lain
untuk membimbing mereka [menuju Islam]. Dalam Islam
telah ada orang-orang seperti Sayyid Abdul Qadir Jailani,
Abul Hasan Kharaqani, Abu Yazid Bustami, Junaid dari
Baghdad, Muhyiddin Ibnu Arabi, Dzun-Nun dari Mesir,
Mvu’inuddin Chishti, Qutbuddin Bakhtiar, Fariduddin dari
Pak Patan, Nizamuddin dari Delhi, Syah Waliyullah dari
Delhi, dan Syekh Ahmad dari Sirhind. Jumlah orang-orang
seperti itu mencapai ribuan, dan mukjizat dari begitu ba-
nyak orang tercatat dalam karya-karya ilmiah dan terpelajar
sehingga bahkan lawan yang berprasangka buruk, terlepas
dari biasnya yang besar, harus mengakui akhirnya bahwa
orang-orang ini menunjukkan mukjizat dan tanda-tanda

luar biasa.” (Kitab al-Barriyya, hal. 67)



8. PARA WALI MUSLIM
DAN SUFI DI INDIA

Catatan Penyusun. Bagian ini isinya serupa dengan yang
bab sebelumnya, tetapi berkonsentrasi pada para wali dan pe-
nulis sufi yang membentuk lingkungan keagamaan di bagian
dunia tempat Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tinggal. Selain para
wali yang diakui dari zaman klasik, tulisan-tulisan dari periode
yang lebih baru juga telah dikutip, menunjukkan bahwa bentuk
ekspresi untuk pangkat rohani seperti itu juga digunakan di

zaman modern.

8.1. Pendahuluan

Orang-orang yang takut kepada Tuhan dan berpikiran adil
harus melihat pemikiran spiritual yang berlaku di lingkungan
tempat Hazrat Mirza Ghulam Ahmad muncul, di kota-kota
Punjab dan anak benua India pada umumnya di mana seka-
rang hanya tersisa kenangan dari para wali Sufi besar dan ulama
Islam. Ini adalah kota-kota Ajmer, Sirhind, Sialkot, Lahore, Pak
Patan, Sultan Bahu, Taunsa, Chachran, Delhi, Deoband, Thana
Bhawan, Gangoh, Bareilly, dll. Jika para penentang Gerakan

Ahmadiyah mau membaca pernyataan dan tulisan para wali

215



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

yang muncul di tempat-tempat ini, mereka tidak akan meng-
ajukan keberatan terhadap penjelasan Hazrat Mirza mengenai
poin-poin tersirat dan kebenaran Tasawuf dan Tarekat (tasawuf).
Seseorang yang membaca wahyu dan tulisan Hazrat Mirza ber-
dasarkan pandangan para wali terkemuka ini tidak hanya akan
memahami konsep dan istilah Tarekat yang rumit, tetapi juga
akan yakin akan kebesaran Hazrat Mirza, dan tidak akan ragu
untuk mengelompokkannya dengan para sesepuh Islam yang

paling termasyhur.

8.2. Pernyataan para wali

1. Khawaja Mu’inuddin Chishti dari Ajmer (w. 1236 M)
Beliau adalah mujaddid pada masanya dan wali yang mele-

takkan dasar penyebaran Islam di India. Beliau menulis bait-bait

berikut:

i.  “Setiap saat Roh Kudus [malaikat Jibril] mengilhamkan
ke dalam Mu’in, “Jadi bukan aku yang mengatakan ini,
melainkan faktanya akulah Yesus kedua.” (Diwan Khawaja
Ajmeri, kasidah no. 70, hal. 102)

ii. “Jika Roh Kudus terus membawa pertolongannya,

“Setiap hari di dunia Maryam zaman ini akan mela-
hirkan seorang Yesus.” (ibid.)

iii. Tercatat:

“Suatu kali di hadapan kami seorang pria datang
untuk menjadi murid Khawaja dari Ajmer. Khawaja
memintanya untuk mengucapkan Kalimah [yaitu

Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah

Utusan Allah]. Pria itu mengucapkan Kalimah tersebut.

216



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

Khawaja berkata kepadanya: ‘Ucapkanlah seperti ini,
Tidak ada tuhan selain Allah dan Chishti adalah Utusan
Allalk’. Pria itu melakukannya, dan Khawaja menerima
baiat darinya dan memakaikan jubah kehormatan ke-
padanya.” (Fawa’id as-Salikin, hal. 18)

2. Syekh Ahmad dari Sirhind (w. 1624 M)

Dikenal di India dan Pakistan sebagai Mujaddid Alif Tsani
(Pembaharu milenium kedua Islam), wali dan ulama ini menulis:
i.  “Tetapi Sufi itu yang, setelah mencapai fana dan baga,

dan sair an-illa b-illa [yaitu kontak dan kedekatan dengan

Tuhan], berpaling ke dunia dan mengajak orang-orang ke

jalan kebenaran, ia mencapai sebagian dari kenabian, dan

digolongkan bersama mereka yang menyampaikan perin-

tah-perintah agama.” (Maktubat, Daftar 1, surat no. 48,

hal. 120)

ii. “Meskipun jabatan kenabian telah berakhir, tetap saja
para pengikut sempurna dari para nabi dapat menggapai
beberapa pencapaian dan karakteristik kenabian melalui
warisan dan ketaatan.” (ibid., Daftar I, surat no. 6, hal. 25)

iii. “Aku adalah murid Tuhan dan juga keinginan-Nya.
Pengabdianku kepada Tuhan terhubung langsung ke-
pada-Nya tanpa perantara apa pun. Tanganku adalah wakil
tangan Tuhan. Mahasuci Dia! Jadi aku adalah murid Nabi
Suci Muhammad sekaligus saudara rohaninya.” (ibid.,
Daftar III, surat no. 87, hal. 209)

217



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iv.

vi.

vii.

218

“Harus diketahui bahwa diperbolehkan bagi seseorang
mencapai kedekatan dengan kenabian melalui jalan penca-
paian kewalian, dan memiliki sesuatu dari kedua hal ini.”
(Surat no. 123, hal. 348)

“Selama kemajuan spiritual, aku mencapai kedudukan
Usman [Khalifah ketiga Islam] dan, melewati itu, menca-
pai kedudukan Faruq [Umar, Khalifah kedua]. Melewati
itu, aku mencapai kedudukan Siddiq [Abu Bakar, Khalifah
pertama]. Melewati itu, aku mencapai kedudukan sebagai
kekasih Tuhan, dan melihat dalam diriku pantulan dari
semua cahaya dan berkah dari kedudukan ini.” (Surat
Syekh Ahmad dikutip oleh kaisar Mughal Jehangir dalam
buku hariannya, Tuzuk-i Jahangiri, hal. 272, diterbitkan di
Ghazipur, 1863)

“Karena syariat yang dibawa oleh Nabi Suci Muhammad
terlindungi dari nasikh-mansukh, karena alasan inilah
ulama-ulama umat Islam telah diberi tempat para nabi.”
(Maktubat, Daftar 1, surat no. 209, hal. 34)

“Karena ketaatan mereka yang sempurna dan cinta yang
meluap-luap, bahkan, sebagai hadiah dan karunia semata,
para pengikut sempurna dari para nabi menyerap penca-
paian-pencapaian nabi yang mereka ikuti, dan menjadi
sepenuhnya terwarnai dengan warnanya, sedemikian rupa
sehingga antara para nabi dan para pengikut tidak ada per-
bedaan lagi, kecuali bahwa nabi mencapai posisinya secara
langsung sementara pengikut mencapainya melalui keta-
atan, atau bahwa nabi mendahului dan pengikut datang

kemudian... jadi seseorang tidak dapat membayangkan



Vviii.

8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

kesetaraan antara yang asli dan bayangannya (z://).” (ibid.,
surat no. 248)

“Seorang pengikut mencapai kemiripan sedemikian rupa
dengan orang yang diikutinya sehingga tidak ada lagi
konsep ‘mengikuti’, dan perbedaan antara pengikut dan
pembimbing lenyap. Tampak seolah-olah apa pun yang
diperoleh pengikut, saat berada dalam warna nabinya,
diperoleh langsung dari Tuhan, seolah-olah keduanya mi-
num dari mata air yang sama dan berada dalam pelukan
satu sama lain, dan berada di tempat tidur yang sama, dan
sangat akrab. Di manakah pengikut, dan siapakah tuannya,
dan ketaatan siapa! Dalam kesatuan mereka tidak ada ru-
ang lagi untuk keterpisahan, dan tidak tampak perbedaan
antara tindakan mengikuti dan diikuti.” (ibid., Daftar II,
surat no. 54, hal. 172)

3. Khawaja Habibullah Attar dari Kashmir (wali abad ke-15)

Beliau menginstruksikan seorang muridnya sebagai berikut

tentang Kalimah:

“Panjangkan ucapanmu /z ilaha [‘Tidak ada tuhan’],
dan hapuslah pikiran tentang semua yang lain selain
Tuhan dari hati. Setelah itu, i/[-Allah [‘selain Allak’]
harus ditekankan, dan engkau harus menganggap aku
sebagai utusan Allah.” (Matsnawi Babr al-Irfan, vol. i,
hal. 179)

219



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

4. Baba Dawud Khaki

Beliau menulis hal berikut sebagai pujian bagi pembimbing

rohaninya Hazrat Makhdum dari Kashmir:

“Sebagaimana Nabi Suci Muhammad telah bersabda
bahwa pembimbing rohani itu seperti seorang nabi,
“Bagaimana mungkin seseorang menjadi mukmin

orang yang mengingkari nabi semacam itu.” (Wird
al-Muridin)

5. Ali Hujwiri, Data Ganj Bakhsh (w. 1071 M)

Wali termasyhur dari Lahore ini, penulis karya klasik Persia
yang diakui Kasyf al-Mahjub, menulis:

i.  “Maka Tuhan telah menjaga bukti kebenaran Nabi Suci
Muhammad tetap hidup hingga hari ini, dan telah men-
jadikan para wali sebagai sarana yang melaluinya hal itu
ditampilkan, agar tanda-tanda Tuhan dan bukti kebenaran
Nabi Suci dimanifestasikan selamanya.” (Kasyf al-Mahjub,
Persia, hal. 167)

ii. “Wali tidak mencapai kesempurnaan hingga ia masuk
ke dalam lingkaran para nabi.” (Sebagaimana dikutip
dalam buku Urdu The Constitution of Pakistan and the
Ahmadiyya Sect, hal. 23)

6. Fariduddin Syakar Ganj dari Pak Patan (w. 1265 M)

Beliau berkata dalam sebuah bait puisi:

220



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

“Aku adalah wali, aku adalah Ali, aku adalah nabi.”
(Hagigat Gulzar Sabiri, oleh Syah Muhammad Hasan
Sabiri, pertama kali diterbitkan di Rampur, 1886, edisi
keenam diterbitkan oleh Maktaba Sabiriyya, Qasur,
Pakistan, 1983, hal. 414. Lihat juga harian Urdu terke-
nal Nawa-i Waqt, Lahore, Pakistan, 4 Juli 1964.)

7. Anwar as-Sufiyya
Dalam majalah bulanan Lahore ini, dikatakan dalam sebuah
artikel di bawah judul Kewalian:

“Bukti apa yang lebih besar tentang kebenaran ajaran
Nabi Suci Muhammad dan keberkatannya selain fakta
bahwa siapa pun yang mengikutinya dengan sempurna
menerima kenabian ‘bayangan’ (zi//i) dari Tuhan, di-
beri tugas berdakwah kepada umat manusia, dan di-
tunjuk sebagai khalifah atau wakil untuk mendukung
agama Islam. Telah ada orang-orang mulia semacam itu
di setiap zaman, dan akan terus ada orang-orang se-
macam itu di masa depan, yang tentangnya Nabi Suci
bersabda: ulama-ulama dari umatku seperti nabi-nabi
Bani Israil’.” (Anwar as-Sufiyya, vol. iv, no. 3, Desember
1907, hal. 12)

8. Sultan Bahu (w. 1691 M)

Beliau adalah penyair sufi Punjabi pertama. Beliau menulis:

221



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

222

“Kedudukan fana fi asy-syaikh [lebur diri dalam pembim-
bing rohani seseorang] berarti bahwa kapan pun pencari
Tuhan membayangkan sosok pembimbing rohaninya da-
lam hatinya, pembimbing itu harus datang seketika [secara
rohani] dan menuntun tangannya ke majelis Nabi Suci
Muhammad. Pembimbing semacam itu disebut sebagai
yuhyi wa yumiit [ungkapan dalam Al-Qur’an yang berarti
Dia menghidupkan dan mematikan].” (Kalid at-1auhid,
hal. 37-38)

Beliau menulis dalam bait puisi:

“Arasy, Kursi, Lauh dan Qalam semuanya ada di
dalam hati. Dia yang menemukan hati, tidak bersedih
lagi.” (ibid., hal. 18)

(Istilah Arasy dll. semuanya adalah ungkapan terke-
nal dalam Al-Qur’an, yang merujuk pada berbagai sifat
Tuhan seperti kekuasaan dan pengetahuan-Nya.)

“Aku adalah burung tanpa tempat tinggal, aku tidak
tinggal di mana pun selain di ketiadaan tempat. Jadi
menjadi seorang darwis adalah tandaku, dan aku *fana
fi-llah* [lebur dalam Tuhan].” (ibid., hal. 61)

“Karena cahaya batin, wahyu Tuhan diterima setiap
saat [oleh seorang wali]. Karena [kata-kata Al-Qur’an]
Kami dekat, ia mencapai kedekatan dan kebersamaan
[lahi.

“Dia yang dipandang dengan baik oleh seorang dar-

wis, derajatnya lebih tinggi daripada Arasy Tuhan.”
(ibid., hal. 180)



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

“Aku hanya mengenal Kebenaran, aku hanya melihat

Kebenaran, aku hanya menyerukan Kebenaran,

“Kebenaran ada di dalamku dan aku di dalam
Kebenaran, inilah Kebenaran.” (ibid., hal. 194;

Kebenaran di sini merujuk pada nama Tuhan, Hagq,

dalam Al-Qur’an.)

9. Khawaja Syah Sulaiman Taunsa (w. 1852 M)
i.  Bait-bait puisi berikut ditulis sebagai pujian baginya:

“Bangkitlah dengan izin Allah (Kum bi-iznillah) ada-
lah mukjizat di tangan Yesus, tetapi engkau menjadikan
ribuan orang sebagai Al-Masih dengan satu hembusan
napas.

“Ketika Musa melihat cahaya Ilahi di gunung, ia
pingsan dan kehilangan kesadaran akan dunia.

“Tetapi engkau, Wahai Kalimullah [nama Musa],
melihat cahaya itu setiap saat, dan masih menunjukkan
senyum, hasrat, dan pemahaman penuh.

“Engkau adalah cahaya Tuhan, cahayamu ada di ke-
dua alam. Arasy, Kursi, dan bintang-bintang semuanya
menampilkan cahayamu.

“Engkau adalah matahari, engkau adalah bulan, eng-
kau adalah cahaya di atas cahaya. Engkau adalah cahaya
Muhammad, engkau adalah kunci hati.

“Segel kewalianmu adalah segel di cincin jarimu.

Betapa mulianya kewalian, yang memiliki derajat kera-

sulan (risalat).” (Managqib al-Mahbubin, hal. 249-250)

223



Kasus Abmadiyah

il.

“Hazrat Sialwi kemudian menyebutkan mimpi Khawaja,
yaitu, bahwa suatu malam beliau bermimpi bahwa di
atas kepalanya dan di bawah kakinya serta di kanan dan
kirinya telah diletakkan Qur’an Suci. Beliau menanyakan
tafsir mimpi ini kepada seorang ulama. Ulama itu berkata:

Selamat, engkau akan berpegang teguh pada Qur’an Suci

dalam segala keadaan.” (Mirat al-’Asyiqin, hal. 28)

10. Hazrat Said Amir

Mardan, (Provinsi Barat Laut anak benua India) selama akhir

Beliau adalah seorang wali terkenal dari Koth, distrik

abad kesembilan belas.

.

il.

224

Tercatat mengenainya:

“Pada hari Minggu tanggal 21 bulan Rajab, wali
suci itu menerima dalam wahyu dari Tuhan, ayat-ayat
Qur’an Suci berikut: ‘Hai Nabi, bertakwalah kepada
Allah dan janganlah kamu menuruti orang-orang
kafir dan orang-orang munafik; sesungguhnya Allah
adalah Maha Mengetahui lagi Mahabijaksana’, dan:
‘Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu
suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang
mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kia-
mat dan dia banyak menyebut Allah’.”

(Nazm ad-Durrar fi Silk as-Siyar, oleh Mulla Safiullah,
murid Said Amir, hal. 152)

Beliau berkata:

“Ketahuilah bahwa diangkat oleh Tuhan berarti ke-
rasulan, dan setiap orang yang diangkat adalah seorang
utusan (rasul).” (ibid., hal. 100)

Bagian 3: Pembuktian



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

11. Maulana Abdullah Ghaznavi
Beliau adalah murid Hazrat Said Amir, dan tercatat menge-
nainya bahwa beliau menerima banyak wahyu Ilahi yang berisi

ayat-ayat dari Al-Qur’an Suci. Lihat bab 4.3, kutipan no. 18.

12. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Filsuf, penulis, dan teolog Islam termasyhur ini, yang diakui

sebagai mujaddid pada abadnya, menulis:

“Dimasukkan ke dalam pikiranku untuk menyampai-
kan kepada orang-orang bahwa orang yang rendah ini
telah diajarkan banyak bahasa... Ajaran yang diberikan
kepada Adam adalah aku, pertolongan Ilahi yang dite-
rima Nuh selama banjir adalah aku, api yang menjadi
dingin bagi Ibrahim adalah aku, Taurat yang diwahyu-
kan kepada Musa adalah aku, mukjizat membangkit-
kan orang mati yang dikaruniakan kepada Yesus adalah
aku, Al-Quran yang diberikan kepada Muhammad
Nabi Suci adalah aku. Segala puji bagi Allah, Tuhan se-
mesta alam.” (7afhimat, Bagian I, sebagaimana dikutip
dalam jurnal Curzon Gazette, 15 Oktober 1902).

13. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M)
Beliau menulis pujian bagi pemimpinnya Sayyid Ahmad
Barelvi (pemimpin agama dan militer Muslim di India Barat

Laut pada awal abad kesembilan belas) sebagai berikut:

225



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Yusuf kini telah datang ke Mesir dari Kanaan, dan
seluruh dunia telah datang untuk membelinya.

“Untuk memberi kehidupan kepada orang mati, na-
pas Yesus kini telah datang ke dunia.

“Dari Madinah Ahmad-ku telah datang dari gua Tsur,
untuk mengajar kaum Anshar.

“Sayyid Ahmad datang suatu hari bersama para sa-
habatnya. Engkau boleh mengatakan bahwa Penutup
para Nabi datang lagi bersama Sahabat-sahabatnya.”
(Najm as-Saqib, vol. ii)

Nama Anshar diterapkan pada sekelompok Sahabat Nabi
Suci. Di sini Sayyid Ahmad Barelvi disebut Yusuf, Yesus, Ahmad
(Nabi Suci Muhammad), dan bahkan Penutup para Nabi.
Sahabat-sahabatnya disebut Sahabat Nabi Suci. Ungkapan-
ungkapan seperti itu digunakan karena kesamaan dan kemirip-

an yang dimiliki para wali dengan para nabi.

14. Khawaja Mir Dard dari Delhi (w. 1785 M)

Wali, penulis, dan penyair terkenal ini menulis:

“Setiap manusia sempurna adalah Yesus pada zaman-
nya karena kekuasaan Tuhan yang meliputi segalanya.
Dan setiap saat ia menghadapi bagi dirinya sendiri
urusan jiwa Yesus.” (Risalah Dard, hal. 211)

226



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

15. Syah Niyaz Ahmad dari Delhi (w. 1834 M)
Beliau menggambarkan pengalaman rohaninya sebagai

berikut:

“Terkadang aku adalah Idris [Henokh dalam Alkitab],
terkadang Syits, terkadang Nuh, terkadang Yunus, ter-
kadang Yusuf, terkadang Yakub, dan terkadang Hud.
Terkadang aku adalah Saleh, terkadang Ibrahim, ter-
kadang Ishak, terkadang Yahya [Yohanes Pembaptis
dalam Alkitab], terkadang Musa, terkadang Yesus, dan
terkadang Daud.

“Aku adalah Ahmad Hasyimi [yakni Nabi Suci
Muhammad] dan Isa putra Maryam.” (Diwan-e Niaz,
hal. 42, 44)

16. Khawaja Muhammad Nasir Muhammadi (w. 1758 M)
Beliau menulis dalam karyanya yang terkenal Nala-yi-
Andalib (‘Ratapan Burung Bulbul’):

“Telah ada para wali yang sempurna, dan yang lebih
sempurna lagi, di antara umat Islam. Dalam hal kema-
juan spiritual dan jalan su/uk mereka, sebagian seperti
Adam, sebagian seperti Nuh, sebagian seperti Ibrahim,
sebagian seperti Daud, sebagian seperti Yakub, sebagi-

an seperti Musa, sebagian seperti Yesus, dan sebagian

seperti Muhammad.” (Nala-yi-Andalib, vol. i, hal. 243)

227



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

17. Syekh Sabir Kalyari
Beliau menulis tentang Sufi Sayyid Abid Mia Usmani
Nagsybandi sebagai berikut:

“Aku memanggilnya Ka'bah, atau Al-Qur’an, atau
Nabi, atau Tuhan.” (Miraj-ul-Muminin, hal. 144-145)

18. Nasiruddin Chiragh dari Delhi (w. 1356 M)
Beliau adalah penerus wali terkenal Nizamuddin Auliya.

Dalam satu bait puisi, beliau berkata:

“Wahai engkau yang saleh secara lahiriah! Apa yang
engkau tanyakan kepadaku mengenai derajat gurb [ke-
dekatan dengan Tuhan]. Hal itu ada di dalam diriku
dan aku di dalamnya, sebagaimana keharuman ada di

dalam bunga mawar.”

19. Syah Syarf Abu Ali Qalandar dari Panipat (w. 1323 M):
“Musa pingsan saat melihat api Ilahi termanifestasi
di sebuah pohon, “Tetapi aku melihat api itu di setiap

pohon.”
20. Maulana Abu Muhammad Abdul Haqq Haqqani

Teolog modern ini menulis dalam tafsir Urdu-nya tentang

Al-Qur’an:

228



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

“Seorang pengikut Nabi Suci dapat dikaruniai jiwa
murni yang memantulkan cahaya beliau [Nabi Suci],
sama seperti cermin memantulkan cahaya matahari.
Kemudian, kadang-kadang, tanda-tanda supranatural
yang dikenal sebagai karamah mulai diperlihatkan di
tangannya. Orang seperti itu disebut wali. Ada banyak
jenis wali, seperti ghaus dan qutub dll., tetapi tidak ada

ruang untuk membahasnya secara rinci di sini.” (Zafsir

Hagqani, Mukadimah, hal. 5)

21. Syekh Abdul Haqq Muhaddis dari Delhi (w. 1642 M)

Beliau adalah seorang ahli Hadis dan teolog paling terke-
nal di India. Dalam syarahnya atas kitab Abdul Qadir Jailani,
Futuh-ul-Ghaib, beliau menulis:

“Kewalian adalah bayangan (zi/)) dari kenabian.”
(Syarah Futuh-ul-Ghaib, hal. 12)

22. Allamah Dr Sir Muhammad Igbal (w. 1938)

Penyair dan filsuf termasyhur India modern dan Pakistan
ini menggubah bait-bait berikut sebagai pujian bagi wali Delhi,
Nizamuddin Auliya:

“Apa yang dibaca para malaikat, itulah namamu.
Besar statusmu, luas karuniamu.

“Berkunjung ke makammu adalah kehidupan bagi
hati. Derajatmu lebih tinggi daripada Al-Masih atau
Khidir.” (Bang-e Dara, di bawah lltija-e Musafir)

229



Kasus Abmadiyah
23.

lah teologi Deoband. Beliau menulis puisi panjang sebagai
sanjungan bagi kedua pembimbing rohaninya, Maulavi Rashid
Ahmad Gangohi (w. 1905) dan Maulana Muhammad Qasim
Nanautawi (w. 1877), yang mendirikan sekolah tersebut pada

Maulana Mahmud-ul-Hasan dari Deoband

Beliau adalah seorang guru yang sangat terkenal di seko-

tahun 1867. Beberapa bait diberikan di bawah ini:

“Qasim yang baik dan Rasyid Ahmad, keduanya pe-
milik kemuliaan, keduanya adalah Al-Masih zaman ini
dan Yusuf dari Kanaan. “Mereka menyelamatkan iman
dari para samiri [perusak agama] zaman ini. Aku kata-
kan bahwa keduanya seperti Musa dan Imran. “Berada
di majelis mereka dan melayani mereka, bagi hati yang
mati, tidak kurang dari [orang mati] diperintahkan
oleh Yesus untuk Bangkit.” (Kulliyat Syaikh al-Hind,
hal. 14-17)

Meratapi wafatnya Maulavi Rasyid Ahmad Gangohi, beliau

menulis:

230

“Seseorang yang seperti Pendiri Islam telah pergi dari
dunia. Al-Masih zaman ini telah pergi ke langit, mening-
galkan semua orang di belakang. “Dia membangkitkan
orang mati menjadi hidup, dan tidak membiarkan yang
hidup mati. Lihatlah karya Mesianik ini, Wahai putra
Maryam. “Mereka yang memiliki selera dan semangat

untuk spiritualitas di hati mereka, mereka mencari

Bagian 3: Pembuktian



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

jalan ke Gangoh bahkan ketika berada di Makkah.”
(Marsiyya, oleh Maulana Mahmud-ul-Hasan)

24, Maulana Ashraf Ali Thanvi
Beliau adalah seorang teolog Deobandi terkenal pada awal
abad ini. Di dalam majalahnya, beliau menerbitkan surat dari

seorang murid, yang menjelaskan masalah berikut:

“Saya melihat dalam mimpi bahwa saya sedang
mengucapkan Kalimah, tetapi alih-alih mengatakan
“Tidak ada tuhan selain Allah, dan Muhammad adalah
Utusan Allah’, saya menggunakan nama Anda: “Tidak
ada tuhan selain Allah, dan Ashraf Ali adalah utusan-
Nya.” Mengetahui bahwa ini salah, saya mencoba
memperbaiki diri, tetapi kata-kata yang sama keluar
dari bibir saya. Dengan sedih, saya bangun dan mena-
ngisi kesalahan saya dan, untuk bertaubat, saya mengi-
rimkan selawat kepada Nabi Suci Muhammad. Tetapi
lagi-lagi, dari lidah saya keluar kata-kata: “Ya Allah,
berkatilah tuan kami, nabi dan pemimpin kami Ashraf

Ali.” Tolong beri tahu saya apa yang harus dilakukan.”

Jawaban yang diberikan oleh Maulana, dicetak setelah surat
itu, adalah sebagai berikut:

“Dalam kejadian ini, dimaksudkan untuk memuas-
kan Anda bahwa orang yang kepadanya Anda berpaling
[untuk bimbingan spiritual, yakni Ashraf Ali] adalah

231



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

pengikut teladan Nabi Suci.” (Bulanan Al-Imdad, edisi
bulan Safar, 1336 H, sekitar tahun 1918, hal. 35)

25. Maulana Ahmad Raza Khan (w. 1921)
Beliau mendirikan kelompok Barelvi pada akhir abad
kesembilan belas, yang sangat menentang kaum Deobandi.

Tercatat mengenainya:

“Masalah no. 2: Durood [Shalawat untuk Nabi Suci
Muhammad], alih-alih dimohonkan bagi Nabi Suci,
harus dimohonkan bagi ‘yang mulia’ [Ahmad Raza
Khan], sebagaimana murid-muridnya selalu berkata
demi kehormatannya: ‘Allah memberkati dan me-
limpahkan damai kepada hamba Nabi Suci, Maulana
Ahmad Raza'.” (Al-Janna li-ahl as-Sunnah, hal. 127,
sebagaimana dikutip dalam Deoband Se Barelli Tak,
hal. 123)

26. Syekh Sadiq Gangohi

Wali ini memberi tahu seorang murid untuk mengatakan:

“Tidak ada tuhan selain Allah, dan Sadiq adalah utus-
an Allah.” (ar-Takasyaf ‘an Muhimmat at-Tasawwuf,
hal. 594)

232



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

27. Maulana Abdul Majid Daryabadi (w. 1977)
Beliau adalah seorang ulama India masa kini. Mengenai
penggunaan kata nabi bagi para wali, yang bukan nabi, beliau

pernah menulis di surat kabarnya sebagai berikut:

“Baru-baru ini, secara kebetulan, saya menemukan
contohnya dalam puisi Maulana Rumi. Dan itu pun,
bukan dalam karya yang meragukan, tetapi dalam
buku otentik yang termasyhur dan terkenal Matsnawi.
Mengenai status dan keunggulan pembimbing rohani
tertulis:

“Ketika engkau memberikan tanganmu ke dalam
tangan seorang pembimbing robani, engkau berusaha
menyerap kebijaksanaan karena sang mentor adalah yang
mengetahui dan cerdas. Wahai murid, ia adalah nabi
pada masanya, karena pribadinya memancarkan cahaya
Nabi.

“Dinyatakan dengan jelas di sini bahwa pembimbing
rohani yang sempurna adalah nabi pada masanya ka-
rena ia memantulkan cahaya kenabian. Teolog besar,
filsuf, dan manusia rohani telah menulis syarah atas
Matsnawi, tetapi tidak satu pun dari mereka yang
keberatan dengan bentuk ekspresi ini. Putra Rumi
sendiri, Sultan Walad, telah membuat komentar ber-
ikut: ‘Hiperbola dalam menyamakan seorang wali
dengan seorang nabi merujuk pada efek bimbingannya
yang menembus; jika tidak, tidak ada waktu di mana

kenabian dapat terpikirkan kembali setelah Nabi Suci

233



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Muhammad.” — Matsnawi, vol. v, hal. 67, catatan kaki
13, dicetak di Kanpur.

“Jelas kita masih akan menyebutnya kurang ber-
hati-hati, tetapi sama jelasnya bahwa contoh-contoh
kurangnya kehati-hatian seperti itu dapat ditemukan

dalam tulisan-tulisan para pemimpin agama besar ter-

dahulu.” (Surat kabar Sidg Jadid, 8 Agustus 1952)

28. Pir Jama’at Ali Shah

Tertulis tentang beliau dalam sebuah puisi:

“Madinah itu suci dan diberkati, demikian pula
Alipur. Baik pergi ke sana, dan baik datang ke sini.

“Istanamu adalah istana yang merupakan kiblat [arah
shalat umat Islam] bagi umat manusia. Makammu
adalah tempat suci yang menyaingi Baitullah [di
Makkah].” (Anwar as-Sufiyya, diterbitkan 1930, hal. 9,
dikutip dalam Raza Khani Din, hal. 54)

29. Allamah Sir Muhammad Igbal (w. 1938)
Dalam memuji mukmin yang sempurna, beliau menulis

dalam sebuah puisi:

“Dia adalah Kalim [Musa], dia adalah Masih [Al-
Masih], dia adalah Khalil [Ibrahim].

“Dia adalah Muhammad, dia adalah Al-Qur’an, dia
adalah Jibril.” (Javid Nama)

234



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

8.3. Kesimpulan

Masih banyak lagi pernyataan dan tulisan ulama, wali, dan
tokoh agama Islam yang dapat disajikan, tetapi kami cukupkan
dengan yang di atas. Inilah lingkungan pemikiran spiritual Islam
yang berlaku di mana Hazrat Mirza Ghulam Ahmad muncul.
Beliau adalah Pembaharu, bukan hanya dari sisi syariat, tetapi
juga dari sisi spiritual dan mistik yang berkaitan dengan per-
kembangan spiritual dan dikenal sebagai Tarekat dan Tasawuf.
Oleh karena itu beliau telah menggunakan dan menjelaskan
istilah-istilah dan konsep-konsep dari aspek Islam ini juga.

Harus diingat bahwa istilah-istilah Tarekat ini tidaklah tidak
Islami. Hanya saja konsep-konsep yang diungkapkan oleh Al-
Qur’an dan Hadis dalam istilah-istilah seperti kbilafat (penerus
Nabi Suci), wilayat (kewalian), imamat (kepemimpinan agama),
mujaddidiyat, mubaddatsiyat, dll, dirujuk oleh para ahli Tarekat
sebagai ‘kenabian bayangan’, ‘kenabian manifestasi’, ‘kenabian
metaforis’ dll. (zilli, buruzi, majazi nubuwwar).

Semua istilah Tarekat ini sudah dikenal baik dan populer se-
jak masa dekat dengan permulaan Islam. Dan para teolog besar
pada masa Hazrat Mirza mengetahui bahwa, meskipun faktanya
Nabi Suci Muhammad adalah Nabi terakhir dan penutup, tidak
dilarang dalam Islam bagi pengikut sempurna yang mencapai
tahap fana fi ar-rasul untuk menggunakan bagi dirinya sendiri
kata-kata ‘nabi’ dan ‘utusan’ dalam arti harfiah dan bukan dalam
artian terminologi. Faktanya, ini adalah mode ekspresi standar
di kalangan para Sufi. Maka terjadilah bahwa ketika Hazrat
Mirza, dalam buku pertamanya berjudul Barahin Ahmadiyya,

yang diterbitkan dalam empat bagian antara tahun 1880 dan

235



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

1884, mengutip wahyu-wahyunya yang berisi kata #abi dan ra-

sul yang merujuk padanya, tidak ada kritik, dan bahkan, pujian

berlimpah diberikan untuk karya ini. Misalnya:

1.

236

Maulavi Muhammad Husain Batalvi, seorang pemimpin
sekte Ahl-i Hadits, menulis dalam sebuah ulasan: “Hanya
sedikit yang mengenal sebaik kami tentang kehidupan dan
pandangan penulis Barahin Abmadiyya. Jadi kami akan
memberikan pendapat kami tentang buku itu dalam kata-
kata singkat tanpa berlebihan. Menurut pendapat kami,
buku ini, pada saat ini dan mengingat keadaan saat ini,
adalah sedemikian rupa sehingga yang semacamnya belum
pernah muncul dalam Islam hingga sekarang, sementa-
ra tidak ada yang dapat dikatakan tentang masa depan.
Penulisnya juga begitu teguh dalam pengabdian kepada
Islam, dengan harta, nyawa, pena dan lidahnya, serta peng-
alaman pribadinya, sehingga sangat sedikit tandingannya
yang dapat ditemukan di kalangan umat Islam.” (Jurnal
Isya'at as-Sunnah, vol. vii, no. 6, Juni hingga Agustus 1884,
hal. 169)

Maulana Sanaullah dari Amritsar, penentang gigih Hazrat
Mirza dan gerakan Ahmadiyah, menulis dalam sebuah
buku: “Hubungan saya dengan Mirza Sahib dapat dibagi
menjadi dua fase: periode Barahin Ahmadiyya dan perio-
de setelahnya. Selama periode Barahin Ahmadiyya [yakni
sebelum buku-buku beliau selanjutnya], saya memandang
Mirza Sahib dengan baik. Demikianlah, suatu kali ketika

saya berusia sekitar 17 atau 18 tahun, saya begitu ingin



8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India

mengunjungi Qadian sehingga saya berjalan kaki ke sana
sendirian dari kota Batala.” (7arikh Mirza, hal. 53)

Dalam berita kematian tentang Hazrat Mirza, editor surat
kabar Wakil dari Amritsar, Maulana Abdullah Al-Imadi,
menulis: “Meskipun beberapa pemimpin agama Muslim
sekarang mungkin memberikan vonis yang merugikan
tethadap Barahin Abmadiyya... waktu terbaik untuk
memberikan penilaian...” adalah tahun 1880 ketika buku
itu diterbitkan. Namun pada saat itu, umat Islam dengan
suara bulat memutuskan memihak Mirza Sahib.” (Wazkil,
Amritsar, 30 Mei 1908)

Baru-baru ini, Tuan Abdullah Malik telah menulis:
“Masalahnya adalah bahwa semua pemeriksaan ini di-
lakukan sekarang, lebih dari enam puluh tahun setelah
kewafatan Mirza Sahib. Dan adapun buku-buku dan
tulisan-tulisan Mirza Sahib, satu abad kini telah berlalu
atasnya. Jadi analisis ini pun harus dilakukan dengan me-
rujuk pada masa-masa itu. Dan harus diterima bahwa pada
saat itu, karena berbagai faktor zaman tersebut, seluruh
dunia sangat terkesan dengan pengetahuan, kealiman, dan
tulisan-tulisan Mirza Sahib.” (Panjab Ki Siyasi Tehrikain,
yaitu, ‘Gerakan Politik di Punjab,” hal. 270)

237



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

238



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

9.ISTILAH DAN
KONSEP TASAWUF

Catatan Penyusun. Bagian ini membahas berbagai istilah
yang digunakan dalam Sufisme Islam (Tasawuf) untuk merujuk
pada para wali, yang digunakan untuk menunjukkan hubungan
erat antara para wali dan para nabi. Penjelasan konsep-konsep
ini diberikan dari karya-karya Sufi standar dan dari tulisan-tulis-
an Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. Dapat dilihat bahwa beliau
hanya menggunakan gagasan dan ungkapan yang merupakan
bagian yang sudah umum dari pemikiran Sufi yang bersumber
dari Qur'an Suci. Beliau tidak menciptakan istilah-istilah ini,
juga tidak menyalahartikan konsep-konsep ini, dalam upa-
ya untuk membuat klaim yang berlebihan tentang dirinya.
Sebenarnya, beliau membuatnya lebih jelas daripada yang per-
nah dijelaskan sebelumnya bahwa seseorang, yang kepadanya
istilah-istilah pangkat rohani tinggi ini diterapkan, tetap berada
dalam kategori wali, yakni bukan nabi, dan tidak menjadi nabi

karena Nabi Suci Muhammad adalah Penutup para Nabi.

239



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

9.1. dan Tarekat

Sebagaimana Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, dalam kapa-
sitasnya sebagai Pembaharu (mujaddid) dari sisi formal Islam
(Syariat), telah menjelaskan, dan mengekspresikan dirinya
dalam, terminologi Quran Suci dan Hadis, demikian pula,
sebagai Pembaharu sisi spiritual dan mistik Islam, beliau telah
membahas panjang lebar istilah-istilah teknis (terminologis)
bidang ini juga. Beliau melakukan hal ini agar tidak ada orang
yang tersandung ke dalam kesalahan, karena kecuali terminolo-
gi Tarekat dipahami bersama dengan istilah-istilah Syariat, tidak
mungkin untuk memahami buku-bukunya dengan benar, atau
karya-karya para wali Sufi besar, atau bahkan nubuat-nubuat
Nabi Suci Muhammad tentang Al-Masih dan Imam Mahdi
yang akan datang. Inilah yang ditulis oleh Hazrat Mirza:

“Kecuali seseorang memahami masalah buruz [sese-
orang dalam gambaran nabi yang lengkap], seseorang
tidak dapat memahami makna nubuat ini, dan akhir-

nya seseorang harus menolaknya.” (Malfuzat, vol. i,

hal. 454)

Dengan demikian perlu untuk memahami istilah-istilah
dalam bidang Tasawuf (Sufisme):
1. Fana fi ar-rasul: seseorang yang “lebur” dalam diri Nabi
Suci.
Zill: “bayangan” atau “pantulan”.
3.  Buruz: “manifestasi’.

4. Matsil anbiya: “semisal” para nabi.

240



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

5. Ummati wa nabi: seorang pengikut sekaligus seorang nabi.

9.2. Fana fi ar-rasul

Ketika kita membaca buku-buku yang ditulis oleh para ula-
ma klasik, kita menemukan bahwa menurut para wali dan orang
suci Islam ada tiga tingkatan kedekatan rohani dengan Tuhan:
fana fi asy-syaikh (lebur dalam syekh), fana fi ar-rasul (lebur da-
lam rasul), dan fana fi-llah (lebur dalam Allah). Orang-orang
yang mencapai tingkat fana fi ar-rasul menjadi terwarnai dengan
warna para nabi terdahulu karena ketaatan yang sempurna,
dan dalam keadaan ini menyebut diri mereka dengan nama
berbagai nabi seperti Adam, Nuh, Ibrahim, Musa, Isa, (Nabi
Suci) Muhammad dan Ahmad. Mereka juga mengucapkan
ungkapan-ungkapan seperti “Aku adalah nabi” dan “Aku adalah
utusan”. Orang-orang ini bukanlah nabi dalam kenyataannya,
tetapi termasuk dalam kategori wali. Ulama Islam telah menulis

sebagai berikut untuk menjelaskan konsep fana:

1. Profesor Yusuf Salim Chishti

Penafsir dan komentator karya-karya Igbal ini menulis:

“Tahap pertama adalah fana fi asy-syaikh, mengha-
silkan kualitas-kualitas pemimpin rohani dalam diri
sescorang; tahap kedua adalah fana fi ar-rasul, mengha-
silkan kualitas-kualitas Nabi Suci dalam diri seseorang;
tahap ketiga adalah fana fi-llah, menghasilkan celupan
sifat-sifat Tuhan dalam diri seseorang.” (Syarah Bab
Jibril, hal. 267)

241



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Diakui sebagai mujaddid abad ke-12 Hijriah, ulama terke-

muka ini menulis:

“Ketakwaan (taqwa) berarti tetap berada dalam ba-
tas-batas hukum agama. Kecintaan terhadap syiar-syiar
Allah diterapkan pada mencintai Quran Suci, Nabi
Suci, dan Tempat Suci (Ka'bah), dan pada kenyataan-
nya mencintai segala sesuatu yang diasosiasikan dengan
Tuhan, termasuk bahkan kecintaan kepada para wali.
Beberapa orang menyebutnya fana fi ar-rasul atau
Jfana fi asy-syaikh.” (Altaf al-Quds, hal. 93, Gujranwala,
Pakistan, 1964)

3. Khawaja Syamsuddin Sialwi:

“Setelah ini saya bertanya, Apa itu fana fi asy-syaikh?
Khawaja berkata: Murid harus begitu asyik dalam wujud
gurunya sehingga ia tidak sadar akan gerakan-gerakan-
nya sendiri, dan, pada kenyataannya, wujud dan sosok

guru serta murid menjadi satu.” (Mirat al-"Asyiqin, hal.
229, Islamic Book Foundation, Lahore, 1981)

4. Khawaja Ziaullah Nagsybandi:

“Tingkat fana fi ar-rasul dicapai ketika semua ka-
rakteristik dan kualitas Nabi Suci ditemukan pada
seseorang, dan semua perbuatan, gerakan, kebiasaan,
ibadah, dan tafakur-nya persis sesuai dengan cara Nabi

Suci.... Keberuntungan yang sempurna adalah bahwa

242



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

Tuhan mewarnai hamba-Nya dengan warna dan kuali-
tas kekasih-Nya, Nabi Suci.” (Magashid as-Salikin, hal.
46, Lahore)

5. Maulana Rasyid Ahmad Gangohi (w. 1905 M)
Beliau adalah seorang teolog Deobandi terkemuka dari abad

lalu. Menjawab sebuah pertanyaan, beliau menulis:

“Pertanyaan: Apa itu fana fi asy-syaikh dan fana fi ar-
rasul? Dari mana konsep-konsep ini ditetapkan, dan
apa yang dikatakan para Sufi tentang hal itu?

“Jawaban: Kedua kata ini berasal dari terminologi
para pemimpin rohani (Syekh). Maknanya adalah
menaati Tuhan dan memiliki cinta yang meluap-luap
kepada-Nya. Dasarnya ada dalam kata-kata Al-Qur’an:
Ikutilah aku [yakni Muhammad], niscaya Allah akan
mencintaimu [Al-Qur'an 3:31].” (Fatawa Rasyidiyyah,
hal. 48, Islamic Kutab, Karachi)

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad menjelaskan konsep fana fi
ar-rasul dengan cara yang persis sama seperti ulama Islam lain-

nya, baik sebelum maupun sesudah masanya. Beliau menulis:

1. “Mubaddats... karena ketaatannya yang sempurna kepada
Nabi Suci Muhammad, dan karena keadaannya yang fana
Ji ar-rasul, termasuk dalam wujud Penutup para Nabi [yak-
ni Nabi Suci Muhammad], laksana bagian pecahan yang
menyatu di dalam keseluruhan.” (Izala Aubam, hal. 575)

243



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. “Tuhan memberikan kehormatan firman-Nya kepada sese-
orang yang fana fi an-nabi [sama dengan fana fi ar-rasul,
sama seperti yang Dia lakukan dengan nabi-nabi-Nya, dan
dalam komunikasi-komunikasi ini hamba yang diajak bi-
cara-Nya seolah-olah diajak bicara secara berhadapan muka.
Hamba itu mengajukan pertanyaan dan Tuhan menjawab-
nya, meskipun tanya-jawab ini mungkin berlangsung lima
puluh kali atau lebih.” (Zamimah Anjam Atham, hal. 15)

3. “Pada akhir setiap abad, terutama abad di mana orang-
orang telah menyimpang dari iman dan kejujuran, dan
abad yang penuh dengan kegelapan, Tuhan membangkit-
kan seseorang yang merupakan pengganti nabi dan yang
fitrahnya memantulkan gambaran nabi. Nabi pengganti itu
menunjukkan kepada orang-orang, melalui wujudnya sen-
diri, kualitas-kualitas nabi yang ia patuhi.” (Ainah Kamalat
Islam, hal. 247)

4. “Jangan palingkan perhatianmu pada hal lain, dan seperti
kekasih sejati jadilah fana fi ar-rasul [lebur dalam Nabi Suci
Muhammad] dengan perkataan, perbuatan, pujian, dan

ketaatanmu, karena di sanalah terletak semua keberkatan.”

Orang-orang yang fitrahnya adalah cermin yang memantul-
kan gambaran Nabi Suci, dan yang fana fi ar-rasul atau fana fi
an-nabi, yang dengan kata lain dikenal sebagai wali (mubaddats)
dan pembaharu (mujaddid), merekalah yang di antaranya ter-
masuk Hazrat Mirza Ghulam Ahmad.

244



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

9.3. Zilli Nubuwwat

Istilah zilli nubuwwar—pantulan’, gambaran, atau ‘ba-
yangan kenabian—juga diciptakan oleh para wali, ulama,
dan sesepuh zaman dahulu sebagai sinonim dengan kewalian
(wilayat), kepemimpinan spiritual (7mamat), dan penerus Nabi
Suci Muhammad (khilafat). Orang yang kepadanya istilah ini
diterapkan tidak menjadi nabi, tetapi termasuk dalam kategori
wali (wali). Teolog Muslim, klasik dan modern, telah mendefi-

nisikan konsep zi// (pantulan atau gambaran) sebagai berikut:

1. Syekh Abdul Haqq (w. 1642 M)
Ahli hadis (mubaddizs) paling terkenal dari Delhi ini menulis:
i.  “Wilayat [kewalian, atau menjadi wali] adalah zi// dari ke-
nabian.” (Syarah Futub al-Ghaib, Lucknow, India, 1918,
hal. 23)
ii. “Karena wilayat pada kenyataannya adalah zi// dari kena-
bian, apa pun yang dimiliki orang itu juga akan muncul
dalam bayangannya, terutama wilayat yang lebih besar.”

(ibid., hal. 12)

2. Syekh Ahmad dari Sirhind (w. 1624 M), Mujaddid Alif

Tsani:

i.  “Singkatnya, kedudukan wilayar adalah zi// dari kedudukan
kenabian, dan pencapaian wilayat adalah zi/l dari pencapai-
an kenabian.” (Maktubat, Daftar 11, Surat no. 71, hal. 236,
diterbitkan di Lahore)

245



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

“Karena z#// tidak memiliki nilai intrinsik tersendiri, mela-
inkan nilai intrinsik dari yang asli yang telah memanifesta-
sikan dirinya dalam zi//, maka yang asli lebih dekat dengan
zill daripada diri zi// itu sendiri karena zi// adalah pantulan
dari yang asli, bukan dari dirinya sendiri.” (ibid., Daftar III,
Surat no. 1, hal. 6)

3. Sayyid Ismail Syahid (w. 1831 M)

Teolog yang berjuang di bawah pimpinan Sayyid Ahmad

Barelvi dalam kampanye militer melawan Sikh ini menulis da-

lam buku-bukunya:

1.

il.

“Akan ada banyak jiwa yang murni dan suci yang akan
memiliki kemiripan dengan para nabi, dan akan menjadi
zill dari kerasulan.... Singkatnya, orang-orang ini memi-
liki derajat sedemikian rupa sehingga, jika tidak ada akhir
bagi para nabi, mereka akan memegang jabatan kenabian.
Kesimpulannya, orang-orang seperti itu akan terus ada
hingga Hari Akhir.” (Kata Pengantar Sirat-i Mustaqim, hal.
1, terjemahan Urdu oleh Abdul Jabbar)

“Harus diketahui bahwa Imam adalah wakil Rasul, dan
Imamat adalah zill dari kerasulan.” (Mansab-i Imamat, hal.
125, Ainah Adab, Lahore, 1969)

4. Qari Muhammad Tayyib

246

Teolog Deoband yang terkenal menulis:



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

“Kenabian adalah yang asli, dan kepembaharuan
[at-Tajdid atau menjadi mujaddid)] adalah zi/l-nya... ka-
rena kepembaharuan adalah zi// aktual dari kenabian.”
(Ulama-i Hind ka Syandar Mazi Jadid, yaitu ‘Masa lalu
Ulama India yang gemilang baru-baru ini,’ hal. 308,
Delhi, edisi ke-2)

5. Profesor Yusuf Salim Chishti:

“Pertanyaan ketiga adalah, apa arti zi/l? Jawabannya
adalah bahwa zi//, untuk keberadaannya, adalah peng-
ikut dari yang asli, yakni ia membutuhkan keberadaan
yang nyata. Misalnya, jika seseorang berdiri di bawah
matahari, meskipun zi//-nya, yakni bayangannya, ada,
tetapi ia tidak memiliki keberadaan yang nyata atau
independen tersendiri. Jika orang itu pindah ke tem-
pat teduh, z7// itu lenyap. Dengan kata lain, esensi zi//
tidak memiliki eksistensi.” (Syarah Bab Jibril, hal. 162,
Delhi, 1970)

6. Qadhi Sanaullah dari Panipat
Mengomentari ayat Al-Qur’an: “Wahai Maryam, Allah te-

lah memilihmu”, mufasir klasik ini menulis:

“Yaitu, Dia telah memilihmu untuk Diri-Nya sendiri,
untuk kecemerlangan-Nya yang diistilahkan oleh para
Sufi sebagai pencapaian kenabian. Pencapaian ini, da-
lam arti yang sebenarnya, adalah bagi para nabi. Orang-

orang yang benar [siddig, derajat wali] memperolehnya

247



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

melalui jalan ketaatan dan warisan rohani. Maryam
adalah seorang siddigah (wanita yang benar), sebagai-
mana firman Tuhan: Ibu [Yesus] adalah seorang wanita
yang sangat benar.” (Zafsir Mazhari, vol. ii, di bawah
ayat yang disebutkan)

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad telah membahas secara pan-

jang lebar konsep zi/l. Beliau menulis persis sama seperti para

ulama yang dikutip di atas, sebagaimana dapat dilihat dari ku-

tipan-kutipan yang diberikan di bawah ini:

248

“Ketika beberapa orang dari umat Islam meniti ketaatan
kepada kepada Nabi Suci Muhammad dengan kerendahan
hati yang sempurna, dan benar-benar kehilangan diri me-
reka dalam kerendahan hati mereka, Tuhan, yang menda-
pati mereka seperti cermin yang jernih, memanifestasikan
keberkatan Nabi Suci melalui wujud mereka. Dan pujian
apa pun yang mereka terima dari Tuhan, atau keberkatan
dan tanda apa pun yang diperlihatkan oleh mereka, semua
pujian ini adalah bagi Nabi Suci, dan beliaulah sumber
dari semua keberkatan ini. Tetapi karena pengikut sem-
purna Nabi Suci adalah zi// [gambaran spiritual], cahaya
Ilahi dari Orang Suci itu dapat dilihat dalam zi//-nya juga.
Bukanlah hal yang tersembunyi bahwa bayangan memiliki
bentuk aslinya. Namun, bayangan tidak memiliki eksis-
tensi tersendiri, dan tidak ada atribut nyata, tetapi semua

yang dimilikinya adalah gambaran dari aslinya.” (Barahin



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

Abmadiyya, Bagian 111, Bagian 1, catatan kaki pada catatan
kaki 1, hal. 243)

“Tidak ada status kehormatan atau kesempurnaan, dan
tidak ada posisi kemuliaan dan kedekatan Ilahi, yang dapat
dicapai oleh kita kecuali dengan ketaatan yang benar dan
sempurna kepada Nabi Suci Muhammad. Apa pun [pen-
capaian spiritual] yang kita dapatkan diperoleh melalui
perantaraan Nabi Suci melalui jalan pantulan (zil)).” (lzala
Aubam, hal. 138)

“Telah ada ratusan orang yang di dalamnya ‘hakikat
Muhammad’ ditegakkan, dan di sisi Tuhan mereka memi-
liki nama ‘Muhammad’ dan ‘Ahmad’ melalui jalan pantul-
an (zill).” (Ainah Kamalat Islam, hal. 346)

“Kewalian (wilayat) adalah zill sempurna dari kenabian.”
(Hujjatullah, hal. 24)

“Nabi adalah hal yang nyata, dan seorang wali adalah z://
[gambaran atau bayangannya].” (Karamat as-Sadigeen, hal.
85)

“Demikianlah orang yang, dengan sepenuhnya meleburkan
dirinya dalam orang yang dilayaninya [yakni Nabi Suci],
menerima gelar nabi dari Tuhan, tidak melanggar finalitas
kenabian. Ini sama seperti ketika engkau melihat dirimu di
cermin, engkau tidak menjadi dua, tetapi tetap hanya satu,
meskipun tampak ada dua. Satu-satunya perbedaan adalah
antara yang nyata dan zill-nya.” (Kishti Nub, hal. 15)
“Tentu saja, para muhaddats akan datang yang akan diajak
bicara oleh Tuhan, dan memiliki beberapa sifat kenabian

penuh melalui jalan zi/ [pantulan], dan dalam beberapa

249



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

hal terwarnai dengan warna kenabian. Saya adalah salah
satu dari mereka.” (Nishan Asmani, hal. 28)

8. “Ingatlah baik-baik bahwa buah dari ketaatan sempurna
[kepada Nabi Suci] tidak pernah sia-sia. Ini adalah masalah
Tasawuf. Jika derajat zi// tidak ada, para wali umat Islam
akan mati. Tepatnya ketaatan sempurna inilah, dan dera-
jat buruz dan zill [menjadi pantulan atau gambaran Nabi
Suci], yang karenanya Bayazid [wali Muslim terkenal, w.
874 M] disebut ‘Muhammad’.... Singkatnya, orang-orang
yang menentang kami tidak menyadari fakta-fakta ini.”

(Badr, 27 Oktober 1905)

Singkatnya, zilli nabi (nabi melalui jalan pantulan) berarti
gambaran (zi//) dari seorang nabi, yakni orang yang mencermin-
kan kenabian seorang nabi, atau gambaran kenabian dimanifes-
tasikan melaluinya. Jika ini adalah kenabian yang nyata, akan
tidak masuk akal untuk menyebutnya gambaran kenabian. Apa
yang disebut Quran Suci sebagai wilayat (kewalian), Sabda-
Sabda Nabi Suci Muhammad menyebutnya mubaddatsiyat, dan
hal yang persis sama disebut z://i nubuwwat (kenabian pantulan)
oleh para Sufi. Jadi menjadi “nabi melalui jalan pantulan” persis
sama dengan menjadi seorang wali (wali atau mubaddats). Iru

bukan kenabian.

9.4. Buruzi Nubuwwat
Kata buruz berarti ‘menjadi manifestasi’. Karena cahaya
Nabi Suci Muhammad dimanifestasikan dalam diri para wali,

mereka disebut buruz dari Nabi Suci. Buruzi nabi—seorang

250



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

nabi melalui jalan manifestasi—juga merupakan istilah yang di-
ciptakan oleh para wali Sufi. Kitab-kitab Tasawuf memberikan

definisi berikut tentang istilah buruz:

1. Kamus Istilah Sufi

“Buruz—DPengarahan seorang ahli makrifat yang
sempurna atau pemimpin rohani yang mumpuni ke-
pada orang yang kurang, memberinya manfaat rohani,
dan menjadikannya manifestasinya dengan membuat-
nya seperti dia. Dalam pengertian ini dikatakan, wali
fulan telah muncul dalam wujud wali fulan lainnya.
Maknanya adalah bahwa gambaran wali yang sempur-
na itu dipancarkan secara sempurna kepada yang ke-
dua, dan bentuk esensial dari keduanya menjadi sama.”
(Sirr-e Dilbaran, Kamus istilah Sufi, Karachi, 1400 H,
hal. 90)

2. Terjemahan Fushus al-Hikam

Dalam terjemahan Urdu dari Fushus al-Hikam, karya Sufi
terkenal yang ditulis oleh Syekh besar Muhyiddin Ibnu Arabi,
penerjemah Maulana Muhammad Abdul Qadir menulis dalam

catatan pengantar :

“Buruz berarti bahwa fitrah sebagian wali (auliya) me-
nyerupai fitrah nabi tertentu. Banyak wali ditempatkan
untuk menempuh pencapaian-pencapaian para nabi
besar, dan para wali menjadi terwarnai dengan warna

para nabi. Dengan kata lain, gambaran pencapaian para

251



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

nabi dipancarkan kepada mereka. Atau bisa dikatakan
bahwa karakteristik khusus para nabi dimanifestasikan
dan dipancarkan (buruz) melalui mereka. Namun se-
telah selesainya penempuhan itu, masing-masing dari
mereka tetap berada pada kedudukan kecendrungan
rohaninya yang aslinya. Misalnya, wali yang memban-
tu memperjuangkan keimanan dikenal memiliki fitrah
Nuh, atau berada di jejak langkah Nuh, atau orang
yang memanifestasikan Nuh, atau buruz Nuh. Wali
yang menerima kehendak Tuhan dikenal sebagai orang
yang memiliki fitrah Musa, dia yang membinasakan di-
rinya (fana) dikenal sebagai orang yang memiliki fitrah
Isa, dan dia yang merupakan hamba sempurna, yang
menggabungkan semua ini, dikenal sebagai orang yang
memiliki firah Muhammadi. Terkadang dikatakan
bahwa wali fulan adalah buruz dari nabi fulan, sama
seperti bulan adalah buruz dari matahari. Singkatnya,
nabi adalah yang asli, dan wali adalah salinannya.”
(Terjemahan Urdu Fushus al-Hikam, diterbitkan oleh
Nazir Sons, Lahore, 1979, hal. 24)

3. Khawaja Ghulam Farid dari Chachran (w. 1904 M)
Wali yang sangat dicintai yang tinggal di daerah Bahawalpur,

sekarang di Pakistan, memberikan definisi berikut:
“Buruz adalah suatu jiwa memperoleh manfaat dari
jiwa lain yang sempurna. Ketika ia menerima manfa-

at pencerahan Ilahi, ia menjadi manifestasinya, dan

252



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

berkata: Aku adalah dia.” (Isyarat Faridi, Kumpulan
Sabda wali Punjabi terkenal, Khawaja Ghulam Farid,
Islamic Book Foundation, Lahore, hal. 418)

4. Syekh Ahmad dari Sirhind (w. 1624 M)

“Buruz yang dibicarakan oleh beberapa Syekh rohani
tidak ada hubungannya dengan reinkarnasi. Dalam
reinkarnasi, suatu jiwa membentuk hubungan dengan
tubuh lain sebagai sarana hidupnya, dan untuk mem-
berinya sensasi dan gerakan. Dalam buruz, suatu jiwa
membentuk hubungan dengan tubuh lain, bukan un-
tuk tujuan ini, melainkan untuk membuat tubuh itu

memperoleh pencapaian dan mencapai derajat yang
tinggi.” (Maktubat, Daftar 11, Surat no. 58, hal. 191)

Mengenai konsep buruz, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

menulis:

1. “Terkadang kedatangan suatu jiwa ke dunia ini, yang me-
nyerupai jiwa orang saleh di masa lalu, dan tidak hanya
memiliki hubungan dengan jiwa itu tetapi juga mengambil
manfaat darinya, dianggap sebagai kedatangan jiwa asli itu
sendiri. Dalam terminologi para Sufi ini dikenal sebagai
buruz.” (Sat Bachan, hal. 49)

2. “Para Sufi percaya bahwa fitrah, watak, dan kualitas akhlak
sescorang dari masa lalu datang kembali dalam diri orang
lain. Dalam terminologi mereka, mereka mengatakan

bahwa si fulan berada di jejak langkah Adam, atau jejak

253



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

254

langkah Nuh. Beberapa juga menyebut ini sebagai buruz.”
(Malfuzat, vol. i, hal. 239)

“Tuhan selalu menggunakan metafora dan memberikan
nama satu orang kepada orang lain karena fitrah, kualitas,
dan kemampuan. Dia yang hatinya seperti hati Ibrahim
adalah Ibrahim dalam pandangan Tuhan, dan dia yang
memiliki hati Umar adalah Umar dalam pandangan-Nya.”
(Fath-i Islam, hal. 16)

“Semua Sufi dan sesepuh umat Islam memegang keyakinan
ini. Bahkan, mereka mengatakan bahwa tidak ada seo-
rang pun yang bisa menjadi pengikut sempurna sampai ia
memperoleh pencapaian Nabi Suci Muhammad dalam arti
buruz.... Ketika seseorang menunjukkan ketaatan yang be-
gitu sempurna kepada Nabi Suci sehingga ia, seolah-olah,
terserap dan lebur (fana) sampai pada tingkat hilang dalam
ketaatan itu, kondisinya pada saat itu seperti cermin yang
memperlihatkan gambaran sepenuhnya dan sempurna.”
(1afsir Surah Al-Fatihah, hal. 261)

“Hati seorang hamba (abid) adalah cermin yang begitu
dipoles oleh cobaan dan kesengsaraan schingga sifat-sifat
Nabi terpantul di dalamnya.” (Manzur llabi, hal. 37)
“Sebagaimana wajah seseorang terlihat di cermin, meski-
pun wajah itu memiliki eksistensi independennya sendiri;
ini disebut buruz.” (1afsir Surah Al-Fatihah, hal. 330)
“Seluruh umat Islam sepakat bahwa seorang yang bukan
nabi mengambil tempat seorang nabi sebagai buruz. Inilah

makna hadis: Ulama ummati ka-anbiya Bani Israil ["'Ulama



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

umatku adalah seperti nabi-nabi Bani Israil’].” (Ayyam as-

Sulp, hal. 163)

9.5. Matsil Anbiya — Semisal Para Nabi

Jelas, seseorang yang digambarkan sebagai semisal (matsil)
seorang nabi, tidak dianggap sebagai seorang nabi. Mengenai
masalah para wali Muslim menjadi semisal para nabi, Hazrat

Mirza menulis sebagai berikut:

1.  “Dari semua pemimpin Tasawuf yang ada hingga hari ini,
tidak satu pun yang tidak setuju dengan poin bahwa dalam
agama ini jalan untuk menjadi orang-orang yang semisal
nabi terbuka, sebagaimana Nabi Suci Muhammad telah
memberikan kabar gembira bagi para ulama yang saleh dan
memiliki kedalaman spiritual bahwa ‘Ulama umatku adalah
seperti Nabi-nabi Bani Israil’. Kata-kata Abu Yazid Bustami
yang diberikan di bawah ini, yang tercatat dalam Zazkirat
al-Auliya oleh Fariduddin Attar, dan juga ditemukan dalam

karya-karya terpercaya lainnya, adalah atas dasar ini, saat ia

berkata: ‘Aku adalah Adam, aku adalah Syits, aku adalah
Nuh, aku adalah Ibrahim, aku adalah Musa, aku adalah
Isa, aku adalah Muhammad, damai atasnya dan atas semua
saudara-saudaranya ini’.... Demikian pula, Sayyid Abdul
Qadir Jailani, dalam bukunya Futubh al-Ghaib, merujuk
pada poin ini, yaitu bahwa manusia, dengan meninggalkan
egonya dan membinasakan dirinya dalam Tuhan, menjadi

semisal, bahkan wujud itu sendiri, dari para nabi.” (lzala

Aubam, hal. 258-260)

255



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

256

“Qur’an Suci dengan jelas memberikan instruksi ini, dan
dalam surah al-Fatihah memberi kita harapan untuk men-
jadi semisal para nabi. Tuhan mendorong kita untuk berdoa
kepada-Nya lima kali sehari dan memohon kepada-Nya
untuk memberi kita petunjuk agar kita dapat menjadi se-
misal Adam; semisal Syits, nabi Allah; semisal Nuh, Adam
kedua; semisal Ibrahim, kekasih Allah; semisal Musa, pe-
nerima firman Tuhan; semisal Isa; dan semisal Nabi Suci
Muhammad dan Ahmad, dan seperti orang-orang shiddiq
dan shaleh.” (ibid., hal. 257)

“Renungkanlah hal ini, bahwa semua mata air abadi ke-
hidupan rohani telah datang ke dunia melalui Nabi Suci
Muhammad. Inilah umat [yakni umat Islam] yang, mes-
kipun tidak memiliki nabi (74bi) di dalamnya, memiliki
orang-orang yang menerima firman Tuhan seperti para
nabi, dan meskipun tidak memiliki rasul (rzsu/) di dalam-
nya, memiliki orang-orang yang menunjukkan tanda-tanda
nyata Tuhan seperti para rasul. Ia memiliki sungai-sungai
kehidupan rohani yang mengalir di dalamnya, dan tidak
ada yang dapat menandinginya.” (Ainah Kamalat Islam,
hal. 224)

“Sunnatullah yang telah berlaku sejak dahulu tidak dapat
dapat disangkal, yaitu, bahwa Dia memberikan nama satu
orang kepada orang lain karena kesamaan rohani. Dia yang
memiliki fitrah Ibrahim adalah Ibrahim dalam pandangan
Tuhan, dia yang memiliki fitrah Musa adalah Musa dalam
pandangan Tuhan, dan dia yang memiliki fitrah Isa ada-
lah Isa dalam pandangan Tuhan. Dan dia yang memiliki



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

bagian dari semua ini memiliki semua nama ini diterapkan
padanya.” (lzala Aubam, hal. 412)

Keyakinan yang dinyatakan berulang kali oleh Hazrat Mirza
adalah bahwa, setelah Nabi Suci Muhammad, tidak ada nabi
yang dapat datang, tetapi bisa ada Muslim yang menjadi semisal

para nabi.

9.6. Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi

Para Sufi telah menciptakan istilah al-anbiya’ wa al-auliya’
(‘para nabi dan juga para wali’) yang sinonim dengan mubaddats
atau wali. Hazrat Mirza telah menggunakan ungkapan “seorang
pengikut dari satu aspek dan seorang nabi dari aspek lain” dan

“pengikut dan nabi” untuk istilah ini. Beliau menulis:

1. “Jadi fakta bahwa dia [Al-Masih yang akan datang] telah di-
sebut sebagai seorang pengikut [Nabi Suci Muhammady] se-
kaligus seorang nabi menunjukkan bahwa kualitas-kualitas
kepengikutan dan kenabian akan ditemukan dalam dirinya,
karena sangat penting bagi kedua hal ini untuk ditemu-
kan dalam seorang mubaddats. Namun, pemilik kenabian
penuh hanya memiliki kualitas kenabian. Kesimpulannya,
kewalian (mubaddatsiyat) diwarnai dengan kedua warna
tersebut. Karena alasan inilah, dalam [wahyu Ilahi yang di-
terbitkan dalam] Barahin Ahmadiyya juga, Tuhan menamai

hamba yang rendah ini sebagai pengikut dan sebagai nabi.”

(Izala Aubam, hal. 533)

257



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. “Seorang muhaddats, yang merupakan ‘orang yang diutus,
adalah seorang pengikut dan juga, dalam arti yang tidak
sempurna, seorang nabi.” (ibid., hal. 569)

9.7. Finalitas Kenabian

Keyakinan yang dipegang oleh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
adalah bahwa Nabi Suci Muhammad adalah Penutup para Nabi,
dan setelah beliau tidak ada nabi yang akan muncul, baik nabi
baru maupun nabi lama. Sebelum Nabi Suci Muhammad, para
nabi biasa muncul untuk menghubungkan manusia dengan
Tuhan, dan untuk menyampaikan perintah-perintah Tuhan
kepada manusia. Dengan berakhirnya kenabian, agama dan hu-
kum-hukum agama mencapai kesempurnaan, dan oleh karena
itu rantai para nabi terputus setelah Nabi Suci. Tidak ada nabi
yang akan datang sekarang,.

Namun, kapan pun orang-orang menyimpang jauh dari
Tuhan dan kehilangan iman kepada-Nya, untuk menghidup-
kan kembali iman secara baru dan untuk menegakkan kembali
hubungan manusia dengan Tuhan, menurut ajaran Al-Qur’an
dan Hadis muncullah para wali dan pembaharu. Orang-orang
seperti itu dikenal dengan berbagai gelar dalam Al-Quran
dan Hadis, seperti wali (orang suci), imam (pemimpin roha-
ni), mujaddid (pembaharu), dan mubaddats (penerima wahyu
yang bukan nabi). Orang-orang yang sama ini disebut dalam
terminologi Sufi sebagai fana fi ar-rasul, matsil anbiya, zilli nabi,
buruzi nabi, ummati wa nabi dll., yang maknanya baru saja di-
jelaskan. Istilah-istilah para Sufi ini tidak menggambarkan para

nabi, tetapi merujuk pada para wali.

258



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

Kutipan-kutipan diberikan di bawah ini dari tulisan-tulis-
an Hazrat Mirza yang menunjukkan bahwa beliau meyakini
pangkat rohani tertinggi yang terbuka bagi umat Islam adalah
kewalian (wilayat), yang dicapai hanya melalui ketaatan yang
sebenar-benarnya kepada Nabi Suci Muhammad. Beliau ber-
pendapat, sebagaimana ditunjukkan di bawah ini, bahwa ribuan
orang mukmin sejati selama berabad-abad dalam Islam menca-
pai tahap ini, dan bahwa beliau sendiri adalah salah seorang dari

mereka.

1. “Saya telah melihat kekuatan besar dalam Qur’an Suci
dan karakteristik luar biasa dalam mengikuti Nabi Suci
Muhammad, yang mana kekuatan dan karakeeristik terse-
but tidak ditemukan dalam agama lain mana pun. Yaitu
bahwa pengikut sejati mencapai tahap kewalian (wilayat).
Karena itu saya memiliki pengalaman pribadi tentang hal
ini.” (Chashma-i Ma'rifat, Bagian 11, hal. 60)

2. “Ini adalah kewalian (wilayat) yang di luar itu tidak ada
tahap yang lebih tinggi.” (Hagigat al-Wahy, hal. 52)

3. “Ingatlah bahwa yang dimaksud dengan ‘orang berilmu’
(alim) bukanlah orang yang pengetahuan bahasa, tata ba-
hasa, atau logikanya tak tertandingi, melainkan orang yang
selalu takut kepada Tuhan dan tidak menggunakan lidah-
nya dengan sia-sia.... Dan dalam Qur’an Suci sifat orang-
orang yang berilmu (#/ama) adalah bahwa mereka takut
kepada Tuhan.... Sebenarnya ulama [orang-orang berilmu]
adalah bentuk jamak dari a/im, dan ilm [ilmu/pengeta-

huan] maksudnya adalah hal yang pasti dan meyakinkan.

259



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

260

Pengetahuan sejati hanya dapat diperoleh dari Qur’an Suci,
bukan dari filsafat Yunani kuno atau filsafat Barat modern.
Filsafat iman yang sejati diperoleh melalui Qur'an Suci.
Kesempurnaan dan pencapaian tertinggi orang mukmin
adalah mencapai tahap #/ama dan memperoleh tingkat
keyakinan yang merupakan batas akhir pengetahuan.”
(Malfuzat, Bagian 1, hal. 346)

“Tetapi pada akhirnya Nabi Suci Muhammad-lah yang me-
nerima mahkota kehormatan. Saya adalah salah satu ham-
ba dan pelayan beliau, yang kepadanya Tuhan berbicara.”
(Hagiqat al-Wahy, hal. 274)

“Demikian pula, apa pun yang telah disebutkan Tuhan da-
lam Qur’an Suci mengenai keutamaan-Nya, adalah melalui
jalan keindahan dan cinta. Dengan membacanya, menjadi
cukup jelas bahwa Dia ingin mengubah pembacanya men-
jadi seorang pecinta Tuhan. Maka Dia menjadikan ribuan
pecinta dengan cara ini, dan saya juga adalah salah seorang
hamba yang rendah itw.” (Chashma-i Marifat, Bagian 11,
hal. 64)

“Ingatlah bahwa dalam Qur’an Suci Tuhan telah meng-
gambarkan karakteristik kehidupan suci ini bahwa orang
seperti itu menunjukkan mukjizat. Tuhan mendengarkan
doa orang-orang seperti itu dan berbicara kepada mereka
serta memberi mereka berita tentang hal-hal gaib sebelum-
nya dan menolong mereka. Jadi kita melihat bahwa telah
ada ribuan orang seperti itu dalam Islam, dan di zaman
ini saya hadir untuk menunjukkan contoh ini.” (7he Four
Questions Answered, hal. 15)



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

“Para mubaddats adalah orang-orang yang memiliki hak
istimewa komunikasi Ilahi, dan jiwa mereka memiliki ke-
miripan yang paling tinggi dengan jiwa para nabi. Mereka
adalah pengingat yang hidup akan keajaiban kenabian,
agar masalah wahyu Ilahi yang tersirat, tidak menjadi seka-
dar dongeng di zaman mana pun, karena ketiadaan bukti.
Bukanlah gagasan yang benar bahwa para Nabi, damai atas
mereka, meninggalkan dunia tanpa ahli waris... sebaliknya,
di setiap abad ahli waris mereka muncul sesuai kebutuhan,
dan di abad ini adalah diri saya yang rendah ini.” (Barakat-
ud-Du'a, hal. 18)

“Di zaman ini juga, keberkatan rohani apa pun dari Tuhan
yang sedang dikirimkan adalah hasil dari mengikuti dan
menaati Nabi Suci. Saya katakan dengan sesungguhnya,
dan dari pengalaman saya, bahwa tidak ada orang yang
dapat disebut benar-benar suci dan mencapai keridhaan
Ilahi, juga tidak dapat menerima keberkatan, kebenaran
mendalam, dan vision (kasyaf) yang diperoleh dengan
tingkat kesucian rohani yang tinggi, sampai ia menjadi be-
nar-benar lebur dalam mengikuti Nabi Suci Muhammad.
Hal ini dibuktikan oleh firman Tuhan sendiri yang berbu-
nyi: ‘Jika kamu mencintai Allah, ikutilah aku [yakni Nabi
Sucil; niscaya Allah akan mencintaimu’ [Al-Qur’an 3:31].
Saya adalah bukti nyata yang hidup dari firman Ilahi ini.
Kenalilah saya melalui tanda-tanda para pecinta Tuhan dan

para wali sebagaimana diberikan dalam Al-Qur’an Suci.”

(Zafsir Surah Al-Fatihah, hal. 121)

261



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

11.

12.

13.

262

“Ajaran ini [yakni Islam] dapat menjadikan ribuan orang
sebagai Al-Masih, dan telah melakukannya terhadap ratus-
an ribu orang.” (7he Four Questions Answered, hal. 22)
“Meskipun dalam Islam telah ada ribuan wali dan orang
saleh, tidak ada satu pun dari mereka yang dinubuatkan se-
cara khusus. Tetapi orang yang akan datang dengan mem-
bawa nama Al-Masih, dia telah dinubuatkan. Demikian
pula, tidak ada nabi sebelum Yesus yang merupakan nabi
yang dijanjikan. Hanya Al-Masih yang merupakan orang
yang dijanjikan.” (Zazkirah Syahadatain, hal. 29)

“Semua khalifah [penerus Nabi Suci] dari agama ini harus
berasal dari kalangan umat Islam, dan mereka adalah semisal
para penerus Musa. Hanya satu dari mereka, yang muncul
di akhir rantai, akan menjadi Orang yang Dijanjikan yang
akan menyerupai Yesus. Sisanya tidak akan menjadi orang-
orang yang dijanjikan, yakni mereka belum dinubuatkan
dengan nama.” (ibid., hal. 37)

“Tentu saja, para mubaddats akan datang yang akan diajak
bicara oleh Tuhan, dan memiliki beberapa sifat kenabian
penuh melalui jalan pantulan (z:i/)), dan dalam beberapa
hal terwarnai dengan warna kenabian. Saya adalah salah
satu dari mereka.” (Nishan Asmani, hal. 28)

“Kami meyakini dan mengakui bahwa, menurut makna
kenabian yang sebenarnya, setelah Nabi Suci Muhammad
tidak ada nabi baru atau nabi lama yang dapat datang.
Quran Suci melarang munculnya nabi-nabi semacam
itu. Tetapi dalam arti metaforis Tuhan dapat menyebut

penerima wahyu mana pun sebagai nabi atau mursal....



9. Istilah dan Konsep Tasawuf

Orang-orang Arab sampai hari ini menyebut pembawa
pesan seseorang sebagai 7asul, jadi mengapa dilarang bagi
Tuhan untuk menggunakan kata mursal dalam arti meta-
foris juga? Tidakkah kalian ingat bahkan dari Al-Qur’an
kata-kata: ‘Maka mereka [beberapa orang yang bukan nabi]
berkata, Kami adalah utusan-utusan (mursaluun) kepada-

mu’?” (Siraj Munir, hal. 3)

263



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

264



10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

10. KLARIFIKASI
TENTANG
“KOREKSI SEBUAH
KEKELIRUAN?”

Catatan Penyusun. Ditegaskan oleh sebagian orang bahwa
dalam pamfletnya yang berjudul Ayk Ghalati Ka Izala (‘Koreksi
Sebuah Kekeliruan’), yang diterbitkan pada bulan November
1901, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mengumumkan bahwa
beliau memang benar-benar seorang nabi dan bahwa penyang-
kalan-penyangkalan beliau sebelumnya mengenai pengakuan
tersebut adalah keliru dan sekarang harus diabaikan. Secara his-
toris, yang terjadi adalah ketika Koreksi Sebuah Kekeliruan diter-
bitkan, satu atau dua penentang Hazrat Mirza menuduh beliau
mengaku sebagai nabi dalam buku kecil ini. Namun, sebagai-
mana ditunjukkan dalam Bagian ini, beliau dan para pengikut-
nya segera membantah tuduhan ini. Oleh karena itu, masalah
apakah beliau mengaku sebagai nabi dalam buku kecil ini telah

diselesaikan dengan sangat jelas pada saat penerbitannya.

265



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.1.Surat oleh Sayyid Muhammad Ahsan dari
Amroha
Beberapa hari setelah penerbitan Ayk Ghalati Ka Izala pada
bulan November 1901, Maulana Sayyid Muhammad Ahsan dari
Amroha, salah satu dari dua pengikut Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad yang paling terkemuka, menerima surat dari seseo-
rang bernama Hafiz Muhammad Yusuf, yang berasal dari kota
Amritsar, yang menuduh bahwa Hazrat Mirza telah mengaku
sebagai nabi dalam pamflet ini. Ketika surat ini dibawa ke Hazrat
Mirza, beliau mengarahkan Maulana Sayyid Muhammad Ahsan
sebagai berikut:

“Surat ini harus dijawab secara rinci agar keyakinan
kita disampaikan kepadanya.” (Surat kabar A/-Hakam,
30 November 1901, hal. 2)

Sebagai kepatuhan terhadap instruksi ini, Maulana menulis
surat kepada Hafiz Muhammad Yusuf yang juga diterbitkan
dalam surat kabar komunitas Ahmadiyah, A/-Hakam. Editor

menambahkan catatan pengantar berikut:

“Di bawah ini kami mencetak ulang surat tak ternilai
oleh Maulana Sayyid Muhammad Ahsan dari Amroha
yang, meskipun ditulis olehnya sebagai balasan atas
kartu pos dari Muhammad Yusuf dari Amritsar, pada
kenyataannya adalah paparan tersirat dari pamflet
yang Hazrat Aqdas [Hazrat Mirza] terbitkan di bawah
judul Ayk Ghalati Ka Izala. Poin-poin kebenaran dan

266



10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

pengetahuan yang terkandung dalam surat ini tidak
memerlukan promosi dari kami—nama ‘ulama dari
Amroha sudah cukup. Namun kami ingin mengata-
kan bahwa dalam surat ini pria terpelajar itu berbicara
dengan dukungan Roh Kudus...” (A-Hakam, 24
November 1901, hal. 9)

Surat tersebut, yang diterbitkan dengan judul Ragimat al-
Wudud, adalah sebagai berikut:

“Tuan, pamflet yang Anda rujuk dengan mengata-
kan bahwa Mirza Sahib telah mengaku kenabian di
dalamnya, pamflet itu justru memuat teks-teks berikut
di mana pengakuan ini secara jelas dan eksplisit diban-
tah. Sangat disesalkan bahwa Anda tidak memahami
pengakuan itu sendiri maupun bantahannya. Teks-teks

tersebut adalah sebagai berikut:

1. “Tentu saja tidak mungkin datang nabi mana pun, baik
nabi baru ataupun nabi lama.’

2. ‘Keyakinan semacam itu [yakni, akan keberlanjutan ‘wahyu
nubuwwah’, wahyu yang membedakan seorang nabi dari
bukan nabi] tidak diragukan lagi adalah dosa, dan ayat ‘dia
adalah Utusan Allah dan Khatam an-nabiyyin’ beserta hadis
‘tidak akan ada nabi setelahku’ adalah bukti yang meyakin-
kan atas kepalsuan mutlak pandangan ini.’

3. ‘Saya sangat menentang keyakinan-keyakinan seperti itu.

‘Lihatlah betapa kuatnya bantahan ini.

267



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

11.

12.

268

‘Saya memiliki iman yang benar dan utuh pada pernyataan
ini.” Yaitu, ayat Penutup para Nabi.

‘Setelah Nabi Suci Muhammad, pintu-pintu kenabian
telah ditutup hingga Hari Kiamat.... Tetapi satu jendela,
yaitu jalan Siddiq, terbuka. Artinya, jendela fana fi ar-rasul
(lebur diri dalam Nabi Suci).”Yakni, penerus sempurna bagi
Nabi Suci, yang dikenal dengan kata lain sebagai buruz’
[manifestasi].

‘Tidak mungkin sekarang bagi seorang Hindu atau Yahudi
atau Kristen atau seorang Muslim KTP untuk menerapkan
kata nabi pada dirinya sendiri. “Yaitu, tanpa mencapai ke-
dudukan fana fi ar-rasul.

‘Semua jendela kenabian telah ditutup. ‘Yaitu, tanpa men-
jadi fana fi ar-rasul.

‘Tidak ada jalan menuju karunia Tuhan kecuali melalui
perantaraan Nabi Suci.’

‘Setelah Nabi Suci kita Muhammad hingga Hari Kiamat,
tidak ada nabi yang kepadanya syariat baru akan diwahyu-
kan. ‘Lihatlah, dalam kutipan ini dibantah bahwa seorang
nabi pembawa syariat akan pernah datang setelah Nabi
Suci.

‘Dan barang siapa membuat pengakuan kenabian dengan
membawa syariat baru, ia melakukan bid’ah/kekafiran.’
‘Saya bukan pembawa syariat yang independen.” Tuan
Hafiz, bukalah mata Anda untuk membaca ini!

‘Saya juga bukan nabi yang independen. “Tuan Hafiz, baca-

lah kalimat ini demi Tuhan!



13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

‘Saya bukan pembawa hukum (syariat).” Bacalah ini dengan
rasa takut kepada Tuhan!

‘Semua karunia ini tidak dilimpahkan kepada saya tanpa
perantara, melainkan, ada wujud suci di langit, yaitu,
Muhammad Mustafa, yang manfaat rohaninya saya terima.’
‘Dengan kata lain, istilah Khatam an-nabiyyin adalah mate-
rai Ilahi yang telah dibubuhkan pada kenabian Nabi Suci.
Tidak mungkin sekarang materai ini akan pernah rusak.’
Lihatlah betapa kuatnya bantahan ini.

‘Sebuah materai telah dibubuhkan pada kenabian hingga
Hari Kiamat.” Lihatlah seberapa sering bantahan ini diu-
lang dalam pengumuman 3 halaman.

‘Para penentang yang bodoh melontarkan tuduhan terha-
dap saya bahwa saya mengaku sebagai seorang nabi [nabi]
atau rasul [utusan]. Saya tidak membuat pengakuan se-
macam itu.” Tuan Hafiz, adalah puncak kebodohan untuk
melontarkan tuduhan ini setelah semua bantahan ini.
‘Saya bukanlah seorang nabi ataupun rasul dalam arti yang
mereka bayangkan.’

‘Oleh karena itu orang yang dengan jahat menuduh saya
mengaku kenabian dan kerasulan adalah seorang pendusta

dan orang yang berpikiran jahat.’

“Wahai Tuan Hafiz, jika Anda memiliki rasa takut
kepada Tuhan dalam diri Anda, bisakah Anda me-
ngatakan tentang seorang pria yang tulisannya dalam
pengumuman 3 halaman begitu sering menyangkal

pengakuan kenabian independen, bahwa ia adalah

269



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

seorang pengaku kenabian independen? Atau, dapat-
kah orang yang berakal sechat mengatakan bahwa orang
yang fana fi ar-rasul ini telah mendakwahkan kenabian
dan kerasulan yang ini ditolak oleh ijma seluruh umat
Islam? Baik Anda maupun saya sedang mendekati akhir
hidup kita. Lalu, bagaimana Anda bisa begitu lancang

membuat tuduhan ini?”

10.2.Insiden kedua yang tercatat

Dalam Al-Hakam tanggal 31 Mei 1902, sebuah surat di-
terbitkan dari seorang anggota komunitas Ahmadiyah, seseo-
rang bernama Syah Deen, kepala stasiun kereta api di Mardan
(Distrik Peshawar), di mana ia memberikan laporan tentang
argumen dan perdebatan dengan seorang penentang. Surat itu

berbunyi:

“Setelahnya, Husain Bakhsh, yang akrab dengan seja-
rah Hazrat Mirza, bertanya kepada saya apakah beliau
telah mengajukan pengakuan baru. Saya memberita-
hunya bahwa tidak ada pengakuan baru. Pengakuan-
pengakuan itu sama seperti pada awalnya. Ia berkata
bahwa ia telah mendengar bahwa, dalam sebuah peng-
umuman baru-baru ini, pengakuan kenabian telah di-
buat dengan jelas. Saya mengatakan kepadanya bahwa
ia bisa melihat pengumuman itu, yang tidak memuat
hal semacam itu. Oleh karena itu, atas permintaannya,
Mian Muhammad Yusuf membawakan pengumum-

an berjudul Ayk Ghalati Ka Izala dari rumahnya dan

270



10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

membacakannya dengan serius dan penuh perhatian,
yang memberikan kesan mendalam pada hadirin. Ia
tidak dapat memahami masalah buruz. Terkadang ia
menyebutnya reinkarnasi, dan terkadang ia mengata-
kan bahwa Mirza Sahib di masa depan akan mengaku
ketuhanan, sebagaimana yang dilakukan Syams Tabriz
dan Mansur. Saya mencoba yang terbaik untuk mem-
buatnya mengerti poin ini, dan mengutip persamaan
dari kehidupan Hazrat Mujaddid dari Sirhind dan
Sayyid Ahmad Barelvi, dll.”

10.3.Makna muhaddats dalam "Koreksi Sebuah
Kekeliruan"
Merujuk pada kata mubaddats dan kata benda verbalnya

tahdis, Hazrat Mirza telah menulis dalam pamflet ini:

“Saya katakan bahwa dalam kamus mana pun kata
tahdis tidak mengandung arti menyingkapkan hal yang
gaib.”

Dalam Zauzibh Maram, yang diterbitkan tahun 1891, beliau

telah menulis:

“Seorang mubaddats... mendapat kehormatan diajak
bicara oleh Tuhan. Hal-hal gaib disingkapkan kepa-
danya. Wahyunya, seperti wahyu para nabi dan rasul,
terlindungi dari campur tangan setan. Hakikat Syariat

yang sebenarnya disingkapkan kepadanya. Ia ditunjuk

271



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sama seperti para nabi, dan, seperti mereka, adalah tu-
gasnya untuk mendakwahkan dirinya secara terbuka.
Orang yang mengingkarinya, sampai batas tertentu,

dapat dikenai hukuman Ilahi.”

Tidak ada kontradiksi dalam dua kutipan di atas. Dalam
kutipan pertama, beliau merujuk pada makna harfiah atau akar
kata mubaddats. Dalam hal makna akar katanya sebagai kata
dalam bahasa Arab, kata itu tidak mengandung arti berita ten-
tang hal gaib yang diwahyukan, melainkan hanya berita tentang
sesuatu. Dalam kutipan dari 7auzih Maram, beliau menjelaskan
makna terminologi mubaddats dari Hadis dan Syariat Islam,
yaitu orang yang “diajak bicara oleh Tuhan, meskipun bukan
seorang nabi”. Hingga akhir hayatnya, Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad mengaku sebagai mubaddats dalam hal makna termi-
nologi ini, dan tidak lebih. Dalam pamflet ini, beliau tidak
menyangkal hanya menjadi seorang mubaddats, tetapi hanya
menyatakan bahwa pengertian akar kata muhaddats tidak cukup

untuk menyampaikan status beliau.

Bukti sejarah

Sekitar tahun 1914, ketika Maulana Nuruddin menjadi
ketua Gerakan Ahmadiyah, beberapa orang non-Ahmadi meng-
ajukan keberatan khusus ini. Atas hal ini, seorang bernama
Hafiz Raushan Ali, ulama terkenal dalam Gerakan Ahmadiyah,
menulis jawaban yang sangat disukai oleh Maulana Nuruddin
dan diterbitkan dalam majalah 7ashhiz al-Azhan. Di bawah ini

adalah kutipan relevan dari majalah tersebut:

272



10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”

“Keberatan: Dalam 7auzih Maram Anda menyebut
diri Anda seorang muhaddats dan mengatakan bahwa
seorang muhbaddats juga adalah seorang nabi dalam satu
pengertian. Tetapi sekarang dalam pengumuman ini
Anda menulis bahwa ‘gelar saya tidak bisa mubaddats
karena dalam kamus mana pun kata zhdis tidak me-
ngandung arti menyingkapkan hal yang gaib’.

“Jawaban: Kami katakan bahwa kontradiksi hanya
mungkin terjadi di antara dua tempat ini jika ada
penegasan menjadi seorang muhaddats dalam peng-
ertian tertentu, dan kemudian penyangkalan dibuat
schubungan dengan pengertian yang sama. Tetapi di
sini pengertian di dua tempat itu berbeda. Oleh karena
itu, sesuai dengan prinsip, lau l-al-itibarat la-bathal-
al-hikmah (jika bukan karena pertimbangan konteks,
hikmah akan batal), dugaan kontradiksi Anda lenyap.
Dalam pengumuman [Koreksi Sebuah Kekeliruan),
beliau membuat penyangkalan dalam pengertian bah-
wa dalam kamus bahasa Arab makna whdis bukanlah
menyingkapkan hal yang gaib. Dan dalam 7Zawuzih
Maram beliau membuat penegasan dalam hal makna
terminologi, meskipun telah menjelaskan secara ekspli-
sit di sana bahwa seorang mubaddats juga adalah seo-
rang nabi dalam suatu pengertian.” (Zashhiz al-Azhan,
Oktober 1914, vol. ix, no. 10)

273



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Majalah ini disunting oleh Mirza Basyiruddin Mahmud
Ahmad, dan edisi yang dikutip di atas bertanggal beberapa
bulan setelah perpecahan dalam Gerakan Ahmadiyah, ketika ia
telah menjadi kepala Jemaat Qadian.

274



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

11. TIDAK ADA
DAKWAHAN KENABIAN
(RINGKASAN 20
ARGUMEN)

Catatan Penyusun. Sebagian besar sebagai ringkasan dari
argumen-argumen yang diberikan dalam beberapa Bagian
terakhir, Bagian ini mencantumkan dua puluh alasan yang
menunjukkan bahwa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tidak men-
dakwahkan diri sebagai seorang nabi. Setiap alasan didukung

oleh beberapa kutipan sebagai contoh.

1. Argumen Pertama
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad selalu membantah tuduhan
yang dilontarkan terhadapnya bahwa beliau mendakwahkan
diri sebagai seorang nabi (nabi). Seandainya beliau seorang yang
mendakwahkan kenabian (nubuwwat), beliau tidak akan bisa
membuat bantahan seperti yang dikutip di bawah ini:
i.  “Tidak ada dakwahan kenabian; sebaliknya, pengakuannya
adalah kewalian (mubaddatsiyat) yang telah diajukan de-
ngan perintah Tuhan.” (lzala Aubam, hal. 421)

275



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii. “Kesimpulannya, tidak ada pengakuan kenabian di pihak
saya juga. Pengakuannya hanyalah menjadi seorang wali
(wali) dan seorang Pembaharu (mujaddid).” (Majmua
Ishtibarat, vol. ii, hal. 298)

iii. “Sebagai bentuk rekayasa, mereka memfitnah saya dengan
mengatakan bahwa saya telah membuat dakwahan kenabi-
an.... Tetapi harus diingat bahwa semua ini adalah fitnah.
Keyakinan kami adalah bahwa tuan dan pemimpin kami
Hazrat Muhammad Mustafa, SAW, adalah Penutup para
Nabi. Kami beriman kepada para malaikat, mukjizat, dan
semua doktrin yang dipegang oleh Ahlus Sunnah.” (Kitab
al-Barriyya, catatan kaki, hal. 182)

iv. “Dalam menghadapi Ulama saat ini, hamba yang rendah
ini telah... bersumpah berkali-kali demi Tuhan bahwa saya
tidak mendakwahkan kenabian apa pun. Tetapi orang-
orang ini tetap tidak berhenti menyatakan saya sebagai
orang kafir” (Surat kepada Maulavi Ahmad-ullah dari
Amritsar, 27 Januari 1904)

2. Argumen Kedua
Jika Hazrat Mirza seorang pengaku kenabian, beliau tidak
akan bisa memberikan penafsiran berikut tentang gelar Khatam
an-nabiyyin (Materai atau Penutup para nabi) yang diterapkan
pada Nabi Suci Muhammad dalam ayat terkenal (33:40) dari
Al-Qur’an Suci:
i “Ma kana Mubammad-un Aba abad-in min rijali-kum
wa lakin rasul-Allahi wa Khatam an-nabiyyin [Al-Qur’an,
33:40]. Artinya, Muhammad, SAW, bukanlah bapak dari

276



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

seorang laki-laki di antara kamu, tetapi dia adalah Utusan
Allah dan orang yang mengakhiri para nabi. Ayat ini juga
dengan jelas menyatakan bahwa, setelah Nabi Suci kita,
tidak ada utusan (rasul) yang akan datang ke dunia.” (/zala
Aubam, hal. 614)

ii. “Al-Qur’an Suci, yang setiap katanya adalah mutlak, me-
negaskan dalam ayatnya wa lakin rasul-Allahi wa Khatam
an-nabiyyin bahwa, pada kenyataannya, kenabian telah
berakhir dengan Nabi kita, SAW.” (Kitab al-Barriyya, hal.
184-185, catatan kaki)

iii. “Allah adalah Wujud Yang Rabb-ul-alamin [Tuhan semes-
ta alam], Rahman [Maha Pemurah], dan Rahim [Maha
Penyayang], Yang menciptakan bumi dan langit dalam
enam masa, menjadikan Adam, mengutus Rasul-rasul,
menurunkan Kitab-kitab Suci, dan yang terakhir dari se-
muanya menjadikan Hazrat Muhammad Mustafa, SAW,
menjadi Penutup para Nabi dan Rasul Terbaik.” (Hagigat
al-Wahy, hal. 141)

3. Argumen Ketiga
Sabda-Sabda Nabi Suci Muhammad di mana terdapat
kata-kata la nabiyya badi (Tidak akan ada nabi setelahku), telah
disebutkan oleh Hazrat Mirza di sejumlah tempat. Jika beliau
mendakwahkan sebagai seorang nabi, beliau tidak akan bisa
merujuk pada kata-kata ini sebagai berikut:
i.  “Nabi Suci, damai dan berkah Allah tercurah atasnya, telah
bersabda berulang kali bahwa tidak ada nabi yang akan
datang setelah beliau, dan Sabda lz nabiyya badi begitu

277



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

terkenal sehingga tidak ada seorang pun yang ragu menge-
nai keasliannya.” (Kitab al-Barriyya, catatan kaki, hal. 184)
“Demikian pula, dengan bersabda la nabiyya badi, beliau
menutup pintu secara mutlak bagi nabi baru atau nabi

lama yang kembali.” (Ayyam as-Sulh, hal. 152)

4. Argumen Keempat

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau tidak

akan bisa menulis bahwa ‘wahyu para nabi’ (wahyu nubuwwah

atau wahyu risalah) berakhir dengan Nabi Suci Muhammad.

Namun, inilah persisnya yang beliau tulis:

.

il.

278

“Adalah keyakinan saya bahwa ‘wahyu para nabi’ (wah-
yu risalah) dimulai dengan Adam dan berakhir dengan
Muhammad Mustafa, SAW” (Majmua Ishtiharat, vol. ii,
hal. 230)

“Kami meyakini khatamnya kenabian Nabi Suci, SAW.
Dan bukanlah ‘wahyu para nabi’ (wahyu nubuwwab), me-
lainkan ‘wahyu para wali’ (wahyu wilayah) yang diterima
oleh para wali di bawah bayangan kenabian Muhammad
melalui ketaatan sempurna kepada beliau SAW. Dalam hal
inilah keyakinan kami. Setiap orang yang menuduh kami
melangkah lebih jauh dari ini, menyimpang dari kejujuran
dan rasa takut kepada Tuhan.” (Majmua Ishtibarat, vol. ii,
no. 151, hal. 297)



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

5. Argumen Kelima

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beli-
au tidak akan pernah bisa menulis bahwa, setelah Nabi Suci
Muhammad, malaikat pembawa wahyu Jibril tidak akan pernah

bisa membawa ‘wahyu para nabi’ lebih lanjut:

“Setiap orang yang berakal sehat dapat memahami
bahwa jika Tuhan itu benar pada janji-Nya, dan janji
yang diberikan dalam ayat Khatam an-nabiyyin, yang
telah disebutkan secara eksplisit dalam Hadis, bahwa
sekarang, setelah wafatnya Nabi Allah, SAW, Jibril telah
dilarang selamanya untuk membawa ‘wahyu para nabi’
(wahyu nubuwwah)—jika semua hal ini benar dan
tepat, maka tidak ada seorang pun yang dapat datang
sebagai utusan (rasul) setelah Nabi kita.” (lzala Auham,
hal. 577)

6. Argumen Keenam

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau
tidak akan bisa menulis bahwa beliau adalah penerima ‘wahyu
para wali’ (wahyu wilayah atau wahyu mubaddatsiyat). Namun,
inilah persisnya yang beliau tulis:

i.  “Pernahkah terjadi di dunia bahwa Tuhan menolong se-
orang penipu sedemikian rupa sehingga ia dapat berkata
bohong atas nama Tuhan selama sebelas tahun, yang
menyatakan bahwa wahyu wilayah dan wahyuw mubaddat-

siyat-Nya [wahyu sebagaimana dikaruniakan kepada para

279



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

wali] datang kepadanya, dan Tuhan tidak memotong urat
lehernya.” (Ainah Kamalat Islam, hal. 323)

ii. “Saya telah memperhatikan bahwa pada saat turunnya wah-
yu, yang turun kepada saya dalam bentuk wahyu wilayah,
saya merasa diri saya berada di tangan kekuatan eksternal

yang sangat kuat.” (Barakat-ud-Dua, hal. 21)

7. Argumen Ketujuh
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau
tidak akan pernah menguji wahyunya dengan Quran Suci.
Pada kenyataannya, beliau tidak pernah menerima wahyunya
kecuali jika sesuai dengan Qur’an Suci, karena sementara wahyu
nubuwwah (wahyu yang dikaruniakan kepada seorang nabi)
bersifat mutlak dan tidak memerlukan verifikasi, wahyu wilayah
(wahyu kepada seorang wali) tunduk pada wahyu Nabi Suci
Muhammad dan harus diverifikasi dari Al-Qur’an Suci. Hazrat
Mirza menulis:
i.  “Saya tidak membenarkan satu pun dari wahyu saya me-
lainkan hanya setelah mengujinya dengan Quran Sudi,

karena saya tahu bahwa apa pun yang bertentangan dengan

Al-Qur'an adalah kebatilan dan kekafiran.” (Hamamat
al-Bushra, hal. 79; edisi baru hal. 282-283)

ii. “Tidaklah sampai saya menguji wahyu-wahyu saya dengan
Qur’an Suci dan Sabda-Sabda Nabi Suci yang otentik, dan
telah memohon dengan rendah hati dan bercucuran air
mata di pintu Tuhan Yang Mahakuasa semesta alam, baru

saya membawa masalah ini ke lisan saya.” (ibid., hal. 13;

edisi baru hal. 55)

280



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

iil.

“Saya telah menjadikannya aturan penting bahwa saya ti-
dak merasa puas dengan vision (kasyaf) atau wahyu saya ke-
cuali jika Al-Qur’an, teladan Nabi Suci, dan Sabda-Sabda
beliau yang shahih mendukungnya.” (Malfuzat, bagian iv,
hal. 203)

iv.  “Wahyu seorang wali, atau wahyu orang-orang beriman se-
cara umum, bukanlah sebuah /ujjah (argumen) kecuali jika
sesuai dan selaras dengan Al-Qur’an Suci.” (lzala Auham,
hal. 629)

8. Argumen Kedelapan

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau

tidak akan menyebut dirinya pengikut dan bawahan Nabi Suci

Muhammad, sebagaimana yang telah beliau tulis:

I

il.

iil.

“Allah Yang Mahakuasa berfirman [dalam Al-Qur’an]: wa
ma arsal-na min rasul-in illa li-yuta'a bi-izn Allah. Artinya,
setiap utusan (rasul/) diutus untuk menjadi tuan dan pe-
mimpin, bukan untuk menjadi murid dan bawahan orang
lain.” (Izala Aubam, hal. 569)

“Tidak ada utusan (rasul) yang datang ke dunia sebagai
murid dan bawahan. Sebaliknya, ia adalah pemimpin, dan
hanya mengikuti wahyunya yang turun kepadanya melalui
malaikat Jibril.” (Izala Auham, hal. 576)

“Saya tidak membuat dakwahan kenabian (nubuwwar)
apa pun. Ini adalah kekeliruan Anda, atau mungkin Anda
memiliki motif tertentu dalam pikiran. Apakah perlu bah-
wa seseorang yang mengaku menerima wahyu juga harus

menjadi seorang nabi (nabi)? Saya adalah seorang Muslim,

281



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dan sepenuhnya mengikuti Allah dan Rasul-Nya.” (Jang
Muqaddas, hal. 67)

9. Argumen Kesembilan

Jika Hazrat Mirza mendakwah sebagai seorang nabi, beliau

tidak akan bisa menulis, sebagaimana yang telah beliau lakukan,

bahwa karena Yesus adalah seorang nabi, ia tidak dapat kembali

ke dunia ini sekarang setelah Nabi Suci Muhammad:

L.

il.

282

“Terlepas dari argumen-argumen ini, kedatangan kedua
Yesus juga terhalang oleh ayat: wa lakin rasul-Allahi wa
Khatam an-nabiyyin [yakni Muhammad adalah Utusan
Allah dan Penutup para Nabi]; dan juga oleh Sabda Nabi
Suci: La nabiyya badi [ Tidak ada nabi setelahku]. Bagaimana
mungkin diperbolehkan bahwa, meskipun Nabi Suci kita,
SAW adalah Khatam al-anbiya [Penutup para Nabi], nabi
lain dapat muncul suatu saat dan memulai ‘wahyu kenabi-
an.?” (Ayyam as-Sulh, hal. 47)

“Dalam ayat al-yauma akmal-tu la-kum dina-kum [‘Pada
hari ini telah Kusempurnakan untukmu agamamu’], dan
wa lakin rasul-Allahi wa Khatam an-nabiyyin, Tuhan telah
dengan jelas mengakhiri kenabian dalam diri Nabi Suci
Muhammad, SAW dan telah menyatakan secara tegas bah-
wa Nabi Suci adalah Nabi Terakhir.... Tetapi orang-orang
yang menginginkan Yesus kembali ke dunia ini percaya
bahwa ia akan datang dengan kenabiannya, dan selama
empat puluh lima tahun penuh malaikat Jibril akan datang
kepadanya dengan ‘wahyu kenabian’ Sekarang beritahu

kami bagaimana, di bawah keyakinan ini, masih ada yang



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

tersisa dari khatamnya kenabian dan berakhirnya ‘wahyu
para nabi’? Faktanya, seseorang harus percaya bahwa Yesus
adalah penutup para nabi.” (7uhfa Golarwiya, hal. 83)

iii. “Para penentang kami yang zhalim tidak menganggap
pintu-pintu berakhirnya kenabian tertutup sepenuhnya.
Bahkan, mereka percaya bahwa sebuah jendela masih ter-
buka untuk memungkinkan nabi Bani Israil, Yesus, untuk
kembali. Oleh karena itu, jika seorang nabi hakiki datang
ke dunia setelah Qur’an Suci, dan proses ‘wahyu kenabian’
(wahyu nubuwwah) dimulai, apa yang akan terjadi pada
doktrin berakhirnya kenabian? Apakah wahyu seorang nabi
bukannya wahyu nubuwwah?” (Siraj Munir, hal. 2-3)

10. Argumen Kesepuluh

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau ti-
dak akan bisa menulis bahwa tidak ada kebutuhan akan seorang
nabi sekarang, setelah Nabi Suci Muhammad, karena Qur’an
Suci telah membawa hukum-hukum agama pada kesempurna-

an. Beliau menulis:

“Tuhan berbicara kepada, dan berkomunikasi dengan,
para wali dalam umat Islam, dan mereka diberi warna
para nabi. Namun, mereka bukanlah nabi dalam ke-
nyataannya karena Al-Quran telah memenuhi semua
persyaratan hukum agama yang sempurna. Mereka
hanya diberi pemahaman tentang Al-Qur’an. Mereka

tidak menambah, maupun mengurangi, Qur’an Suci.”

(Mawahib ar-Rahman, hal. 66-67)

283



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

11. Argumen Kesebelas

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau ti-

dak akan menganggap kata ‘nabi’ (zabi) dan ‘utusan’ (rasul atau

mursal), yang muncul mengenai beliau dalam wahyu-wahyunya,

berada dalam arti yang murni metaforis dan etimologi, sebagai

lawan dari arti terminologi. Beliau menulis:

L.

284

“Jangan melontarkan tuduhan palsu terhadap saya bahwa
saya telah mengaku sebagai seorang nabi dalam arti yang
sebenarnya.... Memang benar bahwa, dalam wahyu yang
Tuhan turunkan kepada hamba ini, kata-kata nabi, ra-
sul dan mursal muncul mengenai diri saya cukup sering.
Namun, kata-kata itu tidak mengandung arti sebenarnya:
‘Setiap orang memiliki istilahnya sendiri’. Jadi ini adalah
terminologi Tuhan, bahwa Dia telah menggunakan kata-
kata ini. Kami meyakini dan mengakui bahwa, menurut
makna nubuwwat [kenabian] yang sebenarnya, setelah
Nabi Suci Muhammad tidak ada nabi baru atau nabi lama
yang dapat datang. Quran Suci melarang munculnya
nabi-nabi semacam itu. Tetapi dalam arti metaforis Tuhan
dapat menyebut penerima wahyu mana pun sebagai nabi
atau mursal. Tidakkah Anda membaca Sabda-Sabda Nabi
Suci yang di dalamnya terdapat kata-kata rasulu rasul-illah
[‘utusan dari Utusan Allah’]? Orang-orang Arab sampai
hari ini menyebut pembawa pesan seseorang sebagai rasul,
jadi mengapa dilarang bagi Tuhan untuk menggunakan
kata mursal [utusan] dalam arti metaforis juga? Tidakkah
kalian ingat bahkan dari Al-Qur’an kata-kata: ‘Maka mere-
ka [beberapa orang yang bukan nabi] berkata, Kami adalah



il.

11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

utusan-utusan (mursaluun) kepadamu’? Pertimbangkanlah
dengan adil apakah ini dasar untuk zakfir [menyebut seo-
rang Muslim sebagai kafir]. Jika Anda ditanyai oleh Tuhan,
argumen apa yang akan Anda miliki untuk menyatakan
saya sebagai kafir. Saya mengatakannya berulang kali bah-
wa kata-kata rasul dan mursal dan nabi ini tidak diragukan
lagi muncul mengenai saya dalam wahyu saya dari Tuhan,
tetapi kata-kata itu tidak mengandung makna sebenarnya.”
(Siraj Munir, hal. 3)

“Karena ditunjuk oleh Tuhan, saya tidak dapat menyem-
bunyikan wahyu-wahyu yang telah saya terima dari-
Nya di mana kata nubuwwah dan risalar muncul cukup
sering. Tetapi saya katakan berulang kali bahwa, dalam
wahyu-wahyu ini, kata mursal atau rasul atau nabi yang
muncul mengenai saya tidak digunakan dalam makna
sebenarnya. (Kata-kata semacam itu tidak muncul baru se-
karang saja, tetapi telah ada dalam wahyu-wahyu saya yang
diterbitkan selama enam belas tahun. Jadi Anda akan me-
nemukan banyak wahyu semacam itu tentang saya dalam
Barahin Abhmadiyya.) Fakta sebenarnya, yang saya saksikan
dengan kesaksian tertinggi, adalah bahwa Nabi Suci kita,
SAW, adalah Penutup para Nabi, dan setelah beliau tidak
ada nabi yang akan datang, baik nabi baru maupun na-
minlama. Tetapi harus diingat bahwa, sebagaimana telah
kami jelaskan di sini, terkadang wahyu dari Tuhan memuat

kata-kata seperti itu mengenai sebagian dari wali-wali-Nya

285



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam arti metaforis dan kiasan; kata-kata itu tidak dimak-
sudkan menjadi hakiki.” (Anjam Atham, catatan kaki, hal.
27-28)

12. Argumen Kedua Belas

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau
tidak akan menyangkal dalam buku-buku dan pidato-pidato-
nya tentang membuat pengakuan kenabian yang nyata, dengan
menganggap kata nabi (nabi) dan rasul (utusan) berada dalam
arti metaforis, karena yang metaforis tidak bisa menjadi nyata.

Beliau menulis:

i.  “Hamba yang rendah ini tidak pernah, pada waktu mana
pun, membuat pengakuan nubuwwat atau risalat [kenabian
atau kerasulan] dalam arti yang sebenarnya. Menggunakan
suatu kata dalam arti yang tidak sebenarnya, dan meng-
gunakannya dalam pembicaraan menurut maknanya yang
luas dan akar kata, tidak menyiratkan kesesatan (kufr).”
(Anjam Atham, catatan kaki, hal. 27)

ii. “Ketika Tuhan berbicara kepada seseorang dengan sangat
sering, dan menyingkapkan kepadanya pengetahuan-Nya
tentang hal-hal tersembunyi, ini adalah kenabian (nubuw-
wat), tetapi ini bukan kenabian yang haiki” (Malfuzat
Abmadiyya, vol. x, hal. 421)

iii. “Tuhan telah menyebut saya nabi dengan cara metafora,
bukan dengan cara hakiki.” (A/-Istifta, Suplemen untuk
Hagiqat al-Wahy, hal. 64)

286



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

13. Argumen Ketiga Belas
Sebuah Sabda terkenal dari Nabi Suci Muhammad, yang
diriwayatkan oleh Nawas bin Sam’an dan dicatat dalam koleksi

Hadis Sahih Muslim, merujuk pada Al-Masih yang akan datang

sebagai nabi (nabi) Allah. Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai

seorang nabi, beliau tidak akan menganggap kemunculan kata
nabi sebagai metaforis, sebagaimana yang telah beliau tulis:

i.  “Julukan ‘nabiyullah’ bagi Al-Masih yang Dijanjikan, yang
ditemukan dalam Sahih Muslim dll. dari lisan Nabi Suci
Muhammad yang diberkati, dimaksudkan dalam arti me-
taforis yang sama seperti yang terdapat dalam literatur Suf
sebagai istilah yang diterima dan umum bagi [penerima]
komunikasi Ilahi. Jika tidak, bagaimana mungkin ada nabi
setelah Penutup para Nabi?” (Anjam Atham, catatan kaki,
hal. 28)

ii. “Dan harus diingat juga bahwa dalam Sahih Muslim kata
nabi muncul merujuk pada Al-Masih yang Dijanjikan,
yakni, secara metafora.” (Ayyam as-Sulh, hal. 75)

iii. “Kata-kata ini adalah secara metafora, sama seperti dalam
Hadis juga kata nabi telah digunakan untuk Al-Masih yang
Dijanjikan. Dan dia yang menyingkapkan berita tentang
hal gaib, yang telah menerimanya dari Tuhan, dikenal se-
bagai 7abi dalam bahasa Arab. Makna-makna dalam termi-
nologi Islam berbeda. Di sini hanya makna etimologi [akar
kata] yang dimaksudkan.” (Arba’in no. 2, hal. 18, catatan
kaki)

287



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

iv.

“Demikian pula, Al-Masih yang Dijanjikan disebut nabi
dalam Hadis, tidak dimaksudkan dalam arti yang sebe-
narnya. Inilah pengetahuan yang Tuhan berikan kepada
saya. Hendaklah yang mampu memahami, memahaminya.
Hal inilah yang telah disingkapkan kepada saya bahwa
pintu-pintu kenabian hakikk tertutup sepenuhnya setelah
Penutup para Nabi, Nabi Suci Muhammad. Menurut mak-
na yang sebenarnya, tidak ada nabi baru atau nabi lama

yang dapat datang sekarang.” (Siraj Munir, hal. 3)

14. Argumen Keempat Belas

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau

tidak akan menganggap dirinya sebagai seorang mubaddats

(seorang wali Muslim yang menerima wahyu Ilahi), karena me-

reka bukanlah nabi, juga tidak akan membatasi cakupan makna

kata 7abi (nabi) mengenai dirinya hanya sebatas pada kewalian.

Beliau menulis:

288

“Saya sangat meyakini bahwa Nabi Suci Muhammad adalah
Penutup para Nabi (Khatam al-anbiya), dan setelah beliau
tidak ada nabi yang akan datang bagi umat ini (wmmabh),
baik nabi baru maupun nabi lama. Tidak satu yota atau
titik pun dari Al-Qur’an Suci yang akan dibatalkan. Tentu
saja, para mubaddats akan datang yang akan diajak bicara
oleh Tuhan, dan memiliki beberapa sifat kenabian penuh
melalui jalan pantulan (zi//), dan dalam beberapa hal ter-
warnai dengan warna kenabian. Saya adalah salah satu dari
mereka.” (Nishan Asmani, hal. 28)



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

il.

iil.

iv.

“Tidak ada keraguan bahwa hamba yang rendah ini telah
datang dari Tuhan sebagai seorang muhaddats bagi umat
Islam.” (Tauzih Maram, hal. 18)

“Para mubaddats adalah orang-orang yang memiliki hak
istimewa komunikasi Ilahi, dan jiwa mereka memiliki ke-
miripan yang paling tinggi dengan jiwa para nabi. Mereka
adalah pengingat yang hidup akan keajaiban kenabian, agar
hakikat wahyu Ilahi yang tersirat itu tidak menjadi sekadar
dongeng di zaman mana pun, karena ketiadaan bukti.”
(Barakat-ud-Dua, hal. 18)

“Karena Pemimpin dan Utusan kita, SAW adalah Penutup
para Nabi (Khatam al-anbiya), dan tidak ada nabi yang
dapat datang setelah beliau, karena alasan inilah para -
haddats telah menggantikan para nabi dalam Syariat ini.”
(Syahadat al-Quran, hal. 24)

15. Argumen Kelima Belas

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau ti-

dak akan menyebut dirinya ‘seorang pengikut dan seorang nabi’

atau ‘seorang pengikut dari satu aspek dan seorang nabi dari

aspek lain’, karena kedua aspek ini digabungkan hanya dalam

seorang mubaddats (wali Muslim), sedangkan seorang nabi ha-

nya memiliki aspek kenabian. Beliau menulis:

I

“Jadi fakta bahwa dia [Al-Masih yang akan datang] telah di-
sebut sebagai seorang pengikut [Nabi Suci Muhammady] se-
kaligus seorang nabi menunjukkan bahwa kualitas-kualitas
kepengikutan dan kenabian akan ditemukan dalam dirinya,

karena sangat penting bagi kedua hal ini untuk ditemukan

289



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

iii.

290

dalam seorang mubaddats. Namun, pemilik kenabian pe-
nuh hanya memiliki kualitas kenabian. Kesimpulannya,
kewalian (mubaddatsiyat) diwarnai dengan kedua warna
tersebut. Karena alasan inilah, dalam [wahyu Ilahi yang di-
terbitkan dalam] Barahin Ahmadiyya juga, Tuhan menamai
hamba yang rendah ini sebagai pengikut dan sebagai nabi.”
(Izala Aubam, hal. 533)

“Saya tidak dapat disebut hanya ‘nabf’, tetapi seorang nabi
dari satu aspek dan seorang pengikut dari aspek lain.”
(Hagigat al-Wahy, catatan kaki, hal. 150)

“Tidak perlu lagi sekarang untuk mengikuti setiap nabi atau
setiap Kitab secara terpisah yang datang sebelum Qur’an
Suci karena Kenabian Muhammad mencakup dan meliputi
semuanya.... Semua kebenaran yang membawa manusia
kepada Tuhan dapat ditemukan di dalamnya, tidak ada
kebenaran baru yang akan datang setelahnya, juga tidak
ada kebenaran sebelumnya yang tidak ada di dalamnya.
Oleh karena itu, pada Kenabian [Muhammad] ini berakhir
semua kenabian.... Memberikan ketaatan kepada Kenabian
ini membawa seseorang kepada Tuhan dengan sangat mu-
dah, dan seseorang menerima karunia cinta Tuhan dan
wahyu-Nya dalam ukuran yang jauh lebih besar daripada
yang biasa diterima orang-orang sebelumnya [zaman Nabi
Suci Muhammad]. Namun, pengikut sempurnanya tidak
dapat disebut hanya ‘nabi’ karena itu akan merendahkan
kenabian yang sempurna dan lengkap dari Nabi Suci
Muhammad. Tetapi kedua kata wmmati [pengikut Nabi

Suci] dan #abi [nabi] dapat diterapkan secara bersama-sama



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

kepadanya, karena itu tidak akan merendahkan kenabian
Nabi Suci Muhammad.” (A/-Wasiyyat, hal. 27-28)

iv.  “Islam adalah satu-satunya agama di dunia yang memiliki
keutamaan bahwa, asalkan ketaatan yang paling benar dan
paling penuh diberikan kepada Pemimpin dan Tuan kita
Nabi Suci Muhammad SAW seseorang dapat memiliki hak
istimewa wahyu Ilahi. Karena alasan inilah tercatat dalam
Hadis: Ulama wmmati ka-anbiya Bani Israil, yakni, ‘ulama
dari kalangan pengikutku adalah seperti nabi-nabi Bani
Israil’. Dalam Sabda ini juga, ulama yang saleh di satu sisi
disebut pengikut, dan di sisi lain mereka disebut semisal
para nabi.” (Suplemen untuk Barahin Ahmadiyya Bagian'V,
hal. 182-184)

(Catatan: Kutipan 1 dan 4 di atas menjelaskan secara eks-
plisit bahwa kata-kata “seorang pengikut dari satu aspek dan
seorang nabi dari aspek lain” persis setara dengan mubaddats

atau ulama, dan tidak berarti seorang nabi.)

16. Argumen Keenam Belas

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau
tidak akan bisa menulis, mengenai penggunaan istilah-istilah
ini untuknya, bahwa kata 7zsu/ (utusan atau rasul) adalah istilah
umum yang digunakan tidak hanya untuk para nabi tetapi juga
para wali (mubaddats) dan pembaharu Ilahi (mujaddid), dan
bahwa kata 7abi juga diterapkan pada para wali. Beliau menulis:
i.  “Kata rasul adalah istilah umum dan mencakup utusan,

nabi, dan wali (mubaddats)” (Ainah Kamalat Islam, hal.

322)

291



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ii. “Yang dimaksud dengan rasu/ adalah orang-orang yang di-
utus oleh Tuhan, baik itu seorang nabi, atau utusan (rasul),
atau wali (mubaddats), atau Pembaharu llahi (mujaddid).”
(Ayyam as-Sulh, catatan kaki, hal. 171)

iii. “Yang dimaksud dengan rusu/ [jamak dari rasul] adalah me-
reka yang diutus, baik itu seorang utusan, atau nabi, atau
wali.” (Syahadat al-Quran, hal. 23)

iv.  “Dalam hal diutus oleh Tuhan (mwursal), nabi dan wali
adalah setara. Dan sebagaimana Tuhan telah menamai
para nabi sebagai mursal [‘orang-orang yang diutus’], de-
mikian pula Dia telah menamai para wali sebagai mursal.”
(Syahadat al-Quran, hal. 27)

v.  “Niat saya sejak awal, yang Tuhan ketahui dengan baik,
adalah bahwa kata 746 ini tidak berarti kenabian hakiki,
tetapi hanya menunjukkan seorang wali (muhaddats).”
(Majmwa Ishtiharat, vol. i, hal. 97)

17. Argumen Ketujuh Belas

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau
tidak akan menyebut dirinya seorang zilli nabi (pantulan atau
bayangan dari seorang nabi) karena bayangan atau pantulan
bukanlah benda itu sendiri yang sebenarnya. Beliau menulis:

i.  “Kenabian sayaadalah pantulan dari Nabi Suci Muhammad,
SAW. Itu bukan kenabian yang sebenarnya.” (Hagigat al-
Wahy, catatan kaki, hal. 150)

ii. “Gelar [nabi] ini dikaruniakan kepada saya dalam arti pan-
tulan (z7/l), bukan dalam arti yang sebenarnya.” (Chashma-i
Ma'rifat, catatan kaki, hal. 324)

292



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

iil.

iv.

vi.

vii.

“Ingatlah baik-baik bahwa buah dari ketaatan sempurna
[kepada Nabi Suci] tidak pernah sia-sia. Ini adalah sebuah
persoalan dalam ilmu Tasawuf. Jika derajat zi// tidak ada,
para wali umat Islam akan mati. Tepatnya ketaatan sem-
purna inilah, dan derajat buruz dan zil/ [menjadi pantulan
atau gambaran Nabi Suci], yang karenanya Bayazid [wali
Muslim terkenal, w. 874 M] disebut ‘Muhammad’. Setelah
dia mengatakan demikian, vonis kesesatan dijatuhkan ter-
hadapnya tujuh puluh kali, dan dia diasingkan dari kota.
Singkatnya, orang-orang yang menentang kami tidak me-
nyadari fakta-fakta ini.” (Badr, 27 Oktober 1905)
“Bayangan itu sendiri tidak memiliki eksistensi indepen-
den, juga tidak memiliki kualitas apa pun dalam arti yang
sebenarnya. Apa pun yang ada di dalamnya, hanyalah gam-
baran dari orang asli yang dimanifestasikan melaluinya.”
(Barahin Abhmadiyya, Bagian 1, hal. 243)

“Ini sama seperti ketika engkau melihat dirimu di cermin,
engkau tidak menjadi dua, tetapi tetap hanya satu, meski-
pun tampak ada dua. Satu-satunya perbedaan adalah antara
benda nyata dan gambarannya.” (Kishti Nub, hal. 15)
“Kewalian (wilayat) adalah pantulan (zi/)) sempurna dari
kenabian (nubuwwar).” (Hujjatullah, hal. 24)

“Nabi (nabi) itu seperti benda nyata, sedangkan wali (wali)

itu seperti pantulan (zi/l).” (Lujjat an-Nur, hal. 38)

293



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

18. Argumen Kedelapan Belas

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau

tidak akan menyebut dirinya seorang buruzi nabi (gambaran

atau manifestasi seorang nabi) karena, menurut ulama Islam,

menjadi buruz menyiratkan penafian total terhadap eksistensi

diri sendiri. Beliau menulis:

L.

il.

iii.

iv.

294

“Semua nabi meyakini bahwa buruz adalah gambaran pe-
nuh dari aslinya, sedemikian rupa sehingga bahkan nama-
nya menjadi satu.” (Ayk Ghalati Ka Izala)

“Para Sufi percaya bahwa fitrah, watak, dan kualitas akhlak
seseorang dari masa lalu datang kembali dalam diri orang
lain. Dalam terminologi mereka, mereka mengatakan bah-
wa si fulan berada di jejak langkah (gadam) Adam, atau
jejak langkah Nuh. Beberapa juga menyebut ini sebagai
buruz.” (Malfuzat, Bagian 1, hal. 239)

“Sudah menjadi kebiasaan para ulama Islam bahwa mereka
menyebut buruz sebagai gadam [jejak langkah], dan me-
ngatakan, orang ini berada di jejak langkah Musa, orang itu
berada di jejak langkah Ibrahim.” (Lujjat an-Nur, hal. 1)
“Seluruh umat Islam sepakat bahwa seorang yang bukan
nabi mengambil tempat seorang nabi sebagai buruz [gam-
baran]. Inilah makna hadis: Ulama ummati ka-anbiya Bani
Israil, yakni, ulama dari kalangan pengikutku adalah seper-
ti para nabi Israil. Lihatlah bahwa Nabi Suci SAW, telah
menyamakan ulama yang saleh dengan para nabi.” (Ayyam

as-Sulh, hal. 163)



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

v.  “Menjadi buruz menyiratkan penafian eksistensi dirinya
sendiri. Oleh karena itu kenabian dan kerasulan melalui
jalan buruz tidak melanggar segel khatamnya kenabian.”
(Ayk Ghalati Ka Izala)

vi. “Sebagaimana wajah seseorang terlihat di cermin, meski-

pun wajah itu memiliki eksistensi independennya sendiri;

ini disebut buruz.” (1afsir Surah Al-Fatihah, hal. 330)

19. Argumen Kesembilan Belas
Setelah kewafatan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad pada bu-
lan Mei 1908, batu nisan yang dipasang di atas makam beliau

di Qadian oleh para pengikutnya bertuliskan inskripsi berikut:

Janab Mirza Ghulam Ahmad Sahib Qadiani,
Pemuka Qadian, Al-Masih yang Dijanjikan,
Mujaddid Abad Keempat Belas, tanggal wafat 26
Mei 1908

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, para
pengikutnya tidak akan pernah menuliskan kata-kata Mujaddid
(Pembaharu) Abad Keempat Belas di batu nisannya. Inskripsi
ini tetap seperti itu selama sekitar dua puluh lima tahun, namun
kemudian diubah dengan menghapus kata-kata Mujaddid Abad
Keempat Belas. Namun, kata ‘nabi’ tetap tidak ditambahkan.

295



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

20. Argumen Kedua Puluh

Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, beliau ten-

tu tidak akan pernah menginstruksikan para pengikutnya untuk

menahan diri dari menggunakan kata ‘nabi’ (n4bi) untuknya,

atau memberi tahu orang-orang pada umumnya untuk meng-

anggap kata ini dihapus di mana pun kata itu muncul mengenai

dirinya. Faktanya, inilah persisnya yang beliau lakukan:

L.

il.

iii.

296

“Saya ingin memperjelas kepada semua saudara Muslim
bahwa jika mereka tidak senang dengan kata-kata ini, dan
jika kata-kata ini melukai perasaan mereka, mereka boleh
menganggapnya telah diganti dan di setiap tempat seba-
gai ganti kata nabi, kata mubaddats yang harus dipahami,
dan kata nabi harus dianggap telah dihapus.” (Majmua
Ishtibarat, vol. i, hal. 313)

“Hamba yang rendah ini tidak pernah, pada waktu mana
pun, membuat pengakuan nubuwwat atau risalat [kenabian
atau kerasulan] dalam arti yang sebenarnya. Menggunakan
suatu kata dalam arti yang tidak sebenarnya, dan meng-
gunakannya dalam pembicaraan menurut maknanya yang
luas dan akar kata, tidak menyiratkan kesesatan (kufr).
Bahkan sejauh itu pun saya tidak berkenan, karena ada
kemungkinan Muslim yang awam dapat salah memahami-
nya.” (Anjam Atham, catatan kaki, hal. 27)

“Karena kata-kata ini [nabi, rasul], yang hanya dalam arti
metaforis, menyebabkan masalah dalam Islam, yang meng-
arah pada konsekuensi yang sangat buruk, istilah-istilah
ini tidak boleh digunakan dalam pembicaraan umum dan

bahasa sehari-hari jemaat kita. Harus diyakini dari lubuk



11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)

hati bahwa kenabian telah berakhir dengan Nabi Suci
Muhammad, SAW sebagaimana Allah Yang Mahakuasa
berfirman: ‘Dia adalah Utusan Allah dan Penutup para
Nabi’. Mengingkari ayat ini, atau meremehkannya, pada
kenyataannya adalah memisahkan diri dari Islam. Harus
diingat bahwa saya tidak membuat pengakuan yang berten-
tangan dengan menjadi pelayan Islam. Orang yang menis-
bahkan kepada saya hal yang sebaliknya sedang membuat
fitnah terhadap saya.” (Surat tertanggal 17 Agustus 1899;
diterbitkan dalam A/-Hakam, vol. 3, no. 29, Agustus 1899)

Kesimpulan
Jika Hazrat Mirza mengaku sebagai seorang nabi, bagaima-

na mungkin beliau bisa:

1. Menyatakan bahwa Nabi Suci Muhammad adalah Penutup
para Nabi.

2. Menjelaskan Sabda Nabi Suci Muhammad La Nabiyya
Badi bermakna bahwa tidak ada nabi, baik nabi baru atau-
pun nabi lama, yang dapat datang setelah Nabi Suci.

3. Membantah menjadi seorang nabi dalam arti kata yang
hakiki dan sebenarnya.

4. Menulis bahwa wahyunya adalah dari jenis yang dikaru-
niakan kepada para wali Muslim (yakni wahyu wilayah),
bukan jenis yang dikaruniakan kepada para nabi (wahyu
nubuwwah).

5. Menganggap kata nabi (nabi) dan utusan (rasul) digunakan

dalam arti metaforis ketika merujuk pada dirinya sendiri.

297



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

6. Melarang jemaatnya menerapkan kata-kata ini padanya
dalam penggunaan umum.
7. Membantah dengan keras pernah membuat pengakuan

kenabian (nubuwwat).
Dan bagaimana mungkin batu nisan yang didirikan di atas

makamnya oleh para pengikutnya segera setelah kematiannya

memuat inskripsi Mujaddid Abad Keempat Belas?

298



12. GELAR MARYAM
DAN AL-MASIH
BAGI UMAT ISLAM

Catatan Penyusun. Hazrat Mirza Ghulam Ahmad meng-
aku sebagai Al-Masih yang Dijanjikan yang dinanti-nantikan
oleh umat Islam. Bagian ini menunjukkan dari Al-Qur’an,
Hadis, dan tulisan-tulisan para ulama Muslim terkemuka, bah-
wa orang-orang mukmin sejati dapat naik ke ketinggian rohani
di mana mereka dijadikan menerima nama ‘Maryam’ dan ‘Al-
Masih’ sebagai gelar kehormatan dari Tuhan, dan memberikan
kutipan-kutipan dari pernyataan banyak wali yang menerapkan
gelar-gelar tersebut pada diri mereka sendiri atau pada wali lain-
nya. Kemudian beberapa Sabda Nabi Suci Muhammad dikutip
di mana beliau mengumpamakan pengikut-pengikutnya yang
terkemuka dengan berbagai nabi. Kemudian tulisan-tulisan
Hazrat Mirza dikutip, yang mengungkapkan gagasan yang sama.
Semua kutipan ini menunjukkan bahwa menerapkan gelar ‘Al-

Masih’ pada seorang wali sangatlah diperbolehkan dalam Islam.

299



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Hazrat Mirza juga menjelaskan bahwa nubuat-nubuat
Hadis yang berbicara tentang kemunculan ‘Al-Masih’ tidak me-
rujuk pada kembalinya Yesus, tetapi pada kedatangan seorang
wali Muslim yang akan menerima gelar ‘Al-Masih’, dan yang
akan memiliki kemiripan yang kuat dengan Yesus. Hazrat Mirza
mengaku sebagai salah satu dari para wali yang menerima ge-
lar Al-Masih, dan menjadi orang khusus yang kedatangan dan
tugas-tugasnya dinubuatkan dalam Hadis. Bagian ini memberi-
kan kutipan panjang dari tulisan-tulisannya, yang menjelaskan

pengakuannya.

12.1.Bagaimana seorang mukmin menjadi Maryam
dan Al-Masih
Ada sebuah sabda Nabi Suci Muhammad:

“Tidak seorang pun akan masuk kerajaan surga yang
tidak dilahirkan dua kali.” (Maktubar Syekh Ahmad
dari Sirhind, Mujaddid Alif Tsani)

Maknanya adalah bahwa seseorang memiliki dua kelahiran.
Kelahiran pertama adalah kelahiran fisik. Ketika seorang anak
lahir, orang tuanya menamainya dengan nama nabi, wali, atau
orang saleh lainnya. Kelahiran kedua terjadi ketika seseorang
menjadi dewasa. Pada saat itu, ia memiliki banyak aspirasi dan
keinginan, dan itulah saat ketika ia rentan terhadap serangan
dari setan, kemudian kelahiran rohani dan sejatinya terjadi. Ia
diberi nama lagi oleh Allah Yang Mahakuasa, di alam rohani,

sesuai dengan pekerjaan yang dilakukannya.

300



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

Dua jenis orang mukmin

Di antara orang-orang mukmin, orang-orang seperti itu ada
dua jenis. Pertama, mereka yang dikejar oleh setan pada saat
kelahiran rohani mereka, yang mencoba menyesatkan mereka.
Orang mukmin itu menyibukkan diri dalam doa dan menangis
di hadapan Tuhan Allah agar Dia melindunginya dari serang-
an setan dan mengaruniakannya untuk berbuat baik. Dalam
Al-Qur’an Suci, orang-orang mukmin jenis ini diumpamakan
dengan istri Firaun, Asiyah. Sama seperti ia tetap teguh pada
imannya kepada Allah dan Musa, meskipun ada segala macam
penganiayaan oleh Firaun, demikian pula orang mukmin dari
golongan ini menjauhi kejahatan dan dosa meskipun ada se-
rangan penuh dari setan. Di alam rohani, orang-orang mukmin

seperti itu diberi nama Asiyah, sebagaimana firman Al-Qur’an:

“Dan Allah membuat istri Firaun perumpamaan
bagi orang-orang yang beriman, ketika ia berkata: Ya
Tuhanku, bangunkanlah untukku sebuah rumah di
sisi-Mu dalam firdaus, dan selamatkanlah aku dari
Firaun dan perbuatannya, dan selamatkanlah aku dari

kaum yang zalim.” (Qur’an Suci, 66:11)

Dalam ayat ini, Allah telah memberikan perumpamaan ten-
tang orang-orang mukmin yang belum bebas dari cengkeraman
hawa nafsu rendah, tetapi, seperti istri Firaun, berdoa dan ber-
juang siang malam untuk bebas dari cengkeraman ini. Keadaan
jiwa ini dikenal sebagai nafsu lawwamah (jiwa yang mencela diri

sendiri).

301



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Mukmin diberi nama ‘Maryam’

Golongan kedua orang-orang mukmin adalah mereka yang
suci sejak awal, dan terlindungi dari serangan setan. Karena
tingginya derajat kebaikan dan kesucian dalam diri mereka,
Allah mengumpamakan mereka dengan Maryam, karena itulah

nama mereka di alam rohani:

“Dan (ingatlah) Maryam binti Imran yang meme-
lihara kehormatannya, maka Kami tiupkan ke dalam
rahimnya sebagian dari roh (ciptaan) Kami [yakni
menganugerahkan Wahyu Ilahi], dan dia membenar-
kan kalimat Rabbnya dan Kitab-kitab-Nya, dan dia
adalah termasuk orang-orang yang taat.” (Al-Qur’an
Suci, 66:12)

Ini adalah perumpamaan orang-orang mukmin yang memi-
liki nafsu muthmainnah (jiwa yang tenang). Perhatikan bahwa
jenis kelamin dalam kata-kata “meniupkan ke dalamnya” (f757)
adalah maskulin, sehingga perumpamaan itu merujuk pada
orang mukmin. Orang mukmin yang mencapai derajat ini me-

nerima firman Allah, dan wujudnya memang merupakan bukti

kebenaran Kitab-kitab Allah.
Sabda Nabi Suci
Ayat Al-Qur’an ini didukung oleh Sabda Nabi Suci berikut:

302



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

“Tidak ada anak yang dilahirkan kecuali setan me-
nyentuhnya ketika ia dilahirkan, sehingga ia mena-
ngis karena sentuhan setan itu, kecuali Maryam dan

putranya.”

Bukanlah kelahiran fisik anak yang dimaksud di sini, me-
lainkan kelahiran rohani manusia. Yang dimaksud dengan
“Maryam dan putranya’ adalah orang-orang mukmin yang
memiliki sifat-sifat ini. Ini juga makna yang dijelaskan oleh ko-

mentator klasik Al-Qur’an yang terkenal, Zamakhsyari:

“Maknanya adalah bahwa setan berusaha menyesat-
kan setiap anak, kecuali Maryam dan putranya karena
keduanya suci. Hal yang sama berlaku bagi setiap orang
yang memiliki sifat-sifat mereka.” (Tafsir Kasyyaf, vol. i,
hal. 302)

Oleh karena itu, dalam Sabda Nabi Suci ini, bukan dua
individu Maryam dan putranya yang dimaksud, melainkan dua

jenis orang yang memiliki sifat-sifat dari kedua orang ini.

Sufi dan dua kelahiran

Para Sufi menerima dua kelahiran manusia. Suhrawardi,

pendiri tarekat Sufi yang terkenal, menulis:
“Murid menjadi bagian dari gurunya, sama seperti se-
orang anak adalah bagian dari ayahnya dalam kelahiran

fisiknya. Demikianlah murid dilahirkan dari gurunya,

303



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam kelahiran rohaninya.” (Awarif al-Ma'arif; vol. i,
hal. 45)

12.2.Para Wali Muslim diumpamakan dengan Yesus
dan Maryam
1. Jalaluddin Rumi (w. 1273 M)

Rumi adalah penyair, filsuf, dan wali Persia yang terkenal di
dunia yang karya besarnya Matsnawi dikenal di kalangan umat
Islam sebagai “Al-Qur’an dalam bahasa Pahlavi” (yakni Persia).
Beliau juga telah dikaji oleh para Filsuf Eropa yang hebat, dan
Matsnawi telah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris oleh
R. A. Nicholson, orientalis Inggris terkemuka pada pergantian
abad. Rumi sangat dihormati khususnya oleh umat Islam di
Turki, Iran, India, dan Pakistan. Beliau menulis dalam bait puisi:
i.  “Keseluruhan [yakni Roh Allah] membentuk hubungan

dengan bagian [yakni roh manusia], dan dari sini, sama
seperti wanita menerima sperma dari pria, indra manusia
menerima mutiara. Jiwa manusia kemudian menjadi hamil,
seperti Maryam, dan dari kehamilan ini lahirlah seorang
Al-Masih. Al-Masih ini bukanlah Al-Masih yang hidup di
masa lalu, melainkan Al-Masih yang kemuliaannya tidak
mudah dipahami. Ketika Roh Allah membuat roh manusia
hamil [yakni manusia menerima wahyu dari Allah], roh itu
kemudian membuat seluruh dunia hamil [yakni mereka
menerima manfaat rohani darinya]. Hal ini menghasilkan
revolusi rohani dan kebangkitan di dunia, yang begitu

agung sehingga tak terlukiskan.”

304



il.

iil.

iv.

vi.

vii.

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

“Apakah firman Allah itu dari balik tabir atau tidak, Dia
menganugerahkan hal yang sama yang Dia berikan kepada
Maryam.” (Miftah al-"Ulum, vol. i, hal. 11)

dalam “di balik tabir” adalah pada ayat Al-Qur’an, yang
dibahas dalam bab 4, yang menurutnya ini adalah salah
satu cara wahyu Ilahi kepada manusia.

“Jiwa-jiwa itu sendiri adalah napas Isa. Kadang-kadang me-
reka melukai dan di lain waktu mereka bertindak sebagai
penyembubh. Jika tabir diangkat dari jiwa-jiwa, setiap orang
dari mereka akan berkata, Aku adalah Al-Masih.” (ibid.,
vol. ii, hal. 247)

“Aku adalah Yesus, tetapi siapa pun yang menerima kehi-
dupan dari napasku hidup selamanya. Mereka yang dihi-
dupkan oleh Yesus mati, tetapi beruntunglah mereka yang
memercayakan hidup mereka kepada Yesus ini.” (ibid., vol.
vii, hal. 45)

“Orang yang kurang wawasan yang menentang seorang
Al-Masih [yakni wali yang seperti Al-Masih], ia akan sesat
seperti orang Yahudi.” (ibid., vol. xvii, hal. 141)

“Tuhan mengurung roh-roh bebas ke dalam tubuh, dan
membuat setiap tubuh hamil oleh roh. Setiap orang dari
kita [orang bijak] adalah Al-Masih bagi dunia, obat bagi
setiap rasa sakit ada di tangan kita.” (ibid., Daftar no. 1,
Bagian I, hal. 55)

2. Syamsuddin dari Tabriz (w. 1248 M)

Ia merupakan wali yang paling berpengaruh bagi Jalaluddin

Rumi, menulis bait-bait berikut:

305



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

i.  “Aku adalah roh yang ditiupkan ke dalam Maryam, Aku
adalah jiwa yang menjadi kehidupan Yesus.” (Kulliyat
Syams-i 1abriz, hal. 292)

ii. “Aku ada dalam napas Yesus, Aku adalah kekasih lama.”
(ibid., hal. 508)

iii. “Derajat dan kedudukan yang tidak dicapai Yesus dan
Maryam, aku mencapainya.” (ibid., hal. 212)

iv.. Dalam buku bahasa Inggris terbaru tentang Rumi, 7he
Life and Work of Jalal-ud-Din Rumi oleh Afzal Iqbal (The
Octagon Press, London, 1983), saat mengomentari pan-
dangan wali besar ini terhadap gurunya Syamsuddin seba-
gaimana diungkapkan dalam kasidahnya, dicatat:

“Syams diidentifikasi dengan manusia zaman
dulu, dia adalah Adam, Yesus dan Maryam, se-
muanya digulung menjadi satu.” (hal. 163)
Dan di halaman 164 dikutip beberapa bait Persia Rumi

yang merujuk pada gurunya dengan gelar-gelar ini.

3. Khawaja Mu’inuddin Chishti (w. 1236 M)

Beliau adalah wali dan mubaligh yang dipuji karena me-
letakkan dasar-dasar penyebaran Islam di India. Urs (festival
tahunan)-nya dirayakan oleh umat Islam di seluruh dunia, dan
ribuan orang pergi untuk memberikan penghormatan di ma-
kamnya di Ajmer. Beliau menulis bait-bait berikut:

i.  “Jika Roh Kudus terus memberikan pertolongan, “Setiap
hari di dunia, Maryam zaman ini, akan melahirkan seorang

Yesus.”

306



il.

iil.

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

“Setiap saat Roh Kudus meniupkan napas ke dalam Mu’in,
“Jadi bukan aku yang mengatakan ini, melainkan faktanya
aku adalah Yesus kedua.” (Diwan Mu'in-ud-Din Chishti,
kasidah no. 70, hal. 102)
Dalam 7azkirah Pak untuk memuji Mu'inuddin Chishti,
Fakir Muhammad Chishti menulis:

“Berbicara saat masih dalam kandungan,

“Menunjukkan mukjizat Mesianik semacam itu,

“Apakah itu mukjizat seorang wali atau keajaiban
seorang Al-Masih?

“Aku tidak dapat memahami apa itu.

“Jiwamu adalah jiwa Yesus, Wahai Khawaja!

“Inilah doa pengagummu.”

(hal. 27, 86 dan 143)

4. Syekh Sadi (w. 1292 M)

Penyair Persia yang terkenal di dunia ini, yang karyanya

Gulistan terkenal di Barat, menulis:

“Yesus-mu [yakni rohmu] mati karena kehilangan be-
rat badan, sementara engkau sibuk memanjakan kele-
daimu [yakni tubuhmu]. “Wahai orang celaka! jangan
beli dunia ini dengan iman,”

“Janganlah membeli keledai itu dengan Injil Yesus.”

(Bostan, bab 6)

307



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

5. Sayyid Fariduddin ‘Sipah Salar’:
“Aku adalah Yesus langit itu yang pergi bahkan me-
lampaui bulan, “Aku adalah Musa dari Gunung Sinai

di mana Tuhan menampakkan diri-Nya.” (Risalah
Sipah Salar, hal. 16)

6. Abu Yazid Bustami (w. 874 M)
Tercatat tentang beliau dalam karya klasik 7azkirat al-Aul-

iya, sebuah kompilasi kehidupan para wali Muslim masa awal:

“Dikatakan, Allah memiliki hamba-hamba seperti
Ibrahim, Musa, dan Isa. la berkata: Aku adalah mereka
semua.” (Zazkirat al-Auliya, bab tentang Abu Yazid
Bustami; lihat juga terjemahan bahasa Inggris ringkas-
annya Muslim Saints and Mystics oleh A. ]. Arberry, hal.
123)

7. Sayyid Muhammad Ismail Syahid (w. 1831 M)
Dalam sebuah puisi yang memuji tuannya Sayyid Ahmad

Barelvi, beliau menulis:

“Yusuf kini telah datang ke Mesir dari Kanaan, dan
seluruh dunia telah datang untuk membelinya,

“Untuk memberi kehidupan kepada orang mati, na-
pas Yesus kini telah datang ke dunia,

“Dari Madinah Ahmad-ku telah datang, dari gua
Tsur, untuk mengajar kaum Anshar [nama yang diberi-

kan kepada ‘penolong’ Nabi Suci Muhammad],

308



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

“Sayyid Ahmad datang suatu hari bersama para sa-
habatnya. Engkau boleh mengatakan bahwa Penutup
para Nabi datang lagi bersama Sahabat-sahabatnya.”
(Najm as-Saqib, vol. ii)

8. Syah Niyaz Ahmad dari Delhi (w. 1834 M):

“Terkadang aku adalah Idris, terkadang Syits, terka-
dang Nuh, terkadang Yunus, terkadang Yusuf, terka-
dang Yakub, dan terkadang Hud. Terkadang aku adalah
Saleh, terkadang Ibrahim, terkadang Ishak, terkadang
Yahya, terkadang Musa, terkadang Yesus, dan terka-
dang Daud. Aku adalah Ahmad Hasyimi dan Isa putra
Maryam.” (Diwan-e Niyaz, hal. 42, 44)

9. Khawaja Mir Dard dari Delhi (w. 1785 M)

Wali terkenal ini, yang mengenainya terdapat satu bagian
dalam buku berbahasa Inggris Mystical Dimensions of Islam
karya cendekiawan terkemuka Annemarie Schimmel, menulis

sebagai berikut:

“Setiap manusia sempurna, dengan kekuasaan Allah
yang meliputi segalanya, adalah Yesus pada zamannya.

Dan setiap saat ia menghadapi bagi wujudnya urusan
jiwa Yesus.” (Risalah Dard, hal. 211)

309



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10. Muhyiddin Ibnu Arabi (w. 1240 M)

Ibnu Arabi, yang dikenal sebagai “Syekh Besar” Sufisme,
yang karya-karyanya telah banyak dipelajari oleh para sarjana
Barat, menulis dalam bukunya yang terkenal Futuhat Makkiyya:

“Dan sebagaimana yang terjadi dengan pembimbing
rohani kami, ketika dikatakan kepadanya: ‘Engkau
adalah Yesus, putra Maryam, maka sembuhkanlah
dia.” (vol. i, hal. 199)

11. Abu Tammam

Penyair Arab terkenal ini disapa sebagai:

“Wahai Isa, putra Maryam!” (Dairat al-Muarif,
Bagian II, hal. 58)

Beliau diberi gelar ini karena puisinya menghidupkan jiwa,

meskipun ia sendiri gagap ketika berbicara

12. Syah Waliyullah dari Delhi (w. 1763 M)
Filsuf besar, penulis, dan ulama Islam, yang dianggap se-

bagai mujaddid pada masanya, menulis dalam karyanya yang

diakui Zafhimat llahiyya:

“Mukjizat membangkitkan orang mati menjadi hi-

dup, yang dikaruniakan kepada Yesus — itulah diriku.”

310



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

13. Khawaja Syah Sulaiman Taunsa (w. 1852 M)
Sebuah bait yang memuji Khawaja berbunyi:

“Bangkitlah dengan perintah Allah’ adalah mukjizat

di tangan Yesus, tetapi engkau [Wahai Khawaja] men-

jadikan ribuan orang sebagai Al-Masih dengan satu
hembusan napas.” (Managib al-Mahbubin, hal. 249)

14. Syekh Mahmud-ul-Hasan dari Deoband
i.  Menulis pujian bagi Rasyid Ahmad Gangohi, seorang pe-
mimpin Deoband terkemuka pada abad kesembilan belas,
Syekh berkata dalam sebuah puisi:
“Dia membangkitkan orang mati menjadi hidup, dan
tidak membiarkan yang hidup mati. Lihatlah karya
Mesianik ini, Wahai putra Maryam.”

ii. Dan dalam pujian bagi Rasyid Ahmad dan Muhammad
Qasim Nanautawi, pendiri sekolah agama Deoband, beliau
menulis:

“Qasim yang baik dan Rasyid Ahmad, keduanya pe-
milik kemuliaan, keduanya adalah Al-Masih zaman ini

dan Yusuf dari Kanaan.”

15. Muhammad Nasir Muhammadi (w. 1758 M)
Beliau adalah ayah dari Mir Dard dari Delhi dan penulis
karya Nala-yi-Andalib (Ratapan Burung Bulbul). Beliau menu-

lis dalam buku ini:

311



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Telah ada para wali yang sempurna, dan yang le-
bih sempurna lagi, di antara umat Islam. Dalam hal
kemajuan spiritual dan jalan perkembangan mereka,
sebagian memiliki watak Adam, sebagian watak Nuh,
sebagian watak Ibrahim, sebagian watak Daud, sebagi-
an watak Yakub, sebagian watak Musa, sebagian watak

Yesus, dan sebagian memiliki watak Muhammad.” (vol.

i, hal. 243)

16. Al-Tabaqat al-Kubra
Dalam terjemahan Urdu karya ini, Sayyid Abdul Ghani

Warisi menulis:

“Orang yang [secara rohani] ditegakkan dalam wujud
Muhammad, dipanggil “Wahai Muhammad!” Dia yang
berada dalam wujud Musa dipanggil “Wahai Musa!’,
dan dia yang berada dalam wujud Yesus dipanggil
“Wahai Yesus!”” (hal. 486)

17. Mirza Ghalib (w. 1869 M)

Beliau adalah salah satu penyair bahasa Urdu terbesar dan
paling terkenal. Salah satu baitnya yang paling terkenal dan pa-
ling banyak dikutip adalah berikut ini:

“Biarlah seseorang menjadi putra Maryam, dan biar-

lah ia menyembuhkan sakitku.”

312



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

Mengomentari bait ini, Profesor Yusuf Salim Chishti menu-
lis dalam Syarah Diwan Ghalib:

“Maknanya — Jika kekasihku dapat menyembuhkan

sakitku, aku menerimanya sebagai Al-Masih.” (hal.
826)

18. Dr Sir Muhammad Igbal (w. 1938 M)

Dalam memuji mukmin yang sempurna, Igbal berkata da-
lam bait Persia:

“Dia adalah Kalim [Musa], dia adalah Masih [Al-
Masih], dia adalah Khalil [Ibrahim],

“Dia adalah Muhammad, dia adalah Kitab [Al-
Qur’an], dia adalah Jibril.”

19. Sayyid Abdul Qadir Jailani (w. 1166 M)

Wali Irak yang sangat dihormati ini menulis:

“Aku bersama Yesus ketika dia berbicara dari ayunan.”

(Qasidah Ruhi)

20. Muhammad Ibnu Yahya Ibnu Ali Jailani:
“Aku adalah Yusuf dan Ali, “Aku adalah Musa

dan Yesus — dan banyak orang sebelum mereka.”
(Gulshan-i-Raz)

313



Kasus Abmadiyah

21. Anne Marie Schimmel

terkenal yang telah dihormati oleh pihak berwenang di Pakistan
atas penelitiannya tentang Islam. Dalam buku bahasa Inggrisnya

Mystical Dimensions of Islam (University of North Carolina Press,

Beliau adalah seorang orientalis dan cendekiawan Eropa

U.S.A., 1975), beliau menulis:

“Menurut beberapa tarekat sufi, pada tingkat yang
lebih tinggi dari jalannya, seorang sufi naik melalui
kedudukan para nabi Islam, dari Adam hingga Yesus;
banyak Sufi tetap berada di salah satu tahap ini, tetapi
syekh yang sempurna adalah dia yang telah lebur (fzn4)
dalam Nabi Muhammad. Bersatu dengan hakikat
Muhammadiyah, dia menjadi Insan Kamil dan dengan
demikian membimbing murid-muridnya dengan bim-
bingan yang dikaruniakan langsung oleh Tuhan.” (hal.
237)

“Para Sufi khususnya mencintai Maryam... Dia sering
dianggap sebagai simbol roh yang menerima ilham ila-

hi dan dengan demikian menjadi hamil dengan cahaya

ilahi.” (hal. 429)

12.3.Sabda Nabi Suci Muhammad

sebagaimana dijelaskan di atas, memiliki dasar dalam ayat 24:55
dan 66:11-12 dari Al-Qur'an Suci. Hadis juga memberikan

landasan bagi gagasan-gagasan ini, sebagaimana ditunjukkan di

Doktrin kemajuan spiritual yang dipaparkan oleh para Sufy,

bawah ini. Nabi Suci Muhammad bersabda:

314

Bagian 3: Pembuktian



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

“Tidak ada satu nabi pun melainkan yang semisalnya da-
pat ditemukan di antara pengikutku. Abu Bakar seperti
Ibrahim, Umar seperti Musa, Utsman seperti Harun, dan
Ali seperti aku. Barang siapa yang ingin melihat Yesus, hen-
daklah ia melihat Abu Dzar...”

“Barang siapa yang ingin melihat Yesus dalam hal zuhud,
hendaklah ia melihat Abu Darda.” (Dikutip dalam Mansab-i
Imamat, buku terkenal oleh Sayyid Ismail Syahid)

“Barang siapa yang ingin melihat Ibrahim dalam kelem-
butan hatinya, hendaklah ia melihat Abu Bakar dalam
kebaikannya. Barang siapa yang ingin melihat Nuh dalam
keteguhannya, hendaklah ia melihat Umar dalam kebe-
raniannya. Barang siapa yang ingin melihat Idris dalam
kemuliaannya, hendaklah ia melihat Utsman dalam kasih
sayangnya. Barang siapa yang ingin melihat Yahya [Yohanes
Pembaptis] dalam ibadahnya, hendaklah ia melihat Ali da-
lam kesuciannya.” (Kanz al-Ummal, koleksi Hadis, vol. vi,
hal. 161)

“Bumi tidak akan pernah kekurangan empat puluh orang
yang semisal Ibrahim, yang karenanya kalian akan diberi air
dan pertolongan, serta rezeki. Majma az-Zawa’id mengata-
kan bahwa sabda ini memiliki sanad yang kuat.” (A/-Khabr
ad-Dal, oleh Imam Suyuti)

“Dahya al-Kalbi menyerupai Jibril, Urwah bin Mas'ud
Tsagafi menyerupai Yesus, dan Abdul Uzza menyerupai
Dajjal.” (Kanz al-Ummal)

315



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

11.
12.

13.

316

“Di antara hamba-hamba Allah, ada tiga ratus orang yang
hatinya seperti hati Adam, empat puluh orang yang ha-
tinya seperti hati Musa, tujuh orang yang hatinya seperti
hati Ibrahim, lima orang yang hatinya seperti hati Jibril,
tiga orang yang hatinya seperti hati [malaikat] Mikail, dan
satu orang yang hatinya seperti hati [malaikat] Israfil.” (A/-
Khabr ad-Dal oleh Imam Suyuti, hal. 15).(Lihat juga Mystic
Dimensions of Islam karya Anne Marie Schimmel, hal. 202,
yang menyebutkan bahwa nama Yesus juga ditambahkan
ke daftar ini dalam versi lain.)

“Ulama adalah pewaris para nabi.”

“Syekh [pemimpin rohani] di antara pengikutnya adalah
seperti nabi di antara umatnya.” (Hadis ini juga dikutip
dalam Mystic Dimensions of Islam, pada hal. 101 dan hal.
237.)

“Ulama umat ini layak untuk disejajarkan dengan para
nabi dalam hal derajat.” (Dikutip oleh Ibnu Arabi dalam
Futuhat Makkiyya-nya, hal. 570)

“Ulama yang saleh dari umat ini adalah pewaris derajat
para nabi.” (ibid.)

“Ulama umatku adalah seperti nabi-nabi Bani Israil.”
“Ulama umat ini adalah seperti nabi-nabi dari semua bang-
sa di dunia.”

Di antara umat Islam akan ada “orang-orang yang diajak
bicara oleh Tuhan, meskinia bukan nabi”. (Bukhari, buku

62, bab 6)



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

14. “Ulama adalah cahaya bumi, dan penerus para nabi, serta
pewaris bagiku dan nabi-nabi lainnya.” (Kanz al-Ummal,
vol. v, hal. 201)

Oleh karena itu, sangat diperbolehkan untuk mengumpa-
makan orang yang bukan nabi dengan nabi, sebagaimana Nabi
Suci Muhammad sendiri mengumpamakan mereka yang bukan

nabi dengan nabi.

12.4.Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

Hazrat Mirza telah menulis persis apa yang telah ditulis
oleh para ulama dan wali Islam terkemuka sebelum beliau, dan
telah menyatakan sudut pandang yang diterima sebagai standar

dalam Islam:

1. “Dari semua pemimpin Tasawuf yang ada hingga hari ini,
tidak satu pun yang tidak setuju dengan poin bahwa dalam
agama ini jalan untuk menjadi orang-orang yang semisal
nabi terbuka, sebagaimana Nabi Suci Muhammad telah
memberikan kabar gembira bagi orang-orang terpelajar
yang rohani dan saleh bahwa ‘Ulama umatku adalah se-
perti Nabi-nabi Bani Israil’. Kata-kata Abu Yazid Bustami
yang diberikan di bawah ini, yang tercatat dalam Zazkirat
al-Auliya oleh Fariduddin Attar, dan juga ditemukan dalam

karya-karya terpercaya lainnya, adalah atas dasar ini, saat ia

berkata: ‘Aku adalah Adam, aku adalah Syits, aku adalah
Nuh, aku adalah Ibrahim, aku adalah Musa, aku adalah

Isa, aku adalah Muhammad, damai atasnya dan atas semua

317



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

318

saudara-saudaranya ini’.... Demikian pula, Sayyid Abdul
Qadir Jailani, dalam bukunya Futuh al-Ghaib, merujuk
pada poin ini, yaitu bahwa manusia, dengan meninggalkan
egonya dan membinasakan dirinya dalam Tuhan, menjadi
semisal, bahkan wujud itu sendiri, dari para nabi.” ([zala
Aubam, hal. 258-260)

“Sunatullah sejak zaman dahulu tidak dapat disangkal,
yaitu, bahwa Dia memberikan nama satu orang kepada
orang lain karena kesamaan rohani. Dia yang memiliki fit-
rah Ibrahim adalah Ibrahim dalam pandangan Tuhan, dia
yang memiliki fitrah Musa adalah Musa dalam pandangan
Tuhan, dan dia yang memiliki fitrah Isa adalah Isa dalam
pandangan Tuhan. Dan dia yang memiliki bagian dari
semua ini memiliki semua nama ini diterapkan padanya.”
(ibid., hal. 412)

“Renungkanlah hal ini, bahwa semua mata air abadi ke-
hidupan rohani telah datang ke dunia melalui Nabi Suci
Muhammad. Inilah umat [yakni umat Islam] yang, mes-
kipun tidak memiliki nabi di dalamnya, memiliki orang-
orang yang menerima firman Tuhan seperti para nabi,
dan meskipun tidak memiliki rasul di dalamnya, memiliki
orang-orang yang menunjukkan tanda-tanda nyata Tuhan

seperti para rasul.” (Ainah Kamalat Islam, hal. 224)



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

Hazrat Mirza tentang bagaimana seorang mukmin menjadi
‘Maryam’ dan ‘Yesus’

“Dalam Al-Qur’an Suci, Tuhan telah memberi-
kan dua perumpamaan bagi orang-orang mukmin.
Perbandingan pertama adalah dengan istri Firaun yang
menginginkan perlindungan pada Tuhan dari suami
semacam itu. Ini adalah contoh orang-orang mukmin
yang tunduk pada hawa nafsu rendah dan melakukan
kesalahan, lalu mereka menunjukkan penyesalan dan
bertobat. Mereka mencari perlindungan pada Tuhan,
karena jiwa mereka selalu berbuat zalim kepada mereka
seperti Firaun sebagai suami. Orang-orang ini me-
miliki jiwa yang mencela diri (nafsu lawwamah), dan
terus-menerus berjuang untuk bebas dari kejahatan.

“Ada orang-orang mukmin lain yang telah mencapai
derajat yang lebih tinggi. Mereka tidak hanya menahan
diri dari kejahatan, tetapi juga memperoleh kebajikan.
Tuhan mengumpamakan mereka dengan Maryam:
‘Wanita yang menjaga kehormatannya, maka Kami
tiupkan ke dalamnya sebagian dari roh Kami.” Setiap
mukmin yang menyempurnakan dirinya dalam kesa-
lehan dan kesucian, adalah Maryam dalam arti buruz
[manifestasi atau representasi spiritual]. Dan Tuhan
meniupkan ke dalamnya roh-Nya, yang menjadi putra
Maryam.

“Zamakhsyari [penafsir klasik Al-Qur’an] telah mem-
berikan makna yang sama, yaitu ayat ini berlaku umum.

Jika makna ini tidak diambil, maka karena Hadis

319



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mengatakan ‘Tidak ada yang aman dari setan kecuali
Maryam dan putra Maryany, itu akan menyiratkan
begitu saja bahwa—Naudzubillah min dzalik—semua
nabi lain rentan terhadap setan.

“Oleh karena itu, dalam kenyataannya, ayat ini me-
rujuk pada fakta bahwa ke dalam setiap mukmin yang
mencapai pencapaian ini, roh Tuhan ditiupkan, dan
ia menjadi putra Maryam. Ini mengandung nubuat
bahwa seorang ‘putra Maryam’ akan lahir dalam umat
Islam ini. Sungguh mengejutkan bahwa orang-orang
menamai anak-anak mereka Muhammad, Isa [Yesus],
Musa, Yaqub [Yakub], Ishaq [Ishak], Ismail dan
Ibrahim, dan menganggap ini diperbolehkan, tetapi
mereka tidak menganggap diperbolehkan bagi Tuhan
untuk menamai seseorang dengan Maryam, atau ‘putra
Maryam’.” (Malfuzat, vol. ii, hal. 317-318)

“Ada poin lain yang disadari dengan merenungkan
firman Ilahi. Yaitu bahwa ketika seseorang membuat
kemajuan rutin menuju kebenaran dengan menerima
petunjuk dari daya tarik Tuhan, dan terus mening-
galkan diri (nafs) dan hawa nafsu yang lebih rendah,
titik akhir dari penyucian jiwanya adalah bahwa, se-
telah keluar sepenuhnya dari kegelapan diri (nafs) dan
keinginan rendah, dan setelah membersihkan tubuh-
nya—yang merupakan tempat tinggal jiwa—dari asap
tubuh yang gelap, ia menjadi seperti tetesan air yang
murni. Pada saat itu, dalam pandangan Tuhan ia ha-

nyalah roh semata yang tersisa setelah pemusnahan diri

320



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

(nafs). Dalam hal ketaatan sempurna kepada Tuhan, ia
memperoleh kesamaan dengan para malaikat.

“Kemudian, setelah mencapai tahap itu, adalah hak-
nya di dekat Tuhan bahwa ia harus disebut Rubullah
[roh Allah] dan Kalimatullah [kalimat Allah]. Arti ha-
kiki ini, dalam satu pengertian, juga dapat diturunkan
dari hadis yang dicatat oleh Ibnu Majah dan Hakim da-
lam kitab-kitab mereka, yaitu “Tidak ada Mahdi kecuali
Isa’. Artinya, hanya dia yang mencapai derajat Mahdi
[orang yang mendapat petunjuk dengan benar] yang
sempurna yang terlebih dahulu menjadi Isa [Yesus].
Dengan kata lain, ketika seseorang memperoleh penca-
paian sedemikian rupa dalam berpaling kepada Tuhan
sechingga hanya roh yang tersisa, ia kemudian menjadi
Rubullah [roh Allah] dalam pandangan Tuhan, dan ia
dinamai Isa [Yesus] di langit. Ia menerima kelahiran
rohani di tangan Tuhan, yang bukan dari ayah fisik
mana pun, melainkan bayangan kasih sayang Tuhanlah
yang menganugerahkan kelahiran itu kepadanya. Jadi,
pada kenyataannya keunggulan penyucian dan fana
fi-llah [lebur dalam Tuhan] justru ini, bahwa ia harus
mencapai keterpisahan sedemikian rupa dari kegelapan
tubuh sehingga hanya roh yang tersisa.

“Ini adalah derajat Ke-Isa-an [lswiyyat], yang Tuhan
anugerahkan secara sempurna kepada siapa yang Dia
kehendaki. Dan derajat Ke-Dajjal-an [ Dajjaliyyat] yang
sempurna [menjadi Dajjal atau Anti-Kristus] adalah

bahwa, menurut ayat ‘dia cenderung kepada dunia’, ia

321



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

semakin condong ke lembah-lembah keinginan rendah
yang lebih dalam, hingga setelah turun ke kedalaman
kegelapan, ia menjadi kegelapan yang dipersonifikasi-
kan, dan teman naluriah bagi kegelapan serta musuh
bagi cahaya. Keberadaan kualitas Dajjaliyyat, yang
bertentangan dengan kualitas Lswiyyat, secara niscaya
tersirat karena sesuatu dikenali dengan keberadaan la-
wannya. Kedua kualitas ini telah ada sejak zaman Nabi
Suci kita. Beliau menamai Ibnu Sayyad sebagai Dajjal,
dan bersabda kepada Hazrat Ali, ‘Engkau memiliki
kemiripan dengan Yesus'. Oleh karena itu, benih Yesus
dan benih Dajjal dimulai pada waktu itu, dan seiring
berjalannya waktu, kerusakan Dajjaliyyat meningkat,
orang-orang yang mewujudkan kualitas fswiyyat mun-
cul sebagai lawan dengan cara yang sesuai. Pada zaman
akhir, karena menyebarnya kejahatan, kefasikan, ke-
kafiran, dan kesesatan, dan karena munculnya semua
keburukan yang belum pernah ada sebelumnya dalam
skala dan cakupan yang begitu besar—faktanya, penye-
baran hal-hal ini di hari-hari terakhir telah dinubuat-
kan oleh Nabi Suci—Dajjaliyyat termanifestasi secara
sempurna. Untuk memerangi hal ini, adalah penting

bahwa Iswiyyat juga dimanifestasikan secara sempur-

na.” (Nishan Asmani, hal. 8-9)

322



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

12.5.Makna Al-Masih dan pengakuan sebagai Al-

Masih yang Dijanjikan
“Istilah al-masih diterapkan pada orang saleh yang sentuh-
annya (mas-h) telah diberkati oleh Tuhan, dan yang napas,
dakwah, serta kata-katanya menghidupkan. Kemudian kata
ini diterapkan secara khusus pada nabi yang tidak berpe-
rang, tetapi mereformasi orang-orang melalui keberkatan
rohani saja.” (Ayyam as-Sulh, hal. 69)
“Tertulis dalam Lisan al-Arab, hal. 431 [Kamus Bahasa
Arab] bahwa Yesus disebut Al-Masih karena beliau meng-
embara di bumi, dan tidak menetap di mana pun. Hal yang
sama disebutkan dalam 7z al-’Arus dan Qamus [Kamus-
kamus]. Juga tertulis bahwa Al-Masih adalah dia yang telah
disentuh (mas-h) dengan kebaikan dan keberkatan; yaitu
kebaikan dan keberkatan telah diletakkan dalam fitrahnya,
sedemikian rupa schingga sentuhannya saja memberikan
keberkatan. Nama ini diberikan kepada Yesus, dan diberi-
kan oleh Tuhan kepada siapa yang Dia kehendaki.” (Masih
Hindustan Main, hal. 71)
“Al-Masih adalah gelar yang diberikan kepada Yesus, yang
berarti ‘orang yang menyentuh Tuhan’, ‘mengambil bagian
dari karunia Ilahi’, ‘wakil Tuhan’, dan orang yang menga-
dopsi kebenaran dan kesalehan.”
“Al-Mahdi adalah gelar yang diberikan kepada Nabi Suci
Muhammad, yang berarti mendapat petunjuk secara nalu-

ri, pewaris segala petunjuk, dan pantulan penuh dari sifat

Ilahi ‘Pemberi Petunjuk’.” (Zamimabh Jibad, hal. 6)

323



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

324

“Saya sudah pasti tidak mengaku bahwa saya adalah Yesus,
putra Maryam. Orang yang melontarkan tuduhan ini terha-
dap saya adalah pendusta dan pembuat fitnah. Sebaliknya,
saya telah terus-menerus menerbitkan selama tujuh atau
delapan tahun bahwa saya adalah semisal Al-Masih (matsi/
al-masib). Artinya, Tuhan telah menaruh dalam fitrah saya
beberapa karakeeristik rohani, kebiasaan, dan akhlak Yesus,
damai atasnya. Dan ada banyak aspek lain, yang telah saya
jelaskan dalam buku-buku ini, yang dalam hal itu hidup
saya memiliki kemiripan yang besar dengan hidup Yesus.
Bukanlah perkembangan baru di pihak saya bahwa dalam
buku-buku ini saya menganggap diri saya sebagai Orang
yang Dijanjikan itu yang kedatangannya dinubuatkan se-
cara tersirat dalam Qur’an Suci dan secara tersurat dalam
Hadis.” (zala Aubam, hal. 190-191)

“Nama ‘Al-Masih yang Dijanjikan’, yang telah diberikan
kepada saya dari langit, tidak berarti apa-apa selain bahwa
Tuhan telah menjadikan saya mengikuti teladan Yesus da-
lam hal kondisi akhlak, agar saya dapat menghembuskan
kehidupan rohani ke dalam diri orang-orang dengan keda-
maian dan kelembutan. Bukan baru hari ini saya membe-
rikan penafsiran tentang nama ‘Al-Masih yang Dijanjikan’
ini, tetapi saya memberikan makna yang sama sembilan
belas tahun yang lalu dalam Barahin Abhmadiyya” (Kasyf
al-Ghita, hal. 12)

“Saya mengimani semua hal yang tercatat dalam Qur’an
Suci dan Hadis yang otentik. Saya tidak mengaku sebagai

Yesus, putra Maryam, juga tidak percaya pada reinkarnasi.



12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

Saya hanya mengaku sebagai semisal Al-Masih. Dengan
cara yang sama sebagaimana kewalian dalam Islam (722~
haddatsiyat) memiliki kemiripan dengan kenabian, kondisi
rohani saya memiliki kemiripan tingkat tertinggi dengan
kondisi rohani Yesus. Saya adalah seorang Muslim. Saya
telah datang dari Tuhan langit dan bumi sebagai seorang
Pembaharu (mujaddid) agama, untuk abad keempat belas,
dengan memiliki karakteristik dan watak Yesus.” (Majmua
Ishtiharat, vol. i, hal. 231)

“Dalam beberapa Sabda Nabi Suci, yang penuh dengan
metafora, terdapat nubuat tentang kembalinya Al-Masih ke
dunia ini. Namun, konteks Sabda-Sabda ini menunjukkan
bahwa sebenarnya bukan kembalinya Yesus yang dimak-
sud di sini. Ini, pada kenyataannya, adalah metafora yang
tersirat, yang berarti bahwa pada suatu zaman yang akan
menyerupai zaman Yesus, seorang pria akan bangkit un-
tuk reformasi umat manusia yang akan menyerupai Yesus
dalam fitrah, kemampuan, dan tugas yang ditunjuk bagi-
nya. Sebagaimana Yesus memperbaharui agama Musa, dan
menyingkapkan kepada orang-orang Yahudi makna hakiki
dari maksud sebenarnya Taurat yang telah mereka lupakan,
demikian pula Al-Masih kedua akan memulihkan agama
dari ‘orang yang semisal Musa’, yaitu Penutup para Nabi
Muhammad, SAW, Al-Masih yang dikaruniakan kepada
‘orang yang semisal Musa’ ini, akan memiliki kemiripan
total dalam hal kehidupannya dan semua konsekuensi yang
menimpa kaumnya karena ketaatan atau penolakan mere-

ka, dengan Al-Masih yang dikaruniakan kepada Musa. Apa

325



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

11.

326

yang Tuhan singkapkan kepada saya sekarang adalah bahwa
sayalah Al-Masih yang Dijanjikan itu.” (zala Auham, hal.
37)

“Dalam arti metaforis dan spiritual, hamba yang rendah
ini adalah Al-Masih yang Dijanjikan itu yang berita keda-
tangannya diberikan dalam Al-Qur’an dan Hadis.” (ibid.,
hal. 261)

“Dengan menggunakan kata-kata ‘di antara kamu’ (min-
kum) dalam surah An-Nur, Al-Qur’an Suci telah memberi-
kan ketetapan bahwa semua khalifah [penerus Nabi Suci]
dari umat Islam akan muncul dari dalam umat itu sendiri.
Para khalifah ini akan serupa dengan rantai nabi-nabi Bani
Israil setelah Musa. Hanya satu dari mereka—yaitu yang
di akhir—akan menjadi Orang yang Dijanjikan, yang
menjadi semisal Yesus. Sisanya tidak akan menjadi orang-
orang yang dijanjikan, yakni tidak ada nubuat khusus bagi
siapa pun dari mereka dengan menyebut nama.” (Zazkirah
Syahadatain, hal. 30)

“Meskipun saya telah menjelaskan poin ini dalam banyak
buku saya, bahwa pengakuan saya sebagai Yesus, Al-Masih,
dan Muhammad, Al-Mahdi, tidak berarti bahwa saya sebe-
narnya adalah Isa as, dan sebenarnya adalah Muhammad
saw, tetapi tetap saja orang-orang yang belum membaca
buku-buku saya dengan benar bisa berada di bawah ke-
salahpahaman bahwa saya telah membuat pengakuan ini
dalam arti reinkarnasi, ata saya mengaku bahwa jiwa kedua

nabi besar ini sebenarnya ada di dalam diri saya. Bukan

demikian halnya.” (Zamimah Jihad, hal. 1)



12.

13.

14.

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

“Jadi Tuhan melihat ketidakadilan ini dari langit, dan
untuk memperbaikinya Dia mengutus seorang pria yang
memiliki fitrah dan watak Yesus. Dia menamainya Al-
Masih dalam pengertian yang sama seperti ketika bayangan
sesosok tubuh terpantul di air atau kaca, dan bayangan itu
secara metaforis dapat disebut sebagai orang itu sendiri.”
(ibid., hal. 3)

“Penafsiran yang saya berikan tentang turunnya Al-Masih
bukanlah penafsiran baru. Faktanya, itu adalah penafsiran
yang sama yang dipaparkan oleh Yesus sendiri [ketika men-
jelaskan turunnya Elia/llyas sebagai kedatangan Yohanes
Pembaptis], karena kasus turunnya Yesus persis sama (a7a-
log) dengan kasus turunnya Nabi Elia.” (Kitab al-Barriyya,
hal. 195)

“Dengan membangkitkan saya di awal abad keempat be-
las, Tuhan menyingkapkan logika di balik nubuat ini dan
memperjelas bahwa kedatangan kedua Al-Masih ke dunia
ini ditakdirkan memiliki pengertian dan cara yang sama
seperti kedatangan kedua Nabi Elia yang telah dinubuat-
kan dalam kitab Maleakhi [dalam Perjanjian Lama]. Kitab
ini secara eksplisit menyebutkan bahwa Al-Masih yang
Dijanjikan yang dinantikan oleh orang Yahudi tidak akan
datang ke dunia sampai Nabi Elia kembali. Jika penentang
kami memiliki sedikit saja unsur kebaikan atau pencarian
kebenaran dalam diri mereka, mereka akan mendapat
banyak manfaat dari nubuat Maleakhi ini, yang disepa-
kati oleh orang Yahudi dan Kristen. Karena kemunculan

kembali Nabi Elia secara pribadi di dunia ini merupakan

327



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

15.

328

prasyarat bagi kedatangan Al-Masih, di bawah kondisi ini
Yesus tidak akan terbukti sebagai nabi yang benar. Beliau
hanya dapat terbukti benar jika penafsiran lain diberikan
bagi kembalinya Nabi Elia. Dengan kata lain, kedatangan
kedua Elia harus dianggap berarti munculnya seseorang
yang seperti dia, dan ‘yang seperti’ itu adalah Yohanes
Pembaptis (Yahya), putra Zakaria. Inilah penafsiran yang
diberikan oleh Yesus ketika ditantang oleh orang Yahudi.
Penafsiran ini, yang terbukti berasal dari bibir seorang nabi,
menunjukkan dengan jelas bahwa kedatangan kedua Al-
Masih ke dunia ini berada pada garis yang sama dengan
kembalinya Elia. Mengabaikan preseden yang telah ditetap-
kan dan mengadopsi makna harfiah, yang mengarah pada
banyak ketidakkonsistenan dalam keyakinan seseorang,
adalah pekerjaan orang-orang yang memiliki sangat sedikit
akal dan pemahaman. Metafora dan alegori mendominasi
dalam nubuat-nubuat, dan tidak akan ada kebodohan yang
lebih besar daripada memaknai kata dalam nubuat secara
harfiah ketika penafsiran harfiah semacam itu mengarah
pada banyak kontradiksi. Sikap inilah yang karenanya
orang-orang Yahudi menemui kehancuran mereka.” (ibid.,
hal. 194)

“Tuhan telah berulang kali mengaruniakan firman khu-
sus-Nya kepada saya, dengan berfirman bahwa Dia telah
mengutus saya dalam keserupaan, dan dengan kualitas-kua-
litas Yesus untuk menghilangkan sifat keyahudian [yakni
sikap Farisi dan perilaku umat Islam] di zaman akhir. Oleh

karena itu, saya adalah putra Maryam yang dijanjikan



16.

17.

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

dalam arti metaforis, yang telah dijanjikan akan muncul
pada masa ‘keyahudian’ dan supremasi Kekristenan. Saya
datang tanpa sarana materi, dengan kekuatan dan persenja-
taan rohani, sebagai lawan dari konsep yang salah tentang
perang fisik yang berlaku di kalangan umat Islam mengenai
[kedatangan kedua] Yesus. Perang saya adalah rohani dan
kerajaan saya bukan dari dunia ini. Saya tidak ada hubung-
annya dengan pertempuran dan serangan dunia. Hidup
saya adalah kerendahan hati dan kelemahlembutan, seperti
halnya Yesus. Saya datang untuk menegakkan kembali
kerendahan hati, kelemahlembutan, kesalehan, keadab-
an, dan kesucian batin dalam diri umat Islam, dan untuk
mengajarkan jalan akhlak yang tinggi. Jika umat Islam
tidak menerima saya, saya tidak akan bersedih sama sekali
karena sebelum saya orang-orang Israel tidak menerima
Yesus.” (Majmua Ishtiharat, vol. i, hal. 232-233)
“Mengapa seseorang harus memalingkan wajahnya dari
keyakinan yang diakui secara bulat oleh semua nabi, bahwa
terkadang nubuat-nubuat Tuhan dipenuhi secara harfiah
dan terkadang dalam arti metaforis.” (Suplemen untuk
Barahin Ahmadiyya, Bagian V, hal. 93)

“Ketika Tuhan, setelah melihat kondisi zaman sekarang dan
mendapati bumi dipenuhi dengan dosa, kefasikan dan ke-
sesatan, menunjuk saya untuk penyebaran kebenaran dan
reformasi, itu juga merupakan zaman di mana penduduk
dunia, setelah menyelesaikan abad ketiga belas Hijriah telah
mencapai awal abad keempat belas. Dalam ketaatan pada

perintah ini saya mulai mengumumkan kepada masyarakat

329



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

18.

330

umum, melalui pengumuman yang dicetak dan pidato,
bahwa orang yang akan datang dari Tuhan pada awal abad
ini untuk kebangkitan kembali agama adalah saya sendiri,
sehingga iman yang telah lenyap dari bumi, harus saya te-
gakkan kembali, dan, setelah memperoleh kekuatan dari
Tuhan, saya harus menarik dunia dengan kekuatan Tangan-
Nya menuju reformasi, ketakwaan dan kesalehan, serta
memperbaiki kesalahan dalam keyakinan dan kelemahan
dalam perbuatan. Kemudian, setelah beberapa tahun ber-
lalu, disingkapkan kepada saya dengan jelas melalui wahyu
Ilahi bahwa Al-Masih yang telah dijanjikan kepada umat
Islam sejak awal, dan Mahdi terakhir yang akan dibimbing
oleh Tuhan secara langsung pada masa kemunduran Islam
dan penyebaran kejahatan, yang kabar gembira kedatang-
annya diberikan tiga belas abad yang lalu oleh Nabi Suci
Muhammad, adalah saya sendiri. Komunikasi dan wahyu
Ilahi mengenai masalah ini datang dengan kejelasan dan
ketekunan sedemikian rupa sehingga tidak ada ruang tersi-
sa untuk keraguan.” (Zazkirah Syahadatain, hal. 1)

“Dengan rasa hormat dan kerendahan hati yang besar saya
mengirimkan pemberitahuan ini kepada ulama Muslim,
pendeta Kristen dan pandita Hindu, yang memberi tahu
mereka bahwa saya telah diutus ke dunia untuk memu-
lihkan dan memperbaiki kelemahan serta kesalahan akh-
lak, doktrin, dan iman. Saya mengikuti garis yang sama
seperti Yesus. Karena hal ini saya disebut Al-Masih yang
Dijanjikan, karena saya telah diperintahkan untuk me-

nyebarkan kebenaran di dunia melalui sarana tanda-tanda



19.

12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam

supranatural dan ajaran suci.” (Majmua Ishtibarat, vol. iii,
hal. 342)

“Perkara tentang kedatangan kedua telah diputuskan di
pengadilan Yesus, dan ketetapannya telah dijatuhkan ber-
pihak kepada kami. Yesus menolak keyakinan orang-orang
Yahudi bahwa nabi Elia akan muncul kembali di dunia,
dengan menyatakan nubuat itu bersifat metaforis, dan
menganggap Yohanes Pembaptis sebagai pemenuhan nu-
buat tersebut. Lihatlah betapa jelasnya vonis Yesus ini me-
nyelesaikan masalah yang diperdebatkan.... Beritahu kami,
jika ada dua pihak yang berselisih tentang suatu masalah,
dan salah satu dari mereka mengajukan keputusan seorang
nabi sebagai contoh terdahulu, sementara pihak lain tidak
dapat mengajukan contoh apapun, manakah dari keduanya

yang lebih layak dipercaya?” (Tuhfa Golarwiya, hal. 6)

331



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

332



13. Pengakuan Sebagai Al-Masib Tidak Bertentangan dengan Islam

13. PENGAKUAN
SEBAGAI AL-MASIH
TIDAK BERTENTANGAN
DENGAN ISLAM

Catatan Penyusun. Bagian ini mengutip ulama Muslim
zaman modern untuk menunjukkan bahwa pengakuan sebagai
Al-Masih yang Dijanjikan atau Imam Mahdi, seperti yang di-
buat oleh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, tidak dilarang dalam
Islam. Bagian ini juga memberikan pandangan beliau sendiri
yang menyatakan bahwa nubuat tentang kedatangan Al-Masih,
dan penafsirannya dengan cara tertentu, tidak berkaitan dengan
dasar-dasar Islam, melainkan merupakan masalah sekunder dari

iman.

13.1.Ulama tentang pengakuan sebagai Al-Masih
atau Imam Mahdi
1. Maulana Abul Jamal Ahmad:
“Jika Mirza Ghulam Ahmad mengaku sebagai
Mahdi dan semisal Al-Masih, ini tidak bertentangan

dengan Syariat. Kami juga tidak memiliki alasan untuk

333



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

menyangkalnya karena jasa-jasa yang telah beliau be-
rikan kepada agama Islam tidak diragukan lagi dapat
membuktikannya benar dalam pengakuan sebagai
Mahdi. Adapun perkataan bahwa beliau adalah seorang
nabi dan rasul, dan penerima wahyu, dan bahwa Nabi
Suci Muhammad bukanlah Khatam an-nabiyyin dan
kenabian tidak berakhir dengan beliau—hal ini sama
sekali tidak dapat diterima.” (Hikmat Baligha, vol. ii,
hal. 4)

Menurut pernyataan ini, pengakuan sebagai Mahdi dan
semisal Al-Masih diperbolehkan oleh Syariat Islam. Apa yang
dapat disanggah adalah mengingkari bahwa Nabi Suci adalah
Khatam an-nabiyyin, dan mendakwahkan kenabian untuknya.
Kami telah membuktikan bahwa Hazrat Mirza meyakini Nabi
Suci sebagai Khatam an-nabiyyin dan Nabi Terakhir, dan beliau
berpendapat bahwa tidak ada nabi yang dapat datang setelah
Nabi Suci Muhammad, baik baru maupun lama. Wahyu yang
beliau akui beliau terima adalah wahyu wilayah (wahyu yang
diterima oleh para wali dalam Islam), yang, sebagaimana di-
tunjukkan sebelumnya, diakui oleh para teolog Muslim sebagai
berlanjut, dan yang diklaim diterima oleh banyak wali Muslim

dalam sejarah.

2. Maulana Abul Kalam Azad
Dalam bukunya yang terkenal 7zzkira, Maulana Abul Kalam

Azad, teolog Muslim India dan pemimpin politik, menulis:

334



13. Pengakuan Sebagai Al-Masib Tidak Bertentangan dengan Islam

“Ini menunjukkan bagaimana para Pembaharu di ka-
langan umat Islam selalu harus menghadapi tipu musli-
hat, kecurangan dan fatwa haus darah dari para Ulama.
Dan penipuan serta muslihat tanpa batas digunakan
terhadap mereka untuk menghasut pemerintah masa
itu melawan mereka. Apa kaitannya persoalan apakah
sescorang tertentu Mahdi atau bukan dengan akidah
Islam? Itu bukan dasar dosa atau kebaikan, bukan pula
kriteria iman dan kekafiran. Jika seseorang menerima
sebagai Mahdi seorang pria yang menyeru kepada sya-
riat Islam, memerintahkan kebaikan dan melarang ke-

mungkaran, itu tidak akan merusak akidah Islamnya.”

(Tazkira, hal. 69)

3. Khawaja Ghulam Farid dari Chachran (w. 1904)

Wali Sufi terkenal ini adalah seorang yang sezaman dengan
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. Mengomentari pengakuan
Hazrat Mirza sebagai Mahdi, beliau berkata:

“Mirza Sahib telah memberikan banyak tanda un-
tuk mendukung pengakuannya sebagai Mahdi. Dua
dari tanda-tanda ini yang telah beliau jelaskan dalam
bukunya memberikan bukti berkualitas tinggi tentang

keberadaannya sebagai Mahdi...” (Isyarat-i Faridi, edisi
Persia, hal. 70)

335



Kasus Abmadiyah

Ketika seseorang mengajukan keberatan kepadanya: Jika
kita tidak menemukan karakteristik Al-Masih dan Mahdi da-

lam diri Mirza Sahib, bagaimana kita bisa menerimanya sebagai

demikian? Khawaja menjawab:

336

“Karakteristik Mahdi itu rahasia, dan bukan seperti
yang ada dalam pikiran orang-orang. Mengapa meng-
herankan bahwa Mirza Ghulam Ahmad Sahib ini bisa
jadi adalah Mahdi? Satu hadis mengatakan bahwa Al-
Masih dan Mahdi adalah orang yang sama. Tidak perlu
bahwa semua tanda Mahdi harus muncul sebagaimana
orang-orang memikirkannya sesuai dengan pandangan
dan pemahaman mereka. Jika itu terjadi seperti yang
diharapkan orang-orang, semua orang akan mengenali
Mahdi dan beriman kepadanya. Faktanya, ketika kita
melihat para nabi kita menemukan bahwa hanya sedi-
kit orang di umat seorang nabi yang akan mengenali
tanda-tanda dan beriman kepadanya. Orang lain akan
tetap ragu, dan beberapa tidak akan mengenalinya sama
sekali. Orang-orang ini akan mengingkari dan dikenal
sebagai orang-orang kafir. Jika seluruh umat setiap
nabi dapat mengenalinya, mereka semua akan menjadi
orang beriman. Lihatlah sejarah Nabi Suci. Kualitas dan
tanda-tandanya dinubuatkan dalam kitab-kitab suci.
Ketika beliau muncul, orang-orang tidak mendapati
beberapa tanda seperti yang mereka pikirkan. Mereka
yang kepadanya hal-hal ini menjadi jelas, mereka men-

jadi orang beriman. Mereka yang kepadanya hal-hal

Bagian 3: Pembuktian



13. Pengakuan Sebagai Al-Masib Tidak Bertentangan dengan Islam

ini tidak menjadi jelas, mereka mengingkari. Hal yang
sama berlaku bagi Mahdi. Jadi jika Mirza Sahib adalah
Mahdi, hal apakah yang mencegahnya?” (ibid., hal.
123-124)

4. Sayyid Abul A’la Maududi (w. 1979)
Beliau adalah pemimpin agama dan politik Sunni paling
terkenal di zaman ini di Pakistan, dan terkenal di seluruh dunia

Muslim. Beliau menulis:

i.  “Apa pun yang mungkin dikatakan tentang Mahdi, setiap
orang dapat melihat bahwa posisinya dalam Islam tidak
sedemikian rupa sehingga menjadi seorang Muslim dan
menerima keselamatan bergantung pada mengenali dan
menerimanya. Seandainya itu posisinya, ia pasti akan di-
sebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur’an, dan Nabi Suci
tidak akan merasa puas dengan menjelaskannya kepada
beberapa orang saja, tetapi akan menyampaikannya kepa-
da seluruh umat dengan cara sebagaimana kita temukan
tentang Keesaan Tuhan dan Hari Akhir yang telah didak-
wahkan. Siapa pun yang memiliki pemahaman sedikit saja
tentang masalah agama tidak dapat melihat, sesaat pun,
mengapa sebuah pertanyaan yang begitu krusial bagi iman
hanya terdapat di beberapa hadis ahad. Dan riwayat-riwayat
ini memiliki sanad yang lemah sehingga para perawi hadis
seperti Malik, Bukhari dan Muslim tidak memasukkannya
ke dalam koleksi mereka.” (Rasail wa Masa’il, Bagian 1, hal.
68)

337



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

“Para ulama Hadis telah mengkritik riwayat-riwayat ten-
tang kedatangan Mahdi sedemikian rupa sehingga satu go-
longan tidak percaya sama sekali akan kedatangan Mahdi.
Kritik terhadap para perawi menunjukkan bahwa sebagian
besar hadis ini diriwayatkan oleh orang-orang Syiah. Sejarah
menunjukkan bahwa setiap kelompok telah menggunakan
riwayat-riwayat ini untuk tujuan politik dan agama, dan
berusaha menerapkan tanda-tanda yang terkandung di
dalamnya pada orang mereka sendiri. Karena alasan-alasan
ini saya menyimpulkan bahwa riwayat-riwayat ini benar
sejauh menyangkut fakta dasar kedatangan Mahdi, tetapi

penjelasan mengenai tanda-tanda rincinya mungkin tidak

shahih.” (ibid., hal. 64)

13.2.Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

1.

338

“Pertama, harus diketahui bahwa keyakinan akan turunnya
Al-Masih bukanlah keyakinan yang merupakan salah satu
dasar iman kita atau salah satu rukun agama. Faktanya, itu
adalah sebuah nubuat di antara ratusan nubuat, yang tidak
ada hubungannya dengan dasar Islam. Islam bukanlah aga-
ma yang tidak lengkap sampai waktu nubuat ini dijelaskan,
juga tidak menjadi lebih lengkap ketika nubuat ini dijelas-
kan. Tidaklah perlu bahwa nubuat-nubuat harus dipenuhi
dalam arti harfiah.” (lzala Aubam, hal. 140)

“Saya tidak mengatakan bahwa ke-Al-Masih-an telah bera-
khir dengan saya, dan tidak mengatakan tidak ada Al-Masih
yang akan datang di masa depan. Tidak, saya katakan ber-

ulang kali bahwa, jangankan satu, lebih dari sepuluh ribu



13. Pengakuan Sebagai Al-Masib Tidak Bertentangan dengan Islam

Al-Masih bisa datang. Mungkin saja kelak ia akan datang
dengan kekuasaan dan kemuliaan duniawi, dan juga mung-
kin bahwa ia pertama kali muncul di Damaskus [menurut
nubuat secara harfiah]. Tetapi, kawan-kawanku, maafkan-
lah saya dari mempercayai dan menerima bahwa Al-Masih
yang sama, putra Maryam, yang telah wafat, akan turun
dari langit dengan tubuh fisiknya.” (ibid., hal. 294-295)

3. “Keyakinan saya, dan keyakinan pengikut saya, tentang
Mahdi dan Al-Masih yang Dijanjikan adalah bahwa semua
hadis semacam ini tentang Mahdi tidak dapat diandalkan
dan tidak dapat dipercaya. Dalam pandangan saya ha-
dis-hadis ini dapat dibagi menjadi tiga golongan, yang di
dalamnya semuanya tercakup. “Pertama, hadis-hadis yang
batil dan maudhu’ kedua, terdapat hadis-hadis yang dba’if
dan karena ada pertentangan serta kontradiksi satu sama
lan, maka hadis-hadis itu gugur dari derajat ‘dapat dijadi-
kan hujjah’. Ketiga, terdapat hadis-hadis yang sahih, yang
kesahihannya diteguhkan oleh riwayat yang mutawatir,
dan sebagian hadis-hadis tersebut sebagian telah terealisasi
pada masa-masa terdahulu atau hadis-hadis itu sedemikian
rupa sehingga tidak berbicara tentang kerajaan fisik dan
peperangan, tetapi mengindikasikan dan bahkan menya-
takan dengan jelas bahwa ia tidak akan memiliki kerajaan
dan pemerintahan duniawi, juga tidak akan berperang atau
menumpahkan darah atau memiliki pasukan, tetapi bahwa
ia akan menegakkan kembali iman di dalam hati melalui
spiritualitas dan kekuatan hati, sebagaimana hadis “Tidak
ada Mahdi kecuali Isa’ yang dicatat dalam kitab Hadis Ibnu

339



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

340

Majah.... Hadis ini bermakna bahwa tidak ada Mahdi yang
akan datang kecuali orang yang akan datang dengan watak
dan pembawaan Yesus, yaitu, ia akan menjadi Al-Masih
yang Dijanjikan sekaligus Mahdi. Ia akan datang dengan
watak Yesus, mengikuti teknik pengajarannya, yaitu, ia
tidak akan membalas kejahatan dengan kejahatan, juga
tidak akan berperang; sebaliknya, ia akan menyebarkan pe-
tunjuk melalui sarana teladan yang murni dan tanda-tan-
da samawi.... Ajarannya adalah, jangan berperang demi
agama, tetapi sebarkanlah agama melalui sarana cahaya
kebenaran, dan mukjizat akhlak yang baik serta kedekatan
Ilahi. Saya katakan dengan sesungguhnya bahwa dia yang
sekarang berperang demi agama... dia mendurhakai Tuhan
dan Rasul-Nya, dan keluar dari instruksi, batasan, dan
tugas yang ditetapkan oleh mereka. Saya ingin memberi
tahu otoritas yang berwenang kita yang baik hati bahwa
Al-Masih yang Dijanjikan yang telah menerima petunjuk
dari Tuhan, dan yang mengikuti jalan Yesus, adalah saya
sendiri.” (Hagiqat al-Mahdi, halaman i-iii)



14. Penggenapan Nubuat

14. PENGGENAPAN
NUBUAT

Catatan Penyusun. Para penentang kami menyangkal bah-
wa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad memenuhi nubuat-nubuat
Hadis tentang kedatangan Al-Masih; dan mereka juga mence-
mooh beberapa nubuat yang dibuat oleh Hazrat Mirza sendiri.
Untuk menyanggah kritik ini, Bagian ini menguraikan prin-
sip-prinsip dasar yang mengatur penggenapan nubuat, dengan
mengambil contoh nubuat-nubuat yang diakui telah terpenuhi
dari Al-Qur'an dan Hadis. Jika prinsip-prinsip ini diterapkan,

semua kritik terhadap Hazrat Mirza dalam hal ini akan sirna.

14.1.Nubuat memerlukan penafsiran

Para pengkritik Gerakan Ahmadiyah terus-menerus meng-
ajukan keberatan bahwa tanda ini atau itu dari kedatangan Al-
Masih atau Mahdi belum dipenuhi oleh Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad, atau bahwa nubuat ini atau itu belum dipenuhi me-
laluinya. Keberatan-keberatan ini tidak akan diajukan jika
para pengkritik mengetahui filosofi yang runtut dan terdefinisi

dengan baik dalam Islam yang berkaitan dengan nubuat dan

341



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

penggenapannya. Kami membahas subjek ini kalau-kalau para
penentang benar-benar tidak menyadari logika yang mendasari
nubuat dan poin-poin tersirat serta pelik yang diajarkan oleh
Islam dalam hal ini.

Sebagai pengantar, bernubuat berarti memberikan informa-
si di muka tentang suatu peristiwa yang akan terjadi di masa
depan. Kata Arab untuk nubuat adalah 7464’ Ada dua jenis nu-
buat: Peringatan dan kabar gembira. Nubuat yang memberikan
kabar baik disebut wadah (secara harfiah janji), sedangkan yang
menyampaikan peringatan dikenal sebagai wa’id (secara har-
fiah ancaman bersyarat). Wadah memperkuat iman seseorang
dengan menyampaikan kabar baik yang kemudian dipenubhi.
Tujuan wa’id adalah untuk memperingatkan orang-orang akan
konsekuensi buruk dari perbuatan jahat mereka, agar mereka
datang kepada Tuhan dan memperbaiki jalan mereka. Oleh
karena itu tujuan nubuat adalah untuk menciptakan iman yang

hidup kepada Tuhan di dalam hati.

Nubuat diterima melalui indra rohani, bukan fisik

Poin pertama yang perlu dicatat adalah bahwa ketika Tuhan
memberi tahu orang-orang pilihan-Nya dan hamba-hamba sa-
leh lainnya tentang peristiwa masa depan, atau memperlihatkan
kepada mereka suatu pemandangan dengan kejadian-kejadian
fisik, penerima menerima informasi ini bukan melalui indra
fisiknya seperti mata, melainkan melalui indra rohaninya dalam
mimpi atau vision (kasyaf). Lebih jauh lagi, semua kitab suci

agama dan semua ulama Islam sepakat bahwa sebagian besar

342



14. Penggenapan Nubuat

mimpi dan kasyaf perlu ditafsirkan, di mana hanya ada satu nu-

buat dalam seratus yang mungkin dipenuhi secara harfiah.
Al-Qur’an Suci, dalam kisahnya tentang sejarah Yusuf, me-

nyebutkan tiga mimpi yang berisi nubuat yang ditafsirkan dan

dipenuhi secara metaforis:
1.  Mimpi Yusuf sendiri disebutkan dalam kata-kata berikut:

“Aku melihat sebelas bintang, matahari dan bulan;
kulihat semuanya sujud kepadaku.” (Al-Qur’an Suci,
bab 12, ayat 4)

Nubuat ini, yang mengindikasikan kebesaran yang akan
dicapai Yusuf, tidak terungkap sampai Yusuf bangkit menjadi
kepala Perbendaharaan di Mesir. Ketika ia mencapai kehormat-

an itu, ia berkata:

“Inilah takwil mimpiku yang dahulu itu; sesung-
guhnya Tuhanku telah menjadikannya kenyataan”
(12:100).

Oleh karena itu arti mimpi itu adalah bahwa orang-orang
besar dan berkuasa akan mematuhinya, bukan bahwa benda apa
pun secara harfiah akan sujud kepadanya.

2. Seorang sesama tahanan Yusuf bermimpi yang ia ceritakan

sebagai berikut:

343



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Aku bermimpi membawa roti di atas kepalaku, seba-

giannya dimakan burung.” (12:36)
Yusuf menafsirkan mimpi itu dengan cara ini:

“Ia akan disalib, lalu burung memakan sebagian dari
kepalanya” (12:41).

3. Raja Mesir, negeri tempat Yusuf dipenjara, mengalami

mimpi yang membingungkan sebagai berikut:

“Raja berkata (kepada orang-orang terkemuka dari
kaumnya): Sesungguhnya aku bermimpi melihat tujuh
ekor sapi betina yang gemuk-gemuk dimakan oleh
tujuh ekor sapi betina yang kurus-kurus dan tujuh bu-
lir (gandum) yang hijau dan tujuh bulir lainnya yang
kering.” (12:43)

Dalam menafsirkan mimpi ini, Yusuf mengartikan “tujuh
ekor sapi betina yang gemuk” sebagai tujuh tahun panen yang
baik dan “tujuh ekor sapi betina yang kurus” sebagai tujuh ta-
hun kekeringan.

Dari ketiga contoh ini, menjadi jelas bahwa sementara
kata-kata nubuat mungkin mengatakan satu hal, kata-kata itu
dimaknai sebagai sesuatu yang berbeda. Dapat juga dilihat bah-
wa bahkan orang berdosa dan orang kafir pun dapat memiliki

mimpi yang benar.

344



14. Penggenapan Nubuat

Selain contoh-contoh di atas dari Al-Qur’an Suci, kitab-kitab
Hadis memuat banyak contoh mimpi dan kasyaf Nabi Suci
Muhammad yang beliau ceritakan, dan yang ditafsirkan oleh
beliau atau para pengikutnya dalam arti metaforis. Beberapa

contoh diberikan di bawah ini:

1. “Aku sedang tidur ketika secangkir susu dibawakan ke-
padaku. Aku meminumnya hingga kesegarannya terlihat
keluar dari kuku-kukuku. Kemudian aku memberikan
sisanya kepada Umar bin Khattab. Orang-orang bertanya,
Apa yang engkau artikan darinya, Wahai Rasulullah? Beliau
menjawab, [lmu.” (Bukhari, Buku 3: Kitab al-T/m, bab 22)

2. “Ketika aku sedang tidur, aku melihat orang-orang dihadap-
kan kepadaku dengan mengenakan baju gamis, beberapa di
antaranya memanjang sampai ke dada, sementara yang lain
lebih pendek dari ini. Umar dihadapkan kepadaku, dan ia
mengenakan baju gamis yang [begitu panjang schingga]
menyeret. Orang-orang bertanya, Apa yang engkau artikan
darinya, Wahai Rasulullah? Beliau menjawab, Agama.”
(Bukhari, Buku 2: Kitab al-Iman, bab 14)

3. “Aku sedang tidur ketika aku melihat dua gelang emas di
tanganku. Aku merasa terganggu olehnya. Kemudian wah-
yu datang kepadaku dalam mimpiku untuk meniupnya.
Aku meniupnya, dan keduanya terbang menjauh. Aku
mengartikannya sebagai dua pendusta yang akan muncul
setelahku, yang pertama Aswad Ansi, dan yang kedua
Musailamah, pendusta dari Yamamah.” (Bukhari, Buku 61:
Kitab al-Managqib, bab 25)

345



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

346

“Aku melihat dalam mimpi bahwa aku menggerakkan
pedangku dan bagian ujungnya patah. Ini adalah musibah
yang menimpa kaum Muslim pada hari [pertempuran]
Uhud.” (Bukhari, Buku 92: Kitab at-Ta'bir, bab 44)
“Dalam mimpi aku melihat sapi-sapi disembelih. Ini ada-
lah kaum Muslim pada hari Uhud.” (ibid., bab 39)

“Aku melihat, seolah-olah, seorang wanita berkulit hitam
dengan rambut acak-acakan, meninggalkan Madinah
sampai ia mencapai Mahya'ah yang disebut Juhfah. Aku
mengartikannya bahwa wabah penyakit Madinah telah
berpindah ke sana.” (ibid., bab 41)

“Nabi Suci bersabda: Aku melihat [dalam mimpi atau
kasyaf] seekor anjing berbintik memasukkan mulutnya
ke dalam darah anggota keluargaku. Ini diartikan sebagai
Syimr [pembunuh Imam Husain yang menderita kusta].”
“Imam Husain as., berkata bahwa ia mendengar ayahnya
[Hazrat Ali] berkata: Aku mendengar Nabi Suci bersab-
da bahwa seckor domba jantan akan melanggar kesucian
Ka'bah, jadi aku bertanya-tanya apakah aku domba jantan
itu.” Para komentator Hadis telah menulis bahwa nubuat
ini berlaku untuk Abdullah bin Zubair.

“Diriwayatkan dari Aisyah bahwa Nabi Suci bersabda [ke-
padanya]: Engkau diperlihatkan kepadaku dalam mimpi
dua kali [sebelum pernikahan]. Seorang pria membawamu
berbalut kain sutra seraya berkata, Ini istrimu, lihatlah wa-
jahnya. Maka ketika aku membukanya, itu adalah engkau.
Aku berkata, Jika ini dari Allah niscaya Dia akan melaksa-
nakannya.” (Bukhari, Buku 92: Kitab at-Ta’bir, bab 20)



14. Penggenapan Nubuat

Hadis-hadis ini menunjukkan bahwa mimpi dan visi biasa-

nya memerlukan penafsiran.

14.2.Kekeliruan dalam menafsirkan mimpi dan visi
1. Terkadang kekeliruan dibuat dalam menafsirkan berbagai
hal yang berkaitan dengan nubuat, seperti waktu kapan nu-
buat itu akan dipenuhi. Qur’an Suci menyampaikan:
“Sesungguhnya Allah akan membuktikan kepada
Rasul-Nya tentang kebenaran mimpinya dengan sebe-
narnya (yaitu) bahwa sesungguhnya kamu pasti akan
memasuki Masjidil Haram, insya Allah dalam keadaan
aman, dengan mencukur rambut kepala dan menggun-

tingnya, sedang kamu tidak merasa takut.” (48:27)

Nabi Suci berada di Madinah ketika beliau melihat dalam
mimpi bahwa beliau telah memasuki Makkah dan sedang mela-
kukan Tawaf (mengelilingi) di sekitar Ka’bah. Maka beliau dan
para Sahabatnya bergegas menuju Makkah, dengan keyakin-
an bahwa kasyaf tersebut akan dipenuhi pada tahun itu juga.
Namun, hal ini tidak terjadi, dan kaum Muslim harus kembali,
setelah menyepakati perjanjian damai Hudaibiyah. Beberapa
Sahabat mulai bertanya-tanya mengapa mereka gagal mencapai
tujuan mereka, sedemikian rupa sehingga Umar bertanya kepa-
da Nabi Suci apakah beliau tidak mengatakan bahwa mereka
akan pergi ke Ka'bah dan melakukan Tawaf. Nabi Suci bersab-
da, “Ya, tetapi apakah aku juga mengatakan bahwa itu akan

terjadi tahun ini?” Mereka menjawab, Tidak. Beliau kemudian

347



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

memberi tahu mereka bahwa mereka pasti akan pergi ke Ka’bah
dan melakukan Tawaf. Hal ini membuktikan tiga poin:

i. Nabi atau orang suci lainnya yang merupakan penerima
nubuat dari Tuhan tidak diberitahu tentang semua rincian yang
berkaitan dengan penggenapannya.

ii. Penerima nubuat dapat melakukan kekeliruan penilaian
pribadi (ijtihad) dalam menafsirkan nubuat tersebut.

iii. Adalah sah bagi pembuat nubuat untuk mengambil tin-
dakan yang wajar berdasarkan penafsirannya sendiri terhadap
nubuat tersebut (seperti dalam contoh ini Nabi Suci berusaha
pergi ke Makkah untuk melakukan Tawaf berdasarkan mimpi-

nya, untuk memenuhi nubuat tersebut).

2. Nabi Suci Muhammad menceritakan:

“Aku melihat dalam mimpi bahwa aku berhijrah dari
Makkah ke tempat yang memiliki pohon kurma. Maka
aku mengira bahwa ini adalah Yamamah atau Hajar,
tetapi ternyata itu adalah Madinah.” (Bukhari, Buku:
Sifat-sifat Para Sahabat, 63:45)

3. Diriwayatkan dari Aisyah:

“Beberapa istri Nabi Suci bertanya kepadanya,
Siapakah di antara kami yang akan menyusulmu
pertama kali setelah kematianmu? Beliau bersabda,
Orang yang tangannya paling panjang. Maka mereka
membandingkan tangan mereka di hadapannya, dan
Saudah-lah yang memiliki tangan paling panjang.

Tetapi kami mengetahui kemudian [setelah wafatnya

348



14. Penggenapan Nubuat

istri beliau yang pertama kali meninggal setelah beliau]
bahwa itu berarti panjangnya tangan dalam memberi-
kan sedekah, dan orang yang pertama kali menyusul

beliau setelah kematian beliau adalah Zainab, yang ge-
mar bersedekah.” (Mishkat al-Masabih, Kitab Mimpi)

14.3.Penundaan dan pembatalan nubuat

Terkadang nubuat yang dibuat oleh orang saleh tentang

dirinya sendiri justru dipenuhi setelahnya melalui para pengi-

kutnya. Hadis mencatat:

“Nabi Suci bersabda, Aku sedang tidur dan kunci-kunci
perbendaharaan bumi dibawakan ke hadapanku hingga
diletakkan di tanganku. Abu Hurairah berkata, Nabi Suci
telah berpulang dari dunia ini, dan kalian [Wahai Muslim]
mengeluarkan harta benda itu.” (Bukhari, Buku 92: Kitab
at-Tabir, bab 11)

“Ismaili berkata: Orang-orang yang menafsirkan mimpi
mengatakan bahwa Nabi Suci melihat dalam mimpi bahwa
Usaid bin Abi al-Ais adalah Kepala Makkah, telah menjadi
Muslim. Namun, ia meninggal saat masih kafir, dan mimpi

itu dipenuhi pada putranya ‘Uttab yang menjadi Muslim.”

Tidak perlu bahwa semua nubuat yang dibuat oleh nabi atau

orang yang ditunjuk Tuhan lainnya harus dipenuhi dalam masa

hidupnya. Al-Qur’an Suci, yang menyapa Nabi Suci mengenai

masalah kehancuran yang dijanjikan bagi para penentangnya,

berfirman dalam hal ini:

349



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Maka bersabarlah kamu, sesungguhnya janji Allah
itu benar. Maka meskipun Kami perlihatkan kepa-
damu sebagian siksa yang Kami ancamkan kepada
mereka [yakni para penentang], atau Kami wafatkan
kamu [sebelum penggenapannya], bagaimanapun juga,

kepada Kamilah mereka akan dikembalikan.” (40:77)

Sesuai dengan hal ini, tak terhitung banyaknya nubuat yang
dibuat oleh Nabi Suci Muhammad telah menjadi kenyataan
sejak kewafatan beliau bahkan hingga hari ini, dan akan terus
menemui penggenapannya hingga akhir dunia.

Nubuat terkadang dapat dibatalkan, sebagaimana firman
Al-Qur’an Suci:

“Dan tidak ada hak bagi seorang rasul mendatang-
kan sesuatu ayat (tanda) melainkan dengan izin Allah.
Bagi setiap masa [penggenapan nubuat] ada ketetapan.
Allah menghapuskan apa yang Dia kehendaki dan me-
netapkan apa yang Dia kehendaki.” (13:38-39)

14.4.Nubuat tentang Azab

Dalam kasus wa’id, yakni nubuat tentang kematian, kehan-
curan atau malapetaka, penggenapannya bersyarat pada perilaku
selanjutnya dari orang-orang yang terhadapnya peringatan itu
ditujukan. Hukuman yang dinubuatkan itu mungkin terjadi,
atau mungkin diringankan atau bahkan dibatalkan sama sekali,
bergantung pada reaksi mereka. Al-Qur’an Suci telah memberi-

kan tiga jenis contoh dalam hal ini.

350



14. Penggenapan Nubuat

Mereka yang tidak mengindahkan peringatan akan datang-
nya malapetaka dan kehancuran tidak dapat lolos dari hukuman.
Al-Qur’an mengutip contoh Nabi Saleh yang memperingatkan

kaumnya sebagai berikut:

“Ini adalah unta betina Allah, sebagai tanda bagimu.
Maka biarkanlah dia makan di bumi Allah, dan jangan-
lah kamu mengganggunya dengan gangguan apa pun,

(yang karenanya) kamu akan ditimpa siksaan” (7:73).
Namun, reaksi mereka adalah:

“Kemudian mereka sembelih unta betina itu dan me-
reka berlaku angkuh terhadap perintah Tuhan. Dan me-
reka berkata: Hai Saleh, datangkanlah apa yang kamu
ancamkan itu kepada kami, jika (betul) kamu termasuk
orang-orang yang diutus (Allah). Karena itu mereka di-
timpa gempa, maka jadilah mereka mayat-mayat yang

bergelimpangan di tempat tinggal mereka” (7:77-78).

Jenis yang kedua adalah mereka yang, meskipun tidak
bertobat sepenuhnya setelah mendengar peringatan itu, mera-
sa takut untuk sementara waktu karenanya. Dalam kasus ini,
bahkan jika mereka tidak menyatakan ketakutan batin mereka
secara terbuka, Tuhan masih akan memberi mereka masa pe-
nangguhan untuk berpaling kepada-Nya, sechingga hukuman
itu dapat dihindarkan. Namun, jika mereka menyalahgunakan

penangguhan ini untuk melanjutkan penentangan mereka

351



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

terhadap tujuan Ilahi, Tuhan menurunkan hukuman-Nya kepa-
da mereka. Contoh kasusnya adalah Firaun dan kaumnya yang
menentang Musa. Setiap kali azab dari Tuhan menimpa mereka,

mereka akan pergi kepada Musa dan berkata:

“Hai tukang sihir, berdoalah kepada Tuhanmu untuk
kami sesuai dengan perjanjian-Nya denganmu; sesung-
guhnya kami akan benar-benar mengikuti petunjuk”
(43:49);

tetapi kemudian,

“maka tatkala Kami hilangkan azab itu dari mereka,
seketika itu mereka memungkiri janji” (43:50).

Ketika hukuman itu datang lagi, mereka akan berkata:

“Ya Tuhan kami, lenyapkanlah azab itu dari kami,
sesungguhnya kami akan beriman” (44:12).

Sebagai jawaban Tuhan berfirman:

“Sesungguhnya (kalau) Kami akan melenyapkan sik-
saan itu agak sedikit, sesungguhnya kamu akan kembali

(ingkar)” (44:15).

Akhirnya, ada mereka yang begitu ketakutan oleh nubuat
malapetaka sehingga mereka berpaling sepenuhnya pada perto-
batan dan memohon ampunan dari Tuhan. Berbicara tentang

kaum Yunus, Qur’an Suci menyampaikan:
“Dan mengapa tidak ada (penduduk) suatu kota
yang beriman, lalu imannya itu bermanfaat baginya

selain kaum Yunus? Tatkala mereka (kaum Yunus itu)

352



14. Penggenapan Nubuat

beriman, Kami hilangkan dari mereka azab yang meng-

hinakan dalam kehidupan dunia.” (10:98)

Para mufasir klasik membuat tafsiran berikut tentang kasus

ini:

1.  “Yunus memberi tahu mereka bahwa batas waktu mereka
adalah empat puluh malam. Mereka menjawab, Jika kami
melihat tanda-tanda kehancuran, kami akan beriman kepa-
damu.” (Zafsir Kasyyaf, hal. 599)

2. “Yunus diutus ke Niniwe dari Mosul. Penduduk Niniwe
mendustakannya dan bersikeras dalam [pendustaan] ini.
Kemudian Yunus menjanjikan kepada mereka hukuman
yang akan menimpa dalam tiga puluh, atau ada yang me-
ngatakan empat puluh, malam.” (Baidawi, vol. iv, hal. 186)

3.  “Yunus memberi tahu mereka, Batas waktu kalian adalah
empat puluh malam.” (Zafsir Kabir, vol. v, hal. 42)

4. “Diriwayatkan dari Ibnu Mas'ud dan yang lainnya bahwa
Tuhan mengutus Yunus kepada penduduk Niniwe di tanah
Mosul. Mereka menolaknya. Ia kemudian menjanjikan
kepada mereka datangnya hukuman dalam periode yang
ditentukan, dan meninggalkan mereka dengan marah.”
(Fath al-Bari, vol. vi, hal. 325)

5. “Setelah tiga puluh lima hari berlalu, awan asap yang me-
nakutkan dan gelap muncul. Awan itu menyelimuti kota
dan menghitamkan permukaan. Maka mereka mengena-
kan kain karung dan pergi keluar ke lapangan bersama

wanita dan anak-anak mereka... dan mereka menyatakan

353



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

keimanan, pertobatan, dan kerendahan hati. Maka Tuhan
merahmati mereka dan menghilangkan hukuman mereka

dari mereka. Ini terjadi pada hari Jumat pada hari Asyura
[yakni, 10 Muharram].”

Contoh lain malapetaka yang dihindarkan dari seseorang
karena mereka beralih melakukan perbuatan baik dicatat dalam

sebuah tafsir Al-Qur’an sebagai berikut:

“Seorang pencuci pakaian melewati Yesus dan se-
kumpulan muridnya. Yesus berkata kepada mereka,
Hadirilah pemakamannya ia pada tengah hari ini.
Namun, ia tidak mati. Ketika malaikat Jibril muncul,
Yesus bertanya kepadanya, Bukankah engkau membe-
riku kabar tentang kematian pencuci pakaian ini? Ia
berkata, Ya, tetapi setelah itu ia bersedekah dengan tiga

potong roti, dan karena itu hukumannya ditangguh-

kan.” (Rub al-Bayan, vol. i, hal. 257)

14.5.Ringkasan

Poin-poin utama yang perlu diingat tentang nubuat telah
dicatat di atas. Para kritikus yang kurang memiliki pengetahuan
ini tersandung di sini karena prasangka dan permusuhan mere-
ka. Tetapi studi terhadap Al-Qur’an Suci, Hadis, dan literatur
Muslim klasik menunjukkan bahwa seluruh subjek nubuat
adalah ilmu yang nyata yang terminologinya terdiri dari meta-

fora dan kiasan. Sejumlah ambiguitas dan ketidakpastian pasti

354



14. Penggenapan Nubuat

ditemukan dalam sebuah nubuat, sebagaimana telah ditunjuk-
kan di sini.

Prinsip-prinsip ini juga berlaku pada nubuat Nabi Suci
Muhammad mengenai zaman akhir ketika, menurut ra-
malan-ramalan ini, dunia akan berpaling dari agama, menjadi
asing terhadap masalah-masalah rohani, dan lalai terhadap
perintah-perintah Ilahi. Kesengsaraan Dajjal akan berada pada
puncaknya, dan pada titik inilah seorang pria yang memiliki
karakteristik Yesus akan diutus ke dunia untuk kebangkitan
rohaninya. Nabi Suci, setelah menerima isyarat dari Yang
Mahatinggi, memberi tahu umat Islam tentang peristiwa-peris-
tiwa dramatis yang akan terjadi setelah kemunculan Dajjal dan
tentang tanda-tanda kedatangan Al-Masih, menjelaskan kepada
mereka semua rincian kejadian ini. Semua nubuat ini didomina-
si oleh deskripsi metaforis karena alasan sederhana bahwa Nabi
Suci diperlihatkan pemandangan masa depan ini melalui indra
rohani, bukan fisik. Metafora-metafora tersebut memerlukan
penafsiran sesuai dengan kriteria yang ditetapkan untuk nubuat,

dan tidak dapat dimaknai secara harfiah.

355



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

356



15. KEMULIAAN
YESUS

Catatan Penyusun. Bagian ini menyanggah panjang lebar
propaganda yang tersebar luas terhadap Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad bahwa beliau menggunakan bahasa kasar mengenai
Yesus. Tulisan-tulisan Hazrat Mirza dikutip untuk menunjuk-
kan penghormatan tinggi yang beliau pegang terhadap Yesus se-
bagai nabi yang diterima dalam Islam. Kemudian, merujuk pada
kontroversi polemik yang sangat panas antara orang Kristen dan
Muslim di India pada akhir abad kesembilan belas, gaya jawaban
yang terpaksa digunakan oleh Hazrat Mirza, untuk membantah
beberapa tulisan-tulisan Kristen yang buruk terhadap Nabi Suci
Muhammad, dijelaskan dengan mengutip dari tulisan-tulisan-
nya. Akhirnya, pandangan dan praktik teolog Muslim lainnya,
baik sebelum maupun sesudah masanya, diberikan, menunjuk-
kan bahwa mereka mengadopsi pendekatan yang persis sama
seperti yang dilakukan Hazrat Mirza. Bahkan bahasa dan nada

tulisan mereka jauh lebih keras daripada beliau.

357



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

15.1.Hazrat Mirza memuliakan Yesus sebagai Nabi
Allah

Salah satu tuduhan yang diajukan terhadap Hazrat Mirza
Ghulam Ahmad adalah bahwa beliau “menghina” Yesus Kristus
dan menggunakan kata-kata yang menyinggung tentangnya.
Poin pertama yang mematahkan tuduhan ini adalah bahwa, jika
beliau mengkritik Yesus, bagaimana mungkin beliau menyebut
dirinya serupa dengan Yesus? Pengakuan Hazrat Mirza sendiri
adalah bahwa, sesuai dengan Sabda Nabi Suci Muhammad,
“Ulama yang saleh dari pengikutku akan menjadi seperti nabi-
nabi Bani Israil”, beliau telah datang dalam keserupaan dengan
Yesus. Seandainya Hazrat Mirza mencaci Yesus, bukankah itu
akan berdampak pada dirinya sendiri secara setara! Merujuk

pada poin ini, beliau menulis:

“Muhammad Husain, pada saat ia menyiapkan fatwa
bahwa halal untuk membunuh saya, melontarkan tu-
duhan palsu terhadap saya bahwa saya telah menghina
Yesus, dan oleh karena itu saya pantas dibunuh. Ini ada-
lah fitnah belaka dari Muhammad Husain. Mengingat
bahwa pengakuan saya adalah bahwa saya adalah Al-
Masih yang Dijanjikan dan bahwa saya memiliki kemi-
ripan dengan Yesus, setiap orang dapat mengerti bahwa
jika, Naudzubillah, saya mencela Yesus, bagaimana saya
dapat berbicara tentang kemiripan saya dengannya, ka-
rena itu akan menyiratkan bahwa saya sendiri buruk.”

(Majmua Ishtiharat, catatan kaki, vol. iii, hal. 78)

358



15. Kemuliaan Yesus

“Dalam tatanan Musa, putra Maryam adalah Al-
Masih yang Dijanjikan, dan dalam tatanan yang di-
tetapkan setelah Nabi Suci Muhammad, saya adalah
Al-Masih yang Dijanjikan. Jadi saya memuliakan
orang yang namanya saya sandang. Orang yang me-
ngatakan bahwa saya tidak memuliakan Al-Masih,
putra Maryam, adalah penghasut dan tukang fitnah.”
(Kishti-i Nub, hal. 16)

Pada prinsipnya, dua kutipan ini saja sudah cukup untuk
menyanggah tuduhan ini. Namun, kami memberikan di bawah
ini beberapa kutipan lebih lanjut dari buku-buku Hazrat Mirza,
yang menunjukkan dengan jelas dan meyakinkan bahwa beliau
tidak melakukan penghinaan apa pun terhadap Yesus as., tetapi
bahwa beliau memuliakannya dan menyatakan iman kepadanya

(Yesus) sebagai persyaratan dasar iman.

1. “Karena kami meyakini Isa as., sebagai nabiyullah yang
benar, dan orang yang suci lagi saleh, bagaimana mungkin
pena kami menulis kata-kata yang merendahkan martabat-
nya.” (Kitab al-Barriyya, hal. 93, di bawah judul Poin paling
penting untuk perhatian Pemerintah)

2. “Saya telah diutus oleh Tuhan juga untuk tujuan agar saya
meyakini Isa as., sebagai nabiyullah yang benar, suci dan
saleh, dan menaruh iman pada kenabiannya. Tidak ada
satu kata pun dalam buku saya mana pun yang mengurangi
martabatnya, dan siapa pun yang berpikir demikian, ia ke-

liru dan pendusta.” (Ayyam as-Sulh, Halaman Judul, hal. 2)

359



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

360

“Melalui perkataan dan perbuatannya, Isa as., menunjuk-
kan dirinya rendah hati dan tidak berdaya, tidak memiliki
sifat Tuhan apa pun. Dia adalah manusia fana yang lemah,
meskipun tidak diragukan lagi adalah seorang nabi dan
utusan Tuhan yang benar.” (Jang Mugaddas, hal. 50)

“Saya bersumpah demi Allah Yang Mahakuasa bahwa Dia
telah menyingkapkan dengan jelas kepada saya bahwa Isa
as., adalah seorang manusia seperti manusia lainnya. Tetapi
dia adalah nabi, utusan, dan orang pilihan Tuhan yang be-
nar.” (Hujjat al-Islam, hal. 9)

“ Isa as., damai atasnya, tidak diragukan lagi adalah nabi
yang dicintai Allah, yang memiliki kualitas-kualitas ter-
tinggi. Dia saleh, mulia, dan orang yang telah menemukan
Tuhan. Tetapi dia bukan Tuhan.” (Majmua Ishtibarat, vol.
ii, hal. 376)

“Karena Qur’an Suci telah bersaksi atas kenabian Isa as.,
kami menyebut Yesus nabi yang benar dan meyakininya
demikian, dan kami menyatakan pengingkaran terhadap
kenabiannya sebagai kekafiran yang nyata.” (Zia al-Hag,
hal. 41)

“Dan jika keberatannya adalah bahwa nabi tertentu telah
dihina [oleh saya], dan bahwa ini merupakan kekafiran,
jawabannya hanyalah, Semoga laknat Allah menimpa
para pendusta! Kami beriman kepada semua nabi dan
memuliakan mereka. Beberapa kata, yang tepat dalam
konteks yang semestinya, bukanlah sebagai cacian, me-
lainkan sebagai cara mendukung doktrin keesaan Tuhan.

Perbuatan dinilai berdasarkan niat. Orang-orang seperti



10.

15. Kemuliaan Yesus

Anda telah menyatakan penulis Zaqwiyyat al-Iman [Sayyid
Muhammad Ismail Syahid] sebagai kafir karena mereka
menemukan kata-kata semacam itu dalam buku ini yang
mereka anggap menghina para nabi dan menyamakan
mereka dengan pencuri. Jawabannya, seperti jawaban saya,
juga adalah bahwa ‘Perbuatan dinilai berdasarkan niat’.”
(Anwar al-Islam, hal. 34)

“Tuhan juga telah memberi tahu saya bahwa Yesus pada
kenyataannya adalah salah satu hamba-Nya yang paling
dicintai dan saleh, dan termasuk mereka yang dipilih
oleh Tuhan, dan termasuk mereka yang disucikan Tuhan
dengan tangan-Nya sendiri dan dijaga di bawah naungan
cahaya-Nya. Tetapi dia bukan Tuhan, sebagaimana yang di-
bayangkan. Namun, dia adalah orang yang sampai kepada
Tuhan, dan termasuk orang-orang sempurna yang jumlah-
nya sedikit.” (ZTubfah Qaisariyyah, hal. 20-21)

“Saya meyakini bahwa tidak ada orang yang mencaci orang
saleh seperti Husain atau Yesus dapat bertahan hidup
bahkan satu malam pun, melainkan disusul oleh ancaman
Ilahi [yang terkandung dalam Hadis, lihat Bukhari 81:38]:
‘Barang siapa memusuhi wali-Ku, Aku menyatakan perang
terthadapnya’.” (/jaz Ahmadi, hal. 38)

“ Isa as., bukan Tuhan tetapi hanya seorang nabi, dan
tidak lebih sedikit pun. Dan, demi Allah, saya memiliki
cinta sejati kepadanya sedemikian rupa yang tidak kalian
miliki. Saya melihatnya dengan cahaya yang dengannya
kalian tidak dapat melihatnya. Tidak ada keraguan bah-
wa dia adalah nabi Tuhan yang dicintai dan dipilih, dan

361



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

11.

362

termasuk mereka yang menerima karunia khusus-Nya, dan
yang disucikan oleh-Nya. Tetapi dia bukan Tuhan maupun
putra Tuhan.” (Hagiqat al-Wahy, di bawah pengumuman
berjudul Dawat-i-Hag, hal. 5)

“Intensitas cinta yang diklaim orang Kristen miliki terha-
dap Yesus juga diklaim oleh umat Islam, seolah-olah pri-
badinya adalah warisan yang sama bagi orang Kristen dan
Muslim, dan saya memiliki hak terbesar [atas klaim ini]
karena fitrah saya terserap dalam fitrah Yesus, dan fitrahnya
dalam fitrah saya. Tanda-tanda samawi muncul untuk men-
dukung pengakuan ini, dan setiap orang telah diundang
untuk memuaskan dirinya sendiri terhadap pengakuan ini
melalui suatu tanda. Saya telah memberanikan diri menulis
sebanyak ini di sini karena cinta sejati dan penghormatan
yang saya miliki terhadap Yesus dalam hati saya, dan semua
hal yang telah saya dengar dari bibirnya [dalam kasyaf], dan
pesan yang dia berikan kepada saya, semua hal ini men-
dorong saya untuk dengan hormat menyapa Yang Mulia
Ratu [Victoria], sebagai utusan dari Yesus, bahwa sebagai-
mana Tuhan telah menjadikan dia penjaga atas nyawa dan
harta jutaan umat manusia, bahkan, dia telah membuat
hukum-hukum bahkan untuk kesejahteraan hewan dan
burung, alangkah baiknya jika Yang Mulia dapat mengalih-
kan perhatian pada cacian terselubung yang ditujukan pada
martabat Yesus [oleh orang Kristen yang menegaskan bah-
wa dia ‘terkutuk’ selama tiga hari].” (Tuhfah Qaisariyyah,
hal. 23)



15. Kemuliaan Yesus

Tulisan-tulisan Hazrat Mirza di atas memperjelas bahwa
beliau meyakini Yesus sebagai orang suci dan saleh serta nabi
Tuhan yang benar. Mengingat kutipan-kutipan ini, bagaimana

mungkin dituduhkan bahwa beliau menghina Yesus?

15.2.Jawaban Hazrat Mirza terhadap serangan
Kristen

Jika para penentang Gerakan Ahmadiyah melihat suasana
yang ada pada masa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, dan tu-
lisan-tulisan kasar para misionaris Kristen, yang sebagai jawab-
annya, beliau terpaksa menggunakan bahasa yang keras, mereka
tentu tidak akan mengajukan keberatan ini terhadapnya. Pada
waktu itu, para pendakwah Kristen biasa menulis kata-kata
kasar, menyinggung, dan kotor tentang Nabi Suci Muhammad
sehingga tidak ada orang sopan yang sanggup mendengar atau
membacanya. Hazrat Mirza berulang kali menyuruh mereka
untuk menghentikan teknik busuk ini serta tidak menyakiti hati
umat Islam, tetapi para misionaris itu menjadi semakin berani.
Tulisan-tulisan seperti Pendeta Imad-ud-Din, Thakar Das, dan
Fathi Masih, sangat melukai umat Islam. Dan ketika Pendeta
Fathi Masih menulis surat kepadanya yang mencaci maki Nabi
Suci Muhammad, Hazrat Mirza terpaksa memberikan jawaban
balasan berdasarkan Alkitab. Beliau memperjelas bahwa jawab-
annya hanyalah sebagai bentuk pembalasan terhadap surat Fathi
Masih, sementara beliau sebenarnya meyakini Yesus sebagai nabi
yang benar dengan derajat tinggi yang diberikan kepadanya oleh
Al-Qur’an Suci.

363



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Sebagai seorang Muslim yang memiliki rasa kehormatan
dan harga diri, bukankah sudah menjadi kewajiban Hazrat
Mirza, dalam menjawab seorang bermulut kotor yang dengan
sengaja melontarkan cacian semacam itu untuk menyakitinya,
bahwa beliau tidak hanya harus membantah tuduhan-tuduhan
itu tetapi juga membalas terhadap keyakinan si pemfitnah itu
sendiri untuk menghentikannya menulis kebohongan dan ke-
kotoran semacam itu di masa depan. Bahkan dalam pembalasan
ini, Hazrat Mirza sangat berhati-hati untuk menjelaskan bahwa
beliau tidak mengkritik nabi Isa yang telah disebutkan dalam
Al-Qur’an, melainkan mengarahkan kritiknya pada Yesus yang
disebut orang Kristen sebagai Tuhan dan putra Tuhan, bukan
Yesus yang asli melainkan Yesus yang ada dalam imajinasi mere-

ka. Demikianlah beliau menulis:

1.  “Apa yang telah saya tulis adalah jawaban balasan berda-
sarkan Injil. Jika tidak, saya menghormati Yesus dan meya-
kininya sebagai nabi yang saleh dan terhormat.” (Faryad-i
Dard, catatan kaki, hal. 79)

2. “Apa pun yang keluar dari pena saya tentang Yesus yang
tampaknya bertentangan dengan martabatnya adalah seba-
gai jawaban balasan. Faktanya, kami telah mengutip kata-
kata orang-orang Yahudi. Jika para pendakwah Kristen
berperilaku dengan cara yang beradab dan takut kepada
Tuhan, dan tidak melontarkan cacian kepada Nabi Suci
kami, umat Islam di pihak mereka akan dua puluh kali

lebih hormat daripada mereka.” (Chashma Masibi, catatan
kaki, hal. 2)

364



15. Kemuliaan Yesus

“Di mana-mana dalam tulisan-tulisan kami [seperti ini]
Al-Masih imajiner orang-orang Kristenlah yang dimaksud.
Bukan dimaksudkan kepada hamba Allah yang rendah
hati, Isa putra Maryam, yang disebutkan dalam Al-Qur’an.
Dan teknik ini kami adopsi setelah mendengarkan cacian
dari para pendakwah Kristen selama periode empat pu-
luh tahun penubh.... Harus diingat bahwa di masa depan
pendeta-pendeta yang menghentikan teknik melontarkan
cacian, dan berbicara dengan sopan santun, kami pun akan
memperlakukan mereka dengan hormat... Kami sudah le-
lah mendengarkan cacian mereka. Jika seseorang memaki
ayah orang lain, bukankah orang yang dizalimi itu memi-
liki hak untuk membalas yang setimpal terhadap ayahnya.”
(Nur al-Quran, Bagian 11, hal. 2)

“Saya memberi Anda pemberitahuan melalui surat ini, bah-
wa jika Anda kembali menggunakan bahasa kotor seperti
itu dan mengucapkan fitnah kotor terhadap kehormatan
Nabi Suci Muhammad, saya akan membalas terhadap tu-
han imajiner dan tuhan palsu Anda. Wahai orang bodoh!
Apakah Anda menuduh Nabi Suci berzina dalam surat
Anda, dan menyebutnya jahat serta fasik, yang menyakit-
kan hati kami. Kami tidak berpaling ke pengadilan mana
pun, juga tidak akan melakukannya, tetapi memperingat-
kan Anda supaya dimasa depan agar menahan diri dari ke-
kotoran semacam itu. Takutlah kepada Tuhan, dan jangan
mencaci Al-Masih, karena pastinya apa yang akan Anda
katakan tentang Nabi Suci Muhammad akan diterapkan
kepada Al-Masih imajiner Anda. Namun, kami meyakini

365



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

366

Al-Masih yang benar itu suci, mulia dan tulus. Dia tidak
mengaku sebagai Tuhan maupun putra Tuhan, dan mem-
berikan kabar tentang kedatangan Nabi Suci Muhammad
serta beriman kepadanya.” (Nur al-Quran, Bagian 11, hal.
13)

“Saya tidak mengatakan apa pun yang tidak sopan tentang
Yesus. Ini semua adalah fitnah para penentang. Namun,
karena tidak ada Al-Masih dalam kenyataan yang mengaku
sebagai Tuhan, menyebut Penutup para Nabi yang akan da-
tang sebagai pendusta, dan mencap Musa sebagai pencuri,
saya memang mengatakan tentangnya secara seandainya
bahwa seorang Al-Masih yang mengatakan hal-hal seperti
itu tidak mungkin orang yang saleh. Tetapi Al-Masih kami,
putra Maryam, yang menyebut dirinya hamba dan utusan
Tuhan, dan membenarkan Nabi Suci, kami beriman kepa-
danya.” (7iryaq al-Qulub, catatan kaki, hal. 77)

“Jika para pendakwah Kristen mengubah kebijakan mere-
ka sekarang juga, dan bertekad untuk tidak melontarkan
cacian kepada Nabi Suci kami di masa mendatang, kami
juga akan bertekad untuk menggunakan bahasa yang lem-
but dalam jawaban-jawaban kami. Jika tidak, apa pun yang
mereka katakan, mereka akan mendengar jawabannya.”
(Anjam Atham, catatan kaki pada catatan kaki, Suplemen,
hal. 8)

“Perselisihan kami adalah dengan Yesus yang mengaku se-
bagai Tuhan itu, bukan dengan Yesus Nabi pilihan Tuhan
yang disebutkan beserta rincian mengenai dirinya terdapat
dalam Qur’an Suci.” (Majmua Ishtiharat, vol. iii, hal. 332)



15. Kemuliaan Yesus

“Harus diingat bahwa pandangan kami ini adalah tentang
Yesus yang mengaku sebagai Tuhan, dan menyebut nabi-
nabi terdahulu sebagai pencuri, dan tidak mengatakan
apa-apa tentang Penutup para Nabi kecuali bahwa hanya
nabi-nabi palsu yang akan datang setelahnya [yakni setelah
Yesus]. Yesus seperti itu tidak disebutkan di mana pun da-
lam Al-Qur'an.” (Anjam Atham, hal. 13)

“Para pembaca harus memperhatikan, bahwa kami harus
berbicara dengan cara yang sama tentang agama Kristen
seperti yang mereka gunakan terhadap agama Islam. Orang
Kristen pada kenyataannya tidak meyakini ‘Isa [Yesus]
as, kami yang menyebut dirinya hanya seorang hamba
dan nabi, meyakini nabi-nabi terdahulu sebagai orang
saleh, beriman kepada Nabi yang akan datang, Nabi Suci
Muhammad, dan telah bernubuat tentangnya. Mereka me-
yakini seorang pria bernama Yasu yang tidak disebutkan
dalam Qur’an Suci, yang, mereka yakini, mengaku sebagai
Tuhan dan menyebut nabi-nabi terdahulu sebagai pencuri.
Mereka juga mengatakan bahwa orang ini mendustakan
Nabi Suci Muhammad kami, dan bernubuat bahwa semua
orang yang mengaku [sebagai nabi] yang datang setelahnya
adalah pendusta. Para pembaca harus ingat untuk tidak
menganggap kata-kata keras kami berlaku untuk ‘Isa as.,
[nama Muslim untuk Yesus], tetapi kata-kata itu ditulis
berkenaan dengan Yasu, yang jejaknya tidak ditemukan da-
lam Al-Qur’an atau Hadis.” (Arya Dharm, Halaman judul,
terakhir, di bawah judul Untuk perhatian Para Pembaca)

367



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

10.

11.

368

“Karena Pendeta Fathi Masih telah mengirimkan surat
yang sangat kotor kepada kami, di mana ia menuduh Nabi
Suci Muhammad kami berzina, dan selain ini, telah meng-
gunakan banyak kata sebagai cacian dan umpatan, oleh
karena itu, kami disarankan untuk menerbitkan jawaban
atas suratnya; maka buku kecil ini ditulis. Diharapkan para
pendakwah Kristen akan membacanya dengan cermat dan
tidak merasa sakit hati dengan kata-katanya, karena itu se-
mua adalah konsekuensi dari bahasa kasar dan cacian yang
sangat kotor yang diberikan Tuan Fathi Masih. Meskipun
demikian, kami memperhitungkan martabat suci Al-Masih
as, dan, sebagai balasan atas kata-kata keras Fathi Masih, se-
orang Al-Masih imajiner [orang Kristen] telah disebutkan.
Bahkan ini dilakukan karena kebutuhan yang mendesak,
sebab orang bodoh ini telah menumpuk banyak cacian ke-
pada Nabi Suci Muhammad, dan telah menyakiti perasaan
kami.” (Nur al-Quran, Bagian 11, hal. 3)

“Jika Tuhan mengaruniakan kepadamu sopan santun, kami
akan menjelaskan hal-hal kepadamu dengan kebaikan
dan belas kasih, seperti yang dilakukan seseorang kepada
anak-anak, dan memuaskanmu dalam semua hal dengan
cinta dan kesopanan. Tetapi kalian menyerang kami seperti
binatang liar, dan menggunakan kata-kata kasar, bukan
karena kemarahan atau emosi, tetapi untuk menimbulkan
rasa sakit. Jika kalian siap untuk menggunakan akhlak yang
baik dan meninggalkan perilaku seperti binatang ini, kami

juga siap untuk menunjukkan cinta, kesopanan, dan rasa

hormat.” (Maktubat Ahmadiyya, Vol. iii, hal. 33)



12.

13.

15. Kemuliaan Yesus

“Tersisa masalah penggunaan kata-kata keras sesekali da-
lam menjawab orang-orang Kristen. Ini sangat sederhana:
ketika perasaan kami sangat terluka oleh serangan yang
tidak pantas dari segala jenis caci maki terhadap Nabi
Suci Muhammad, maka sebagai peringatan saja, jawaban
balasan diberikan berdasarkan kitab suci yang mereka
akui. Orang-orang ini harus melihat, apakah mereka dapat
menunjukkan poin apa pun yang telah kami buat tentang
Yesus sebagai pembalasan yang tidak berasal dari Inji? Kami
tentu tidak dapat tetap diam mendengar penghinaan yang
ditumpuk kepada Nabi Suci Muhammad. Jenis jawaban
ini dapat ditemukan dalam Al-Qur’an Suci sendiri, seperti
misalnya, ‘Apakah (patut) untuk kamu (anak) laki-laki dan
untuk-Nya (anak) perempuan’ [53:21], dan “Tanyakanlah
kepada mereka apakah Tuhanmu mempunyai anak-anak
perempuan dan mereka mempunyai anak-anak laki-laki’
[37:149]. Orang-orang itu biasa menyebut malaikat se-
bagai putri-putri Tuhan. Tuhan berfirman, Apakah kamu
memiliki anak laki-laki dan Aku memiliki anak perempu-
an? Singkatnya, memberikan jawaban balasan adalah tek-
nik debat. Jika tidak, kami meyakini Yesus sebagai utusan
Tuhan dan manusia pilihan yang mulia.” (Rubani Khaza'in,
No. 2, vol. ix, hal. 479-480)

“Terkadang jawaban balasan harus diberikan, sebagaimana
tuntutan keadaan. Ketika perasaan sangat terluka, maka
untuk memperingatkan orang Kristen bahwa jika ini
mereka sebut kritik, kami juga dapat memberikan jawab-

an serupa, poin-poin ini disajikan dari kitab suci mereka

369



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

14.

15.

370

sendiri. Jenis jawaban ini juga sering ditemukan dalam
Al-Qur’an Suci. Jawaban kami hanya dimaksudkan untuk
memperingatkan para pendakwah Kristen, jika tidak, kami
meyakini Yesus sebagai utusan dan orang pilihan Tuhan.”
(ibid., hal. 470-471)

“Saya dituduh telah menghina Nabi Isa as, dan Imam
Husain, padahal saya meyakini mereka sebagai orang yang
saleh dan suci. Saya dianggap berbicara tidak sopan tentang
Yesus dan mencacinya, padahal saya meyakininya sebagai
nabi besar dan hamba Tuhan yang saleh.” (ibid., hal. 442)
“Seandainya benar bahwa Yesus memang putra Tuhan,
atau Tuhan, saya akan menjadi orang pertama yang me-
nyembahnya. Saya akan mendakwahkan ketuhanannya
di seluruh negeri, dan meskipun saya harus menanggung
penganiayaan atau menghadapi kematian dan dimutilasi
demi tujuan tersebut, saya tidak akan menahan diri untuk
mengajak orang-orang kepadanya. Tetapi, wahai orang-
orang terkasih, semoga Tuhan merahmati kalian dan mem-
buka mata kalian, Yesus bukanlah Tuhan, melainkan hanya
seorang nabi, tidak lebih sedikit pun. Dan, demi Allah,
saya memiliki cinta sejati kepadanya sedemikian rupa
yang tidak kalian miliki. Saya melihatnya dengan cahaya
yang dengannya kalian tidak dapat melihatnya. Tidak ada
keraguan bahwa dia adalah nabi Tuhan yang dicintai dan
dipilih, dan termasuk mereka yang menerima karunia khu-
sus-Nya, dan yang disucikan oleh-Nya. Tetapi dia bukan
Tuhan maupun putra Tuhan.” (Majmua Ishtiharat, vol. iii,
hal. 574)



15. Kemuliaan Yesus

16. “Saya memberitahu Anda bahwa sebenarnya, dalam kasus
Yesus, orang Kristen dan Yahudi menjadi dua ekstrem yang
berlawanan. Orang Kristen melebih-lebihkan posisinya
sedemikian rupa sehingga seorang manusia yang tidak
berdaya, yang dilahirkan dari seorang wanita seperti ma-
nusia biasa, dianggap sebagai Tuhan. Kemudian mereka
menjatuhkannya begitu rendah sehingga membuatnya ter-
kutuk dan masuk neraka [selama tiga hari]. Orang Yahudi
menistakannya sedemikian rupa sehingga menjulukinya—
Naudzubillah—sebagai anak haram, yang telah diterima
oleh beberapa penulis Inggris, dan menimpakan seluruh
kesalahan kepada Maryam. Tetapi Al-Qur’an Suci datang
untuk mengoreksi kedua kaum ini. Ia memberitahu orang
Kristen bahwa Yesus adalah nabiyullah, bukan Tuhan,
dan dia tidak terkutuk tetapi ditinggikan secara rohani. Ia
memberitahu orang Yahudi bahwa dia bukan anak haram,
melainkan bahwa Maryam adalah wanita saleh yang hamil
melalui ‘penjagaan kehormatannya’. Perihal menuju ke
ekstrem yang berlawanan ini juga telah terjadi di zaman
ini dan Tuhan telah mengutus saya untuk memulihkan
kehormatannya. Umat Islam, karena kejahilan, membuat
kesalahan dengan memberinya sifat-sifat yang lebih tinggi
dari manusia, dan tidak menyadari fakea ia telah wafat.
Orang Kristen menganggapnya disalibkan, dan karenanya
terkutuk. Waktunya kini telah tiba untuk menghapus se-
mua tuduhan mengenai Yesus ini, yang pernah dihapus

sebelumnya oleh Nabi Suci Muhammad. Saya harap Anda

371



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

akan memberikan pertimbangan penuh pada poin-poin
ini.” (Rubani Khaza'in, No. 2, vol. iii, hal. 110-111)

Referensi yang diberikan di atas menunjukkan penghor-
matan besar yang dipegang Hazrat Mirza terhadap Yesus,
dengan meyakininya sebagai nabi dan utusan Tuhan. Adapun
tulisan-tulisan yang membuat mereka keberatan, itu adalah
jawaban balasan terhadap caci maki Kristen kepada Nabi Suci
Muhammad. Hazrat Mirza memperjelas bahwa, untuk tujuan
jawaban-jawaban ini, Yesus yang disebutkan dalam Al-Qur’an
Suci dan Yesus dalam konsep Kristen adalah berbeda. Tidak
membedakan antara Al-Masih yang sebenarnya dan yang imaji-
ner, ketika Hazrat Mirza telah membedakan dengan jelas antara
keduanya, adalah bertentangan dengan kejujuran dan keadilan.

Fakta inilah yang, karena tidak dipahami, dituduhkan untuk
memancing kemarahan massa bahwa Hazrat Mirza menghina
Yesus dan menggunakan kata-kata yang menyinggung tentang-
nya. Teknik memberikan jawaban balasan ini tidak diciptakan
oleh Hazrat Mirza, tetapi, pada kenyataannya, sebelum beliau
maupun sesudah beliau banyak teolog dan penulis Muslim dari
Ahlus Sunnah dan Ahlul Hadits mengadopsi metode yang sama

terhadap literatur cacian Kristen.

15.3.Ulama Muslim mengkritik Yesus dalam Injil

1. Maulavi Rahmatullah ‘Muhajir Makki’:

i.  “Karena para pendakwah Kristen menggunakan kata-kata
kasar tentang Nabi Suci Muhammad, Al-Qur’an Suci dan

Hadis, dalam ucapan maupun tulisan, dan tidak takut akan

372



il.

15. Kemuliaan Yesus

konsekuensi di Akhirat, serta memberikan argumen-argu-
men yang menipu, kami terpaksa memberikan mereka ja-
waban balasan dengan mata uang yang sama dan mengutip
kisah-kisah dari kitab suci mereka sebagai contoh. Namun,
bukanlah bagian dari keyakinan saya untuk mengkritik
dan mencaci nabi mana pun, juga bukan tujuan saya un-
tuk mengolok-olok perintah agama mereka. Saya menolak
gagasan semacam itu seribu kali. Merupakan bagian dari
iman kami untuk percaya kepada rasul-rasul Allah yang
benar.” (lzalat-ul-Aubam, kata pengantar, hlm. 5)

“Tampak dari bagian-bagian ini [dari Injil] bahwa la-
wan-lawan Yesus meyakininya rakus dan suka minum.
Seorang wanita biasa mencium kakinya, mengoleskan we-
wangian padanya... dan setiap kali dia datang, wanita itu
akan terus mencium kakinya dan tidak berhenti. Melihat
padanya. Karena tindakan-tindakannya ini, dia mengam-
puni dosa-dosa wanita asusila ini. Banyak wanita bersaha-
bat dengannya. Oleh karena itu seorang kritikus dapat me-
ngatakan bahwa, karena dia adalah seorang pemuda yang
tampan, para wanita biasa menemaninya karena cinta, dan
melayaninya dengan harta benda mereka. Cintanya kepada
banyak dari mereka adalah fakta yang diketahui, dan ka-
rena kebiasaan minumnya dia biasa melayani kebutuhan
mereka. Dia tidak perlu menikah, sama seperti ada ribuan
petapa yang duduk di tepi sungai Gangga dan Yamuna
yang, dengan mengadopsi gaya ini, tidak perlu menikah.”

(ibid., hal. 368)

373



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Maulavi Aal Hasan:

L.

il.

iii.

iv.

374

“Semoga Allah menjauhkan seseorang dari mencaci dan
mendustakan para nabi, tetapi saya menulis ini hanya un-
tuk menjawab tuduhan para pendakwah Kristen.” (Isziftar,
hal. 419)

“Para pendakwah Kristen percaya bahwa Tuhan masuk
ke dalam rahim Maryam sebagai janin, dan tinggal dalam
darah haid selama berbulan-bulan. Dia kemudian ber-
kembang menjadi segumpal daging, dan tulang-tulangnya
tumbuh. Setelah ini, dia keluar dari jalan lahir. Dia biasa
buang air besar dan kecil, hingga setelah dewasa dia menja-
di murid Yohanes Pembaptis. Akhirnya dia menghabiskan
tiga hari di neraka sebagai orang yang terkutuk.” (ibid., hal.
350)

“Dari wacana kedua dan ketiga bab kedelapan Injil ketiga,
tampak bahwa banyak pelacur biasa membantunya dengan
harta benda mereka. Jadi jika orang-orang Yahudi, karena
kejahatan dan kedengkian, menuduh bahwa Yesus adalah
seorang pemuda tampan yang ditemani para pelacur untuk
tujuan tidak bermoral, dan inilah sebabnya dia tidak me-
nikah, tetapi biasa berpura-pura bahwa dia tidak memiliki
kecenderungan terhadap wanita, jawaban apa yang dapat
diberikan?” (ibid., hal. 391)

“Mengapa putra Maryam bisa menjadi Tuhan, tetapi put-
ra Kosliya, yakni Ramchandra, dan putra Deoki, yakni
Kahniya, tidak bisa menjadi Tuhan, yang diyakini oleh

orang-orang Hindu sebagai Tuhan sebagaimana Anda



15. Kemuliaan Yesus

menganggap Yesus?” ([stiftar, catatan kaki untuk lzalat-ul-
Aubam, hal. 21)

3. Syah Abdul Aziz
Beliau adalah putra Syah Waliyullah dan seorang teolog
terpelajar dengan haknya sendiri. Jawabannya kepada seorang

Kristen tercatat sebagai berikut:

“Suatu ketika seorang pendakwah Kristen datang
kepada Syah dan bertanya, Apakah nabi Anda kekasih
Allah. Beliau menjawab, Ya. Orang Kristen itu berkata,
Mengapa beliau tidak memohon kepada Allah untuk
menyelamatkan Imam Husain, atau apakah permo-
honannya tidak didengar! Syah menjawab, Nabi me-
mang memohon kepada Allah, tetapi beliau menerima
jawaban: Cucumu telah mati syahid secara zhalim oleh
umatmu, tetapi pada saat ini Aku sedang mengingat
penyaliban putra-Ku sendiri, Yesus.” (Raud Kausar,
sejarah Islam Urdu di anak benua India, oleh Syekh
Ikram, hal. 590)

4. Maulavi Muhammad Qasim Nanotavi

Beliau adalah pendiri Sekolah Deoband. Beliau menulis:

“Orang-orang Kristen yang mengaku sangat mencin-
tai Yesus pada kenyataannya tidak mencintainya karena
cinta mereka didasarkan pada anggapan bahwa dia

adalah putra Tuhan. Tetapi ini hanya dalam imajinasi

375



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mereka, dan mereka menyembah citra fiktif tentangnya
dan itulah yang mereka cintai. Allah telah menjauhkan

Yesus dari menjadi perantara mereka.” (Hadyat asy-

Syi'ah, hal. 244)

5. Maulavi Sanaullah dari Amritsar
Penentang Gerakan Ahmadiyah ini menyunting surat kabar

Abl-i Hadlits yang memuat komentar-komentar berikut:

i.  “Membuat sesuatu seperti anggur yang merupakan akar
dari segala kejahatan, lalu menyajikannya pada pesta per-
nikahan, dan berpartisipasi dalam pesta para peminum itu
bersama ibunya, tercatat dalam Injil Yohanes, sementara
kitab-kitab Perjanjian Lama telah melarang anggur dengan
ketat.” (Ahl-i Hadits, 3 Maret 1939)

ii. “Al-Masih dengan pengakuannya sendiri bukanlah orang
yang baik.... Injil menunjukkan bahwa dia membiarkan
wanita-wanita asing mengoleskan wewangian padanya —
Matius 26:6, Markus 14:3, Yohanes 12:6.” (ibid., hal. 9)

iii. “Ketika Al-Masih, dengan menghina ibunya dan mem-
perlakukannya dengan meremehkan, menentang perintah
tegas dari hukum agama sebelumnya serta ajarannya sendi-
ri, keraguan apa yang mungkin tersisa tentang ketidaksuci-
annya dari dosa.... Injil-injil juga menunjukkan bahwa dia

menggunakan bahasa yang kasar dan keras terhadap para

sesepuh Yahudi, lihat Matius 23.” (ibid., hal. 9)

376



15. Kemuliaan Yesus

6. ‘Tafsir Sana’i’ karya Sanaullah

Dalam tafsir Urdu-nya tentang Al-Quran, Maulavi

Sanaullah menulis:

“Menyamakan Taurat dan Injil dengan... adalah
karena kondisinya saat ini, yang berisi kisah-kisah se-
perti Luth mabuk dan melakukan hubungan sedarah
(inses) dengan putri-putrinya — Kejadian bab 9 —
dan Al-Masih menunjukkan mukjizat memperbanyak
jumlah anggur di sebuah pesta ketika anggur itu habis
— Yohanes bab 2. Jika tidak, Taurat dan Injil yang se-
benarnya berisi cahaya, petunjuk, dan rahmat.” (Zafsir
Sana’i, vol. ii, hal. 17)

7. Maulana Sayyid Abul A’la Maududi:

“Faktanya adalah bahwa orang-orang ini [Kristen]
tidak percaya pada sejarah Al-Masih yang benar-benar
muncul, tetapi dalam pikiran mereka, mereka telah

menciptakan Al-Masih imajiner yang telah mereka

jadikan Tuhan.” (Zafhim al-Quran, vol. i, hal. 491)

8. Maulavi Ahmad Din Gakharwi:

I

“Para pembaca harus memperhatikan bahwa kami meyakini
Yesus sebagai nabi yang benar, dan menghormatinya seper-
ti utusan Tuhan lainnya. Kami meyakini adalah kekafiran
yang nyata untuk mencacinya atau mencaci nabi lainnya.
Oleh karena itu contoh Al-Masih yang akan kami kemuka-

kan sebagai jawaban balasan terhadap keberatan-keberatan

377



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

[terhadap Islam] tidak boleh dianggap sebagai keyakinan
kami. Karena, jawaban tuduhan kami akan didasarkan
pada Injil sebagaimana adanya saat ini.” (Zagqdis Sayyid al-
Abrar an Mutaan az-zina, hal. 4)

ii. “Dimohon kepada para pendakwah Kristen agar mereka, di
masa depan, menahan diri dari melontarkan cacian kepada
Pendiri Islam, agar agama mereka sendiri tidak terekspos.

Kehormatan seseorang ada di tangannya sendiri.” (ibid.,

hal. 47)

9. Hafiz Qamaruddin
Beliau adalah pemimpin rohani di Sayyal Syarif, Punjab.

Beliau menulis:

“Seorang anak laki-laki dari antara mereka bernama
Perez, yang merupakan leluhur Daud, Sulaiman, dan
Yesus. Tamar ini [ibu Perez, yang disebut pelacur dalam
Kejadian Bab 38] adalah leluhur para nabi Bani Israil
dan Yesus.” (Buku lsaee Mazhab, hal. 4-5, diterbitkan
oleh Dar at-Tabligh, Sayyal Syarif)

10. Maulavi Abul Mahmud:

“Tiga leluhur perempuan Yesus adalah pezina dan
wanita tidak bermoral, dan empat leluhur laki-laki juga
berkarakter buruk.... Apa yang bisa tersisa dari karak-
ter dan posisi seorang pria yang datang setelah begitu
banyak pezina laki-laki dan perempuan.” (Islam Aur
Lsaceeat, hal. 73)

378



15. Kemuliaan Yesus

11. Maulavi Abdul Haqq Haqqani

Dalam tafsir Al-Qur’an-nya, beliau menulis:

“Wanita-wanita muda biasa menemani Yesus dan

murid-muridnya, membuat orang-orang Yahudi curi-

ga.” (Tafsir Haggani, vol. i, Mukadimah, hal. 69)

Ketika orang-orang keberatan dengan kata-kata di atas,
Maulavi Abdul Haqq Haqgani menambahkan catatan kaki ber-

ikut pada poin ini:

“Seorang Kristen yang menyamar dengan nama palsu
Muhammad Salih dan Muhammad Sadiq, membuat
nubuat palsu untuk mencemooh Islam, telah membuat
tuduhan atas kata-kata di atas, untuk mendiskreditkan
penulis ini, bahwa saya menyebut Yesus seorang pezina.
Siapa pun yang memiliki sedikit saja keakraban dengan
tulisan Urdu dapat segera memungkiri penyamar
Kristen ini dan mengatakan bahwa ini adalah tuduh-
an palsu.” (ibid., catatan kaki, buku diterbitkan oleh
Kutub Khana N2'imiyyah dari Deoband)

12. Bapak Aziz, B.A., editor, ‘Madinah’:
“Al-Masih yang wajib diimani [dalam Qur’an Suci]
tidak memiliki hubungan yang jauh sekalipun dengan
Al-Masih yang digambarkan dalam Injil, yang tentang-

nya baik orang Kristen maupun Yahudi telah membuat

379



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

jenis tuduhan terburuk.” (Madinah, 21 Desember
1932)

13. Maulavi Muhammad Usman Farqleet
i.  Dalam Al-Jamiat, organ resmi Jamiat al-’"Ulama Hind
(Dewan Ulama India), beliau menulis:

“Tujuan dari diskusi di atas adalah untuk menun-
jukkan bahwa orang-orang Kristen mencoba mem-
buktikan keunggulan Al-Masih yang disalibkan di
atas Nabi Suci Muhammad dari Al-Qur’an. Di sisi
lain, Al-Qur’an tidak menyebutkan maupun meng-
gambarkan keunggulan Al-Masih yang disalibkan,
karena orang-orang Kristen secara keliru menganggap
orang yang disalibkan itu sebagai Al-Masih. Namun,
Al-Qur'an memang berbicara tentang Al-Masih yang
tidak disalibkan. Oleh karena itu setiap orang yang
cerdas dan berpikiran adil dapat melihat bahwa, ka-
rena tidak ada penyebutan Al-Masih yang disalibkan
dalam Al-Qur’an, bagaimana mungkin orang Kristen
membuktikan keunggulannya dari Al-Quran Suci.”
(Surat kabar *Al-Jami’at*, 20 November 1932)

ii. Dalam sebuah debat dengan mubaligh Kristen Ahmad
Masih, Maulavi Muhammad Usman Fargleet berkata
kepadanya:

“Ada tiga Al-Masih: Al-Masih Al-Qur’an, Al-Masih
Injil, dan Al-Masih Dajjal [Anti-Kristus]. Mengapa

Anda memberikan argumen untuk menunjukkan

380



15. Kemuliaan Yesus

keunggulan Al-Masih Al-Qur’an? Berikanlah buk-
ti untuk menunjukkan keunggulan Al-Masih
Injil Anda. Al-Masih Al-Qur'an adalah satu
orang, dan Al-Masih Injil adalah orang lain.”
Atas hal ini, Pendeta Ahmad Masih menjawab:
“Ketika Mirza Ghulam Ahmad membedakan an-
tara Al-Masih Al-Quran dan Al-Masih Injil, be-
liau dinyatakan kafir oleh kalian, tetapi ketika
Anda mengatakan hal yang sama, Anda dinyata-
kan sebagai pahlawan Islam. Mengapa Anda tidak
dinyatakan kafir karena meniru Mirza Sahib?”
(*Paigham Sulh*, 3 Maret 1933, hal. 5)

Apakah para kritikus masih memiliki keraguan menge-
nai metode yang digunakan oleh Hazrat Mirza? Jika mereka
menganggap benar untuk menuduh beliau menghina Yesus,
dan oleh karena itu menjatuhkan segala macam vonis terha-
dap beliau, sebaiknya mereka terlebih dahulu memurtadkan
pemimpin-pemimpin mereka sendiri yang diakui, yang seperti
Hazrat Mirza, membedakan antara Al-Masih Al-Qur’an dan
Al-Masih Injil, dan merujuk yang terakhir sebagai “Al-Masih
yang disalibkan”, serta menerima semua tuduhan terburuk yang
dinisbahkan kepadanya.

Perlu dicatat bahwa Hazrat Mirza adalah orang yang menu-
lis artikel tak terhitung jumlahnya tentang kesucian para nabi
dari dosa (ishmabh) dan menyatakan semua nabi bebas dari dosa
(sementara banyak penafsir Al-Qur’an menisbahkan perbuatan

dosa kepada banyak nabi, misalnya, Daud).

381



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

382



16. Kelahiran Yesus

16. KELAHIRAN
YESUS

Catatan Penyusun. Masalah ini harus dibahas dalam bukti
kami karena para tergugat telah mendalilkan bahwa Ahmadiyah
Lahore adalah kafir karena mereka menolak kelahiran perawan
Yesus, dan meyakini bahwa ia dikandung oleh Maryam dalam
pernikahan melalui suaminya. Bagian ini menunjukkan bah-
wa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad sendiri meyakini kelahiran
perawan, sebagaimana para tergugat, dan oleh karena itu argu-
men ini tidak dapat digunakan untuk melawannya. Mengenai
pandangan Ahmadiyah Lahore, harus ditunjukkan bahwa
keyakinan akan kelahiran perawan Yesus sama sekali bukan
bagian dari rukun iman Islam, juga tidak terbukti secara meya-
kinkan dari Al-Qur’an Suci. Di sini ditunjukkan bahwa Hazrat
Mirza memberikan kebebasan kepada para pengikutnya untuk
menyimpulkan dari Al-Qur’an bahwa Yesus memiliki seorang
ayah. Beliau memberi tahu para penanya bahwa keyakinannya
sendiri tentang masalah ini murni bersifat pribadi, didasarkan
pada mengikuti pandangan mayoritas Muslim, daripada petun-

juk Ilahi yang spesifik.

383



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Bagian ini kemudian memberikan argumen rinci dari Al-
Qur'an dan Hadis untuk menunjukkan dasar-dasar meyakini
bahwa Yesus memiliki seorang ayah. Kemudian mengutip pan-
dangan banyak ulama Muslim yang tidak menerima kelahiran
perawan, atau menganggap diperbolehkan dalam Islam untuk
menolak keyakinan ini. Kemudian pendapat yang dipegang oleh
para pengikut terkemuka Hazrat Mirza diberikan, yang juga
menunjukkan bahwa sama sekali tidak esensial untuk meyakini
kelahiran perawan. Pada akhirnya, posisi Ahmadiyah Lahore
dipaparkan sebagaimana diberikan oleh Maulana Muhammad
Ali: Pandangan mana pun tentang kelahiran Yesus yang diambil
seseorang, itu tidak akan memengaruhi rukun iman dan rukun

Islamnya dengan cara apa pun.

16.1.Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

Sejak awal, umat Islam berbeda pendapat tentang masalah
kelahiran Yesus. Sebagian percaya bahwa ia lahir tanpa peran-
taraan seorang ayah, sementara yang lain berpendapat bahwa
ia memiliki seorang ayah. Ini bukan masalah iman melainkan
masalah sejarah. Menerima Yesus sebagai nabi adalah apa yang

dituntut dari seorang Muslim dalam hal rukun iman.
1. Mengenai Imam kami, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad,

beliau secara pribadi meyakini bahwa Yesus lahir tanpa

perantaraan seorang ayah. Beliau menulis:

384



il.

iil.

16. Kelahiran Yesus

satu doktrin yang kami pegang adalah bahwa Yesus Kristus
dan Yohanes Pembaptis keduanya lahir secara mukjizat....
Dan rahasia dalam menciptakan Yesus dan Yohanes dengan
cara ini adalah manifestasi dari tanda yang besar. Dan hal
pertama yang Dia [Tuhan] lakukan untuk mewujudkan hal
ini adalah penciptaan Yesus tanpa ayah melalui manifestasi
kekuasaan Ilahi semata.” (Mawahib ar-Rahman, hal. 70-72)
yang melandasinya adalah penciptaannya [Yesus Kristus]
tanpa perantaraan ayah manusia, dan rinciannya adalah
bahwa golongan tertentu dari orang Yahudi, yaitu orang-
orang Saduki, adalah pengingkar Kebangkitan, maka Tuhan
memberi tahu mereka melalui beberapa nabi-Nya bahwa
seorang putra dari antara Jemaat mereka akan lahir tanpa
ayah, dan ini akan menjadi tanda kebenaran Kebangkitan.”
(Hamamat al-Bushra, hal. 90)

“Penceramah [Arya Samaj] juga keberatan terhadap
Maryam yang mengandung anak oleh Roh Kudus dan ter-
hadap Yesus yang lahir dari Maryam saja. Jawabannya ada-
lah bahwa hal ini dilakukan oleh Tuhan yang sama yang,
menurut ajaran Arya Samaj, menciptakan jutaan manusia
pada permulaan setiap penciptaan baru, sama seperti sayur-
an tumbuh dari bumi. Jika, menurut ajaran Weda, Tuhan
telah menciptakan dunia jutaan kali, bahkan berkali-kali
tanpa hitungan, dengan cara ini, dan tidak ada kebutuhan
bahwa laki-laki dan perempuan harus bersatu agar seorang
anak dapat lahir, di manakah salahnya jika Yesus Kristus
lahir dengan cara yang sama?” (Chashma Ma'rifat, hal. 217)

385



Kasus Abmadiyah

Bagian 3: Pembuktian

Pandangan yang persis sama diajukan oleh Syah Waliyullah
dari Delhi dalam bukunya Zzwil al-Abadits, yang ditulis
pada abad kedelapan belas.
Ketika Guru Imam-ud-Din dari Gujrat hendak menulis bu-
kunya at-Tanqib fi wiladah-al-Masih, di mana ia membuk-
tikan Yesus memiliki seorang ayah, ia menulis surat kepada
berbagai teolog Muslim termasuk Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad, meminta pendapat mereka tentang masalah ini.

Atas perintah Hazrat Mirza, balasan berikut dikirimkan:

“Sebagai balasan atas kartu pos Anda tanggal 19
September 1894, dinyatakan bahwa pada saat ini Al-
Masih yang Dijanjikan sedang sibuk dengan masa-
lah-masalah keagamaan yang begitu penting sehingga
beliau tidak dapat mengalihkan perhatiannya ke tem-
pat lain. Beliau mengatakan bahwa jika Allah Yang
Mahakuasa mewahyukan sesuatu kepadanya tentang
hal ini, Anda pasti akan diberitahu. Konsentrasi seseo-
rang tidak bekerja di bawah arahannya sendiri. Ketika
Tuhan ingin menyingkapkan sesuatu demi kepenting-
an umat manusia, Dia mengarahkan perhatian hamba-
Nya ke titik itu.

“Salam takzim, Abdul Karim, Qadian, 23 September
1894.”

Mereka yang datang dari Tuhan tidak mengatakan atau me-

lakukan apa pun tanpa perintah Tuhan. Oleh karena itu Hazrat

Mirza menjawab bahwa Tuhan belum menyingkapkan apa pun

386



16. Kelahiran Yesus

kepadanya tentang kelahiran Yesus. Jika Tuhan mewahyukan

sesuatu, beliau akan memberitahunya.

il.

iil.

Hazrat Mirza juga seorang ulama peneliti yang hebat.
Selain mengungkapkan keyakinan pribadinya tentang poin
ini, beliau juga menulis tentang Hukum Penciptaan dalam
konteks umum sebagai berikut:

“Manusia pada asalnya tidak diciptakan dari sperma, tetapi
satu makhluk diciptakan dari yang lain. Setelah itu, hukum
kedua berlaku, di mana manusia diciptakan dari sperma.”
(Chashma Marifat, hal. 215)

“Setiap manusia dilahirkan dari laki-laki dan perempuan.
Jika Anda mengikuti rantai ini hingga ke asalnya, maka
umat manusia akan terbukti keturunan dari Adam dan
istrinya.” (10 Juni 1903)

“Setiap orang yang berakal sehat harus mengakui bahwa
era pertama adalah periode penciptaan Ilahi yang murni,
ketika hukum umum yang berlaku adalah bahwa segala
sesuatu dicapai tanpa sarana (asbab). Menarik kesejajaran
antara era itu dan keadaan zaman sekarang adalah tidak be-
nar; misalnya, tidak ada anak yang lahir sekarang tanpa ibu
dan ayah. Namun, jika penciptaan manusia pada awalnya
bergantung pada pra-eksistensi orang tua, bagaimana dunia

bisa wujud?” (Barahin Ahmadiyya, Bagian 1V, hal. 335)
Ketika membantah keyakinan tertentu yang berlebihan
tentang Yesus, Hazrat Mirza membuat poin-poin berikut

untuk tujuan argumen:

387



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

iii.

388

“Yesus bekerja bersama ayahnya Yusuf selama 22 tahun
sebagai tukang kayu.” (lzala Aubam, catatan kaki, hal. 303)
“Seseorang tidak perlu terkejut sama sekali bahwa Yesus,
seperti kakek dari pihak ayahnya Sulaiman, mungkin telah
menunjukkan mukjizat kebijaksanaan ini kepada para pe-
nentang pada masa itu.” (ibid., hal. 304)

“Orang-orang Kristen tidak dapat mempertahankan pen-
dirian mereka terhadap Islam karena mereka telah men-
jadikan sebagai tuhan seorang pria yang memiliki ayah,
empat saudara laki-laki dan dua saudara perempuan, dan
terus-menerus dianiaya oleh orang-orang Yahudi.” (Rubani
Khaza'in, No. 2, vol. x, hal. 53)

Karena pertanyaan tentang kelahiran Yesus tidak dipu-
tuskan secara meyakinkan dalam Qur’an Suci, melainkan
secara ambigu, ketika orang-orang membaca kitab suci ini,
sebagian menarik satu kesimpulan dan sebagian mengambil
pandangan yang berlawanan. Hazrat Mirza tidak diragu-
kan lagi memegang keyakinan secara pribadi bahwa Yesus
lahir tanpa perantaraan seorang ayah, tetapi beliau membe-
ri pengikutnya kebebasan dalam menafsirkan Al-Qur’an.
Inilah sebabnya mengapa mereka memiliki pemahaman
terbaik tentang Kitab Suci. Sebagai hasil dari kebebasan ini,
beberapa bahkan berbeda pendapat dengan Hazrat Mirza
sendiri dalam beberapa poin. Pada masa hidup beliau, be-
berapa pengikut beliau memegang keyakinan bahwa Yesus
memiliki seorang ayah (misalnya, orang kepercayaan dan
khalifah beliau Hazrat Maulana Nuruddin, yang pandang-
annya dapat dilihat pada nomor 16.4). Hazrat Mirza selalu



16. Kelahiran Yesus

menunjukkan toleransi dan kelapangan dada, sebagaimana

ditunjukkan oleh insiden yang tercatat berikut ini:

“Suatu  ketika Hazrat Mirza meminta Syekh
Qamaruddin dari Jhelum untuk menunjukkan ke-
pada beliau ayat-ayat Al-Qur’an yang darinya Syekh
menyimpulkan bahwa Yesus memiliki seorang ayah.
Pada awalnya, Syekh Sahib, karena rasa hormat kepada
Hazrat Mirza, tetap diam. Tetapi setelah Hazrat Mirza
mengulangi pertanyaannya, ia menyebutkan dalil-dalil
dari Al-Qur’an yang ia ketahui. Mendengar dalil-dalil
tersebut, Hazrat Mirza berkata: ‘Dalil-dalilmu tentu
kuat, tetapi sampai Tuhan memberiku pemahaman ten-
tang permasalahan ini, aku akan mengikuti pandangan
mayoritas umat Islam’.... Hazrat Mirza berkata kepada
Hakim Fazal Din [yang mengeluh tentang keyakinan
Syekh Sahib]: ‘Bagaimana engkau bisa menyatakan
sesat seseorang yang mendasarkan argumennya pada
Al-Quran?” (Mujaddid Azam, Riwayat Hidup Hazrat
Mirza, vol. ii, hal. 1342)

16.2.Dalil-dalil dari Al-Qur'an Suci dan Hadis
1. HUKUM PENCIPTAAN

Satu hukum penciptaan oleh Tuhan berkaitan dengan per-
mulaan ketika tidak ada yang wujud. Hukum ini, yang dengan-
nya Tuhan menghadirkan segala sesuatu pada mulanya, dikenal
dalam terminologi Al-Qur’an Suci sebagai hukum /bda’ (atau

penciptaan permulaan). Ini adalah manifestasi dari kekuasaan

389



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Ilahi-Nya, dan hanya Dia yang tahu bagaimana penciptaan itu
bermula pada awalnya. Setelah itu, sarana penciptaan kedua di-
mulai, yang dengannya Tuhan menciptakan segala sesuatu dari
pasangan. Hukum penciptaan kedua ini diistilahkan hukum
l'adah (reproduksi atau pengulangan) atau hukum Zauj (ber-
pasangan). Hukum-hukum ini telah dirujuk dalam Al-Qur’an

Suci sebagai berikut.

1. Hukum Penciptaan Permulaan dan Reproduksi

i.  “Sesungguhnya Dialah yang menciptakan (makhluk) dari
permulaan dan menghidupkannya (kembali).” (Al-Qur’an
Suci, 85:13)

ii.  “Allah menciptakan (makhluk) dari permulaan, kemudian

mengembalikan  (menghidupkan)-nya, kemudian ke-

pada-Nyalah kamu dikembalikan.” (30:11)

2. Hukum Zauj atau Pasangan

i.  “MahasuciTuhanyang telah menciptakan pasangan-pasang-
an semuanya, baik dari apa yang ditumbuhkan oleh bumi
dan dari diri mereka maupun dari apa yang tidak mereka
ketahui.” (36:36)

ii. “Dia menjadikan bagi kamu dari jenis kamu sendiri
pasangan-pasangan dan dari jenis binatang ternak pa-
sangan-pasangan (pula), dijadikan-Nya kamu berkembang
biak dengan jalan itu.” (42:11)

iii. “Dan Kami jadikan kamu berpasang-pasangan.” (78:8)

Pasangan jantan-betina pada manusia dan hewan menye-

babkan spesies berkembang biak.

390



16. Kelahiran Yesus

3. Sunatullah tentang Kelahiran Manusia
i.  “Kemudian [setelah penciptaan pertama] Dia menjadikan

»

keturunannya dari saripati air yang hina [yakni air mani]
(32:8)

ii. “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari sete-
tes mani yang bercampur [dengan sel telur].” (76:2)

iii. “Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu
dari seorang laki-laki dan seorang perempuan.” (49:13)

iv.  “Maka hendaklah manusia memperhatikan dari apakah dia
diciptakan? Dia diciptakan dari air yang terpancar, yang
keluar dari antara tulang sulbi laki-laki dan tulang dada
perempuan.” (86:5-7)

v. “Dan bahwasanya Dialah yang menciptakan berpa-
sang-pasangan laki-laki dan perempuan, dari air mani,
apabila dipancarkan.” (53:45-46)

Ini adalah hukum yang berkaitan dengan penciptaan atau
kelahiran manusia sebagaimana ditetapkan oleh Tuhan dalam

Al-Qur’an Suci. Tidak ada anak manusia yang dapat lahir ber-

tentangan dengan hukum pasangan ini.

4. Tidak Ada Perubahan dalam sunatullah
“Dan kamu sekali-kali tidak akan menemukan peru-

bahan pada sunah Allah.” (33:62; 35:43)

Baik Yesus maupun orang lain tidak berada di luar sunatul-
lah ini, karena Qur'an Suci menganggap Yesus sebagai utusan
yang fana (manusia biasa). Ini adalah dasar pertama untuk

berpendapat bahwa kelahiran Yesus pada kenyataannya terjadi

391



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

di bawah hukum berpasangan, sebagaimana halnya dengan ma-
nusia lainnya, dan ia tidak dilahirkan tanpa peran seorang ayah.
Jangankan masalah seorang individu manusia dilahirkan tanpa
ibu atau ayah, jika diasumsikan demi kepentingan argumen
bahwa Tuhan bisa saja memiliki seorang anak, bahkan hal itu
tidak dapat terjadi tanpa hukum pasangan, sebagaimana disam-

paikan oleh Qur’an Suci:

“Bagaimana Dia mempunyai anak padahal Dia tidak

mempunyai istri” (6:101).

Karena Tuhan telah dengan jelas menetapkan dalam Quran
Suci hukum penciptaan-Nya melalui berpasangan, kecuali jika
Dia juga dengan jelas menyatakan bahwa Dia menciptakan
Yesus, atau individu tertentu, yang bertentangan dengan hukum
ini, dan dengan cara yang baru, seseorang harus menerima bahwa
sarana yang digunakan Tuhan untuk mewujudkan suatu kelahir-
an, semuanya sesuai dengan hukum pasangan. Masalah di sini
bukanlah tentang kekuasaan Tuhan yang tidak terbatas, menge-
nai apakah Dia dapat menciptakan manusia tanpa ayah, karena
Dia memiliki kekuasaan untuk melahirkan seorang manusia
bahkan tanpa memerlukan satu orangtua pun. Pertanyaannya
hanyalah apakah dapat dibuktikan dari Quran Suci dan Hadis
shahih Nabi Suci Muhammad bahwa Tuhan menciptakan Yesus
lahir tanpa seorang ayah. Ketika Tuhan Sendiri menjelaskan
hukum penciptaan melalui berpasangan, maka kecuali Dia juga
berfirman bahwa Dia menunjukkan kekuasaan-Nya dengan

menyalahi hukum itu dalam kasus tertentu, kita tidak dapat

392



16. Kelahiran Yesus

menganggap peristiwa apa pun sebagai pelanggaran terhadap
hukum itu. Jemaat kami tidak memberikan pentingnya pada
masalah khusus ini (tentang kelahiran Yesus); namun, adalah
tugas setiap Muslim untuk memberitahukan kesimpulan yang
ditariknya secara tulus dan jujur dari Quran Suci. Meyakini
Yesus memiliki seorang ayah atau dilahirkan dari seorang pe-
rawan tidak memengaruhi keyakinan agama kami sama sekali,
karena masalah kelahiran Yesus tidak memiliki tempat dalam
rukun iman Islam.

Seperti nabi-nabi lainnya, kenabian Yesus juga harus dia-
kui oleh seorang Muslim. Rincian tentang bagaimana dan di
mana ia dilahirkan, di mana ia menghabiskan hidupnya, dan di
mana ia wafat, bukanlah unsur-unsur rukun iman. Ini adalah
pertanyaan-pertanyaan sejarah, yang pengetahuannya dapat
diperoleh melalui penelitian. Faktanya, penelitian modern ten-
tang Yesus telah berkembang begitu pesat sehingga hal-hal yang
sebelumnya tidak diketahui, bukan lagi rahasia. Umat Islam dan

Kristen telah menulis ratusan buku tentang topik-topik ini.

KELAHIRAN YESUS DALAM AL-QUR'AN DAN HADIS
1. Kelahiran Yesus dalam Al-Qur’an Suci

Surah pertama dalam Al-Qur’an Suci yang membahas kela-
hiran Yesus adalah Ali ‘Imran (Keluarga Imran), surah ke-3 dari
Kitab Suci. Pada permulaannya (3:7), surah ini mengajarkan
kepada umat Islam prinsip bahwa beberapa ayat Al-Qur’an Suci
adalah “muhkamat” atau “dasar”, dan beberapa lainnya adalah
“mutasyabihat”, “kiasan”, atau tidak tegas maknanya, dan bahwa

jenis ayat yang terakhir tersebut harus ditafsirkan sesuai dengan

393



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

prinsip yang pasti dan tidak ambigu dari jenis ayat yang pertama
itu.

Di awal pembahasan bagian 3, Tuhan telah menyebutkan
keberkatan rohani Nabi Suci Muhammad, bahwa hanya mere-
ka yang mengikuti Nabi Suci yang akan dicintai oleh Tuhan.
Untuk mendukung klaim ini, contoh Maryam, ibu Yesus, diku-
tip untuk menunjukkan bagaimana pada zaman dahulu seorang
wanita Bani Israil mencapai kedekatan dengan Tuhan dengan
mengikuti seorang nabi. Kemudian Qur’an Suci menyebut-
kan karunia rohani yang diterima Maryam karena mengikuti
nabinya.

Dalam sejarah Maryam yang dicatat di sini, Al-Qur’an Suci
telah memberikan tiga poin utama petunjuk bagi umat Islam.
Pertama, Nabi Suci Muhammad diperintahkan untuk mengu-

mumkan kepada orang-orang:

“Jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, ikuti-

lah aku, niscaya Allah mengasihi dan mengampuni
dosa-dosamu” (3:31).

Disampaikan dalam ayat ini bahwa mereka yang mengikuti
Nabi Suci akan menjadi para pecinta dan kekasih Tuhan. Untuk
membuktikan penegasan ini, Al-Qur'an menambahkan bahwa
jika kamu mempelajari sejarah para nabi besar, seperti Nuh,
Ibrahim, dan Musa, kamu akan menemukan bahwa di antara
pengikut mereka muncul banyak pria dan wanita yang dicintai
oleh Tuhan, yang diajak bicara oleh-Nya dan dibimbing oleh-
Nya di setiap langkah. Contoh yang diberikan adalah Maryam.

394



16. Kelahiran Yesus

Ayat-ayat tersebut merujuk pada kesucian karakternya dan peng-
abdiannya kepada Tuhan, bahkan selama masa kanak-kanak dan
mudanya. Karena kesalehan dan ketakwaannya, para malaikat
biasa turun kepadanya dan membimbingnya dengan menying-
kapkan berita masa depan. Umat Islam diberitahu bahwa jika
mereka juga ingin para malaikat turun kepada mereka, dan
Tuhan berbicara kepada mereka serta membimbing mereka di
setiap langkah, seperti Maryam, mereka harus menjadi suci dan
mengabdikan diri dengan beribadah. Dan jika mereka meng-
ikuti Nabi Suci Muhammad dengan sempurna, Tuhan akan
memberi mereka keberkatan rohani yang Dia anugerahkan ke-
pada Maryam. Inilah salah satu alasan Al-Qur’an memberikan
sejarah Maryam pada poin ini.

Kedua, ketika Tuhan menganugerahkan wahyu dan penge-
tahuan masa depan-Nya kepada hamba-hamba-Nya yang saleh,
orang-orang yang berorientasi duniawi dan telah tersesat dari
petunjuk Ilahi menganggap wahyu orang-orang suci ini didasar-
kan pada keinginan penerimanya sendiri dan membuat banyak
tuduhan palsu terhadap hamba-hamba Allah yang saleh, seperti
yang dilakukan orang-orang Yahudi terhadap seorang wanita
yang begitu suci dan murni seperti Maryam. Ketika Tuhan mem-
beri Maryam, sebelum pernikahannya, kabar tentang kelahiran
seorang putra yang agung baginya, wahyu ini yang memberinya
penghiburan, dan meningkatkan imannya, digunakan oleh
orang-orang Yahudi untuk melontarkan segala macam tuduhan
palsu terhadapnya. Qur'an Suci membantah setiap tuduhan ini
dan tidak hanya membuktikan dia saleh, bertakwa, dan suci, te-

tapi juga menetapkan di antara umat Islam sebuah kehormatan

395



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dan gelar yang dinamai menurut namanya, schingga siapa
pun akan mengikuti Nabi Suci Muhammad dengan sempurna
dan menyucikan karakternya, maka dalam pandangan Allah
ia akan menjadi semisal Maryam atau semisal putra Maryam.
Demikianlah Quran Suci tidak hanya membersihkan Maryam
dari tuduhan-tuduhan orang Yahudi terhadapnya, tetapi juga
menganugerahkan kepadanya kedudukan yang tinggi dalam
agama Islam. Ada banyak wali yang saleh di kalangan umat
Islam yang menerima gelar ‘Maryam’ dari Allah dan menyebut

diri mereka sebagai ‘Maryam’ atau ‘putra Maryam’.

2. Nenek Moyang Para Nabi dalam Qur’an Suci

Al-Qur’an tidak sekadar membiarkan masalah ini pada pen-
jelasan hukum kelahiran manusia melalui sepasang orang tua,
tetapi ketika menyebutkan para nabi secara kolektif, Al-Qur’an
menyatakan bahwa mereka semua memiliki leluhur (dari pihak
ayah). Di bawah ini kami sajikan terjemahan dari tafsir Urdu
untuk ayat 6:83-87 dari Al-Qur’an oleh Maulana Abul Kalam
Azad, seorang ulama dan penulis Muslim India yang sangat ter-

kemuka pada abad ini:

“Dan (lihatlah), ini adalah hujah Kami yang Kami
berikan kepada Ibrahim untuk menghadapi kaumnya.
... Dan Kami anugerahkan kepada Ibrahim, Ishak dan
(putra Ishak) Yakub. Kami beri petunjuk kepada mereka
semua ke jalan yang lurus, dan telah Kami beri petun-
juk kepada Nuh sebelum Ibrahim. Dan dari keturunan
Ibrahim, Kami beri petunjuk kepada Daud, Sulaiman,

396



16. Kelahiran Yesus

Ayub, Yusuf, Musa, dan Harun. Demikianlah Kami
memberi balasan kepada orang-orang yang berbuat
baik (atas kebaikan mereka). Dan kepada Zakaria,
Yahya, Isa, dan Ilyas—semuanya termasuk orang-orang
yang saleh. Dan juga kepada Ismail, Ilyasa, Yunus, dan
Lut—Kami lebihkan mereka di atas penduduk dunia
(pada masanya). Dan dari bapak-bapak mereka, ketu-
runan mereka, dan saudara-saudara mereka, banyak
yang Kami beri petunjuk ke jalan yang lurus. Kami
pilih mereka dan Kami tunjukkan mereka ke jalan yang

lurus.” (Zarjuman al-Quran, vol. i, edisi ke-1, hlm.

433-434)

Dalam ayat-ayat di atas, di antara para nabi yang disebutkan
leluhurnya, tercakup pula nama Isa (Yesus) yang memiliki lelu-
hur sebagaimana para nabi lainnya. Seandainya Isa dilahirkan
tanpa seorang ayah, ia tidak mungkin disebutkan di antara para

nabi yang leluhurnya dirujuk dalam ayat tersebut.

3. Penjelasan Nabi Muhammad saw.

Setelah Qur’an Suci, otoritas berikutnya adalah Nabi Suci
Muhammad saw., penerima wahyu Kitab ini, yang memiliki pe-
mahaman terbaik atas makna-maknanya. Seluruh dunia bisa saja
keliru dalam menafsirkan poin tertentu dari Al-Qur’an, tetapi
Nabi Suci tidak mungkin keliru. Beliau adalah mufasir utama
Al-Qur’an, dan penjelasan yang diberikan oleh beliau memiliki
preseden di atas penjelasan orang lain. Oleh karena itu, kete-

tapan yang diberikan oleh Nabi Suci mengenai kelahiran Isa,

397



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

selama diskusi beliau dengan delegasi Kristen dari Najran, harus
dianggap oleh seorang Muslim sebagai yang paling benar dalam

masalah ini. Diskusi tersebut tercatat sebagai berikut:

“Para ahli tafsir Al-Qur'an mengatakan bahwa dele-
gasi [Kristen] dari Najran datang kepada Nabi Suci.
Rombongan itu terdiri dari enam puluh orang ber-
kuda, yang di antaranya terdapat empat belas tokoh
terkemuka mereka. Salah satu dari mereka dipanggil
al-Aqib, yang merupakan pemimpin mereka dan nama
aslinya adalah Abdul Masih. ... Yang ketiga adalah Abu
Haritsah bin Algamah, yang merupakan kepala agama
mereka. Ia bertanggung jawab atas sekolah-sekolah
mereka dan merupakan orang yang paling dihormati
di antara mereka. la telah menguasai seluruh litera-
tur mereka, sehingga memperoleh pengetahuan yang
mendalam tentang iman mereka. Kaisar Romawi
[Bizantium] sangat menghormatinya dan telah mem-
bangun gereja-gereja atas namanya. Orang-orang ini
datang untuk bertemu dengan Nabi Suci.

“Setelah mereka berdoa, para pemimpin mereka
memulai pembicaraan dengan Nabi Suci. Nabi Suci
mengajak mereka untuk memeluk Islam. Mereka men-
jawab bahwa mereka sudah mengikuti Islam. Beliau
memberi tahu mereka bahwa mereka salah karena me-
yakini Tuhan memiliki seorang putra, dan bahwa pe-
nyembahan mereka terhadap salib serta memakan da-

ging babi bertentangan dengan Islam. Para pemimpin

398



16. Kelahiran Yesus

Kristen menjawab bahwa jika Isa bukan putra Allah,
lalu siapa ayahnya? Demikianlah mereka terus berde-
bat dengan Nabi Suci mengenai Isa. Akhirnya, Nabi
Suci bertanya kepada mereka: ‘“Tidakkah kalian tahu
bahwa tidak ada seorang anak pun kecuali ia memiliki
kemiripan dengan ayahnya?” Mereka menjawab, ‘Ya.’
Beliau bersabda: “Tidakkah kalian tahu bahwa Tuhan
kita memelihara segala sesuatu, menjaganya, dan me-
nopangnya?” Mereka menjawab, ‘Ya.” Beliau bersabda:
‘Tidakkah kalian tahu bahwa Isa dikandung oleh se-
orang wanita sebagaimana wanita mengandung, dan
dia melahirkannya sebagaimana wanita melahirkan,
dan menyusuinya sebagaimana anak-anak disusui?
Dan dia biasa memakan makanan, meminum air, dan
buang hajat?” Mereka menjawab, “Ya.” Beliau bersabda:
‘Lalu bagaimana klaim kalian bisa benar?” Mereka tidak
dapat menjawab dan terdiam.” (Asbab Nuzul al-Quran
karya Allamah Abul Hasan Ali an-Naisaburi, edisi ke-
2, hlm. 53)

Oleh karena itu, dalam menjawab pertanyaan orang-orang
Kristen mengenai siapa ayah Isa, Nabi Suci Muhammad mem-
bungkam mereka dan membuat mereka tak berkutik dengan
mengemukakan pandangan (sebagaimana tampak bagi kita)
bahwa Isa memiliki seorang ayah. Seandainya Nabi Suci meya-
kini bahwa Isa lahir dari seorang perawan, beliau tidak mungkin
memberikan jawaban ini. Diskusi antara Nabi Suci Muhammad

dan delegasi Kristen dari Najran ini tercatat di hampir semua

399



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kitab tafsir klasik standar Al-Quran seperti Zafsir Ibn Jarir,
Iafsir Kabir, dan lain-lain.

4. Pernikahan Maryam dalam Al-Qur’an

Setelah semua bukti ini, sebenarnya tidak perlu lagi menye-
butkan secara spesifik peristiwa-peristiwa seperti pernikahan
Maryam, tetapi untuk memberikan hujah yang meyakinkan
kepada penduduk dunia, Al-Qur’an juga telah menyebutkan
hal ini. Al-Qur’an memberi tahu kita bahwa sebelum kelahiran
Maryam, ibunya telah menazarkan anak dalam kandungan-
nya untuk berkhidmat kepada Ilahi di Baitul Magdis. Ketika
Maryam lahir, ibunya berdoa kepada Allah demikian:

“Aku telah menamainya Maryam, dan aku memohon
perlindungan untuknya serta anak-anak keturunannya

kepada Engkau dari gangguan setan.” (Al-Qur’an, 3:36)

Dari doa ini tampak bahwa, meskipun ia membaktikan
Maryam ke Baitul Magdis, bukanlah niatnya agar putrinya tetap
membujang seumur hidup. Sebaliknya, ia tahu bahwa setelah
dewasa Maryam akan menikah dan memiliki anak. Maka ia
berdoa tidak hanya untuk Maryam tetapi juga untuk keturun-
annya. Ketika Maryam mencapai usia untuk dididik, ibunya
menyerahkannya ke dalam asuhan Zakaria di Baitul Magdis.
Di bawah bimbingannya, ia menerima pendidikan rohani ter-
baik, dan setelah beranjak remaja, ia diperintahkan untuk salat.

Sebagaimana Al-Qur’an merekam:

400



16. Kelahiran Yesus

“Wahai Maryam! Taatlah kepada Tuhanmu, sujud
dan rukuklah bersama orang-orang yang rukuk.” (3:43)

Setelah ini, Al-Quran menyebutkan perwalian (kafalaz)
yang kemudian menimbulkan perselisihan. Al-Qur’an adalah
Kitab yang sangat tertib, dan di sini semua peristiwa dikisah-
kan dalam urutan kronologis. Pertama disebutkan kelahiran
Maryam, kemudian penyerahannya ke dalam asuhan Zakaria,
lalu kesalehan, kesucian, dan kewaliannya, dan kemudian pe-
rintah kepadanya untuk taat kepada Allah dan mendirikan salat.
Peristiwa-peristiwa ini mengarah pada masa kedewasaannya.
Kemudian, disebutkanlah perwalian yang bermakna memasuki
jenjang pernikahan. Membahas masalah pernikahan menjadi
perlu ketika seorang gadis mencapai usia dewasa, tetapi karena
ia telah dibaktikan ke Baitul Magdis, baik para penjaga Baitul
Magdis maupun orang tuanya tidak dapat mengajukan lamaran.
Sebagaimana lazimnya adat saat itu, diputuskan dengan cara
mengundi nasib (gurah) mengenai siapa yang harus mengambil
tanggung jawab atas dirinya sebagai istri. Keputusan semacam
itu diyakini sebagai ketetapan Ilahi. Dan karena Maryam terke-
nal akan kesalehan dan akhlaknya yang mulia, wajar jika banyak
orang berlomba-lomba untuk meminangnya sebagai istri.

Sementara semua hal ini sedang diperbincangkan, wajar jika
mendengar hal tersebut, berbagai kekhawatiran muncul di be-
nak Maryam. Maka Allah menenangkan hatinya melalui malai-
kat-Nya dan memberinya kabar gembira tentang seorang putra
yang agung. la mengungkapkan keheranannya atas nubuat ini

dengan kata-kata:

401



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Bagaimana aku bisa mempunyai anak laki-laki, pa-
dahal tidak pernah ada orang (laki-laki) yang menyen-
tuhku dan aku bukan (pula) seorang pezina!” (19:20)

Karena ia belum menikah pada saat itu, atau karena ada
hambatan yang mustahil sebagai seseorang yang dibaktikan
ke Baitul Magdis, atau karena berita tiba-tiba tentang seorang
putra sebelum menikah akan mengherankan bagi seorang gadis,
Maryam mengungkapkan keterkejutannya tentang bagaimana
hal ini akan terjadi. Malaikat menjawab: “Allah berfirman, Hal
itu akan terjadi,” yakni hal itu akan terjadi sesuai dengan hukum
alam pernikahan yang sedang dirujuk. Dengan kata lain, semua
rintangan akan disingkirkan dan ia akan menikah, dan anak itu
akan lahir dalam cara yang suci. Poin yang sama ini telah dise-
butkan dua kali di tempat lain dalam Al-Qur’an:

i.  “Dan Maryam putri Imran yang memelihara kehormatan-
nya [dengan menikah — ahshanat].” (66:12)
ii. “Dan perempuan yang memelihara kehormatannya [de-

ngan menikah — abshanat]” (21:91)

Dalam ayat-ayat ini, pernikahan Maryam disebutkan, kare-
na kata Arab ahshanat digunakan untuk berarti menikah. Dalam
Al-Qur’an kata-kata mubshanat, mubshinin, dan tahashshun-an
(semuanya dari akar kata /-s-7) masing-masing berarti wanita
yang menikah, laki-laki yang memasuki pernikahan dengan wa-
nita, dan menikah. Berdasarkan hal ini, kata-kata ahshanat far-
jaha yang terdapat dalam dua ayat di atas berarti bahwa Maryam

menjaga kehormatannya melalui pernikahan.

402



16. Kelahiran Yesus

Adalah tidak benar untuk menegaskan bahwa kata-kata ini
berarti Maryam menjaga kehormatannya dengan tetap menjadi
perawan. Muhammad Asad, seorang cendekiawan Muslim masa
kini yang terkemuka, dalam terjemahan bahasa Inggris dan taf-
sir Al-Qur’an yang baru diterbitkannya, berjudul Message of the

Quran, memberikan komentar atas kata-kata ini sebagai berikut:

“..harus diingat bahwa istilah 7hsan... memiliki
makna kiasan ‘menjauhi apa yang haram atau tercela,
dan terutama dari hubungan seksual yang tidak sah—
demikianlah, misalnya, istilah muhsan dan mubsanah
digunakan di tempat lain dalam Al-Quran untuk
menggambarkan, masing-masing, seorang pria atau
wanita yang ‘diperbentengi (oleh pernikahan) dari ke-
tidaksucian’. Oleh karena itu ungkapan allati ahshanat
farjaha yang terdapat dalam ayat di atas serta dalam
66:12 yang merujuk pada Maryam, hanyalah dimak-
sudkan untuk menekankan keunggulannya dalam
hal kesucian dan pantangan sepenuhnya, baik dalam
pikiran maupun perbuatan, dari segala sesuatu yang
melanggar hukum atau tercela secara moral.” (Catatan

87 pada ayat 21:91, hal. 500)

Oleh karena itu ungkapan ini dapat diterapkan pada men-
jaga kesucian melalui pernikahan sebagaimana dikatakan Asad.
Singkatnya, Qur’an Suci telah membahas semua aspek ma-
salah kelahiran Yesus, tanpa meninggalkan satu hal pun, dan

mengatakan, dalam pandangan kami, bahwa ia tidak dilahirkan

403



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

tanpa seorang ayah, melainkan memiliki seorang ayah, sebagai-
mana semua nabi, dan sebagaimana semua manusia.

Ini adalah beberapa poin prinsip tentang kelahiran Yesus
yang telah kami simpulkan dari Qur'an Suci. Jika Anda tidak
setuju dengan kesimpulan kami, silakan renungkan Quran
Suci karena ia mengajak setiap orang untuk berpikir dan me-
renungkannya. Namun, karena Qur’an Suci adalah Kitab yang
jelas dan tegas, mohon jangan biarkan keyakinan non Qur’ani

memengaruhi Anda, karena Qur’an Suci jauh di atas semua itu.

16.3.Pandangan Muslim
1. Kaum Batiniyah
Sekte yang dikenal sebagai Batiniyah menyangkal kelahiran

perawan:

“Dan mereka menyangkal bahwa Yesus dilahirkan
tanpa seorang ayah.” (1ahzib al-Akhlag, oleh Sir Sayyid
Ahmad Khan, vol. i, hal. 382)

2. Sir Sayyid Ahmad Khan (w. 1898)

Reformis sosial dan pendidik Muslim terkenal dari India
abad kesembilan belas ini menyangkal bahwa Yesus dilahirkan
dari seorang perawan. Lihat Tafsir Al-Qur’an-nya, Zafsir al-Qur-
an, diterbitkan oleh Munshi Fazl Din, Kashmiri Bazaar, Lahore,
vol. ii, hal. 24-35. Lihat juga no. 6 di bawah.

404



16. Kelahiran Yesus

3. Ahlul Hadits

Dari sekte Ahlul Hadits, Maulavi Hafiz Inayatullah dari
Wazirabad menjelaskan kisah yang diberikan dalam Al-Qur’an
Suci (19:16-29) sebagai berikut:

“Maryam meninggalkan rumah suaminya, yang ber-
ada di sisi barat, dalam keadaan tidak senang dan pergi
serta tinggal di rumah orang tuanya di sisi timur. Dia
tidak berniat untuk kembali. Sementara itu, kebenaran
terungkap dan Zakaria juga bersedih. Upaya dilakukan
baik melalui doa maupun obat, yang diberkati Tuhan,
dan menyapanya Dia mewahyukan bahwa Dia akan
menganugerahinya seorang putra. Atas hal ini Zakaria
memberitahukan wahyu ini kepada suaminya, dan me-
nyuruhnya pergi serta memberitahu Maryam tentang
hal itu dan membawanya pulang. Tetapi ketika dia
sampai di sana, Maryam mengajukan keluhan yang
sama yang mencegah kepulangannya, dan meminta
cerai. Aku berlindung (minta cerai) darimu, bahwa
kita tidak dapat berhubungan.” Dia juga menyebutkan
kondisi kesehatannya. Setelah beberapa diskusi, suami-
nya memberitahunya bahwa wahyu telah mengatakan
dengan jelas bahwa persatuan ini akan diberkati dan
Tuhan akan menganugerahkan seorang anak laki-laki
yang suci. Dia heran karena dia, suaminya, belum
menyentuhnya, bagaimana dia bisa memiliki seorang
putra? Suaminya menjelaskan hal-hal kepadanya

dan memberitahunya bahwa walinya (Zakaria) telah

405



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mengutusnya untuk memberitahukan wahyu tersebut
dan membawanya pulang. Akhirnya, dia kembali ber-
samanya, dan pada waktu yang tepat menjadi hamil.
Kemudian dia harus menemani suaminya dalam perja-
lanan panjang untuk suatu tujuan duniawi. Terjadilah
bahwa rasa sakit melahirkannya mulai terasa ketika
mereka berada di dekat pohon kurma di Betlehem.
Dia meratapi kenyataan bahwa hal itu tidak terjadi
di tempat yang lebih baik, sehingga dia akan terbebas
darinya dengan rasa sakit yang lebih sedikit. Pemilik
pohon, yang kebetulan sedang duduk di bawahnya
menjual kurmanya, karena simpati membiarkannya
memetik kurma apa pun yang dia inginkan, kapan pun
dia merasa perlu, dan membiarkannya minum dari su-
ngai yang mengalir di bawah pohon sebanyak yang dia
inginkan. Dia menyuruhnya beristirahat, dan jika ada
yang berbicara kepadanya, katakan saja bahwa dia telah
bernazar puasa bicara. Dia kemudian kembali kepada
kaumnya, dan melihat bayi dalam gendongannya me-
reka keberatan bahwa jenis kehidupan rumah tangga
ini, yang melanggar nazar orang tuanya, bertentangan
dengan hukum agama. Mereka menambahkan bahwa
ayahnya tidak melanggar janjinya, dan ibunya juga
tidak menyukai hal-hal seperti itu. Maryam menunjuk
kepada walinya, Zakaria, bahwa mereka harus berbica-
ra kepadanya, karena dia yang bertanggung jawab atas
hal itu. Mereka berkata bahwa pernikahannya telah

memberikan contoh buruk bagi orang lain, dan bahwa

406



16. Kelahiran Yesus

anak-anak lain yang didedikasikan untuk Bait Suci juga
akan menikah setelah dewasa, mengganggu seluruh
organisasi.” (Uyun Zamzam fi milad Isa ibn Maryam,
Darul Hadith, Gujrat, Pakistan, 1963, hal. 172-176)

4. Ghulam Ahmad Pervez
Teolog masa kini, penulis dan pendiri lembaga Idara Tulu’-i

Islam di Lahore, menulis:

“Jika Anda mengingat poin ini tentang pencip-
taan manusia, makna hakiki ayat yang dimaksud
(‘Sesungguhnya misal (penciptaan) Isa di sisi Allah,
adalah seperti (penciptaan) Adam’) menjadi jelas.
Dengan kata lain, keyakinan apa pun yang mungkin
dipegang orang Kristen tentang kelahiran Yesus, me-
reka diberitahu bahwa di mata Tuhan kelahirannya
seperti kelahiran anak manusia mana pun, yang dari
permulaannya mencapai penyelesaiannya melalui se-
jumlah tahapan. Demikianlah yang terjadi pada Yesus.
‘Apa yang telah Kami ceritakan itu, itulah ayat-ayat
Tuhanmu dan peringatan yang penuh hikmah.... (Apa
yang telah Kami ceritakan itu), itulah yang benar, yang
datang dari Tuhanmu, karena itu janganlah kamu ter-
masuk orang-orang yang ragu-ragu’ (3:58,60).

“Quran Suci telah menyebut Yesus semisal Adam
juga karena, menurut Injil, dia juga menyebut dirinya
anak manusia. Misalnya: ‘Kemudian dia datang kepa-

da murid-murid dan berkata kepada mereka, Tidurlah

407



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dan istirahatlah, waktunya telah tiba dan anak manusia
diserahkan ke tangan orang-orang berdosa’ (Matius,
bab 26). Oleh karena itu, dia yang menyebut dirinya
‘anak manusia’, kelahirannya adalah seperti kelahiran
Adam (atau manusia umum). Dia adalah anak manu-
sia, dan dilahirkan seperti manusia.” (Sywlah Mastur,

hal. 132-133)

5. Sayyid Sulaiman Nadawi
Beliau adalah seorang teolog Muslim India yang terkenal

pada awal abad ini. Beliau menulis:

“Yesus memiliki seorang ibu dan, menurut catatan
Injil, saudara laki-laki dan perempuan juga, dan bah-

kan seorang ayah manusia.” (Khutbat Madras, hal. 51)

6. Surat Kabar Muslim Sidq
Dalam surat kabarnya Sidg, Maulana Abdul Majid

Daryabadi dari India (w. 1977) menerima pertanyaan berikut:

“Saya telah melihat dua surat Sir Sayyid Ahmad Khan,
tertanggal 7 Agustus 1870 dan 8 April 1882, yang
ditujukan kepada Maulavi Mumtaz Husain. Dalam
kedua surat ini Sir Sayyid telah menekankan bahwa
(Naudzubillah) Yesus dilahirkan tanpa seorang ayah
tidak terbukti dari Quran Suci. Kelahirannya, kata
Sir Sayyid, adalah kelahiran manusia alami. Namun,

dalam ayat 20 surah Maryam dari Al-Qur’an Suci,

408



16. Kelahiran Yesus

Maryam berkata kepada malaikat Jibril: ‘Bagaimana
akan ada bagiku seorang anak laki-laki, sedang tidak
pernah seorang manusia pun menyentuhku dan aku
bukan (pula) seorang pezina’.”

— Hormat saya, Abul Wafa Sadiqui, Delhi-6

Jawaban yang diberikan adalah sebagai berikut:

“Sidg — Ya, mayoritas ulama telah mengambil ayat
ini, dan ayat-ayat lainnya, dalam makna yang sudah
dikenal luas. Tetapi Sir Sayyid dan rekan-rekan pe-
mikirnya telah menafsirkan ayat-ayat ini bermakna,
misalnya, bahwa rintangan-rintangan yang mengha-
langi Maryam untuk hamil telah dihilangkan... apakah
kesimpulan ini benar atau tidak, penafsiran ini tidak
membuat seseorang terkena vonis kekafiran (kufr).”

(Sidg Jadid, Lucknow, 7 April 1972)

7. Allamah As-Sayyid Abdul Qayyum Qayumi:

“Adalah hal yang sangat mengherankan bahwa meski-
pun fakta-faktanya Maryam menikah dan melanjutkan
tinggal bersama suaminya, bahwa dia dan Yusuf dinya-
takan sebagai istri dan suami, bahwa mereka hidup ber-
sama, dan bahwa segalanya terjadi, namun putra yang
dilahirkan Maryam tidak memiliki ayah! Naudzubillah,
semoga Tuhan mengampuni kita! Terima kasih Tuhan
bahwa, dalam buku ini, dengan membuktikan per-
nikahan Maryam, hidupnya bersama suaminya, dan
Yesus memiliki seorang ayah, dari Qur'an Suci, Injil,

kitab-kitab Hadis, dan pernyataan-pernyataan ulama

409



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Muslim Sunni, dengan cara yang paling rinci dan fak-
tual, kami telah menyanggah keyakinan palsu bahwa
Yesus tidak memiliki ayah dan menegakkan kenyataan
dengan kejelasan seperti siang hari.” (Hagiqat al-Masib,
Gujrat, Pakistan, 1964, hal. 237)

8. Muhammad Asad

Dalam karya bahasa Inggrisnya yang baru diterbitkan, 7he
Message of the Quran, Muhammad Asad berkomentar sebagai
berikut:

“Sehubungan dengan pengumuman seorang putra
kepada Maryam, Al-Qur'an menyatakan dalam 3:47
bahwa ‘apabila Allah berkehendak menetapkan sesuatu,
maka Allah hanya cukup berkata kepadanya: “Jadilah”,
lalu jadilah dia’: tetapi karena baik Al-Qur’an maupun
Hadis shahih mana pun tidak memberi tahu kita apa
pun tentang rantai sebab-akibat (asbab) yang diperin-
tahkan menjadi wujud oleh ketetapan Tuhan ‘Jadilak’
itu, semua spekulasi mengenai ‘bagaimana’ peristiwa
ini terjadi harus tatap berada di luar cakupan tafsir Al-

Qur’an.” (Catatan 15 pada ayat 19:11, hal. 459)

Oleh karena itu, menurut Asad, “baik Al-Qur’an maupun
Hadis Shahih mana pun” tidak memberi tahu kita bahwa Yesus
benar-benar dilahirkan dari seorang perawan. Karena itu, tidak
ada celaan sedikit pun dapat dilekatkan pada Muslim mana pun

yang meyakini bahwa Yesus memiliki seorang ayah.

410



16. Kelahiran Yesus

16.4.Pandangan para pengikut Hazrat Mirza

Ghulam Ahmad

I. HAZRAT MAULANA NURUDDIN
1. Buku Nuruddin

il.

iil.

iv.

Maulana Nuruddin menyatakan pandangan berikut:

Islam yang diajarkan kepada kita oleh Kitab Suci itu,
Qur’an Suci, tidak mengatakan di mana pun bahwa untuk
menjadi seorang Muslim Anda perlu meyakini bahwa Yesus
tidak memiliki ayah.

Nabi Suci tidak memberitahu kita bahwa sebagian dari ba-
ngunan Islam adalah meyakini bahwa Yesus tidak memiliki
ayah.

Sahabat-sahabat suci kita yang tercinta, empat pemimpin
fikih kita, dan Imam-imam besar lainnya, tidak ada di
mana pun yang menginstruksikan kita bahwa adalah perlu
untuk beriman bahwa Yesus dilahirkan tanpa ayah.

Para wali Sufi kita yang terhormat tidak ada di mana pun
yang menasihati kita dalam ajaran mereka bahwa untuk
mencapai derajat kedekatan Ilahi, untuk menyempurnakan
akhlak sendiri, dan untuk memperoleh akhlak yang mulia,
adalah perlu untuk mengimani bahwa Yesus tidak memiliki
ayah.

Selain Yesus, berapa banyak nabi, rasul, dan orang yang
ditunjuk Tuhan yang telah ada! Apakah silsilah salah
satu dari mereka dicatat dalam Quran Suci? Faktanya,
“Sesungguhnya Allah berfirman: tidak ada yang me-
ngetahui bala tentara Tuhanmu selain Dia sendiri”. Jadi

tidak perlu untuk mengetahui keberadaan setiap orang,

411



Kasus Abmadiyah

apalagi bagaimana mereka dilahirkan.” (Buku Nuruddin,

hal. 181-182)

2. Komentar atas buku tentang Yesus memiliki ayah

Saadatr Maryamiyyah, tentang kelahiran Yesus melalui peranta-

raan ayah manusia, kepada Maulana Nuruddin untuk dimintai

Ketika ‘Master’ Muhammad Said mengirimkan bukunya

pendapat, beliau memberikan jawaban berikut:

412

“Tuhan tidak menyia-nyiakan usaha siapa pun. Dia
berfirman: ‘Dan barang siapa yang menghendaki kehi-
dupan akhirat dan berusaha ke arah itu dengan sung-
guh-sungguh sedang ia adalah mukmin, maka mereka
itu adalah orang-orang yang usahanya dibalas dengan
baik’. Ketika hal itu disertai dengan ketulusan Anda
dan dukungan Al-Qur’an, Anda menjadi layak meneri-
ma penghargaan Ilahi.... Saya sendiri telah memegang
keyakinan-keyakinan ini sejak masa kanak-kanak,
tetapi Anda belum memberikan argumen-argumen
yang ada dalam pikiran saya. Namun, Hazrat Mirza
pernah mengatakan: ‘Saya belum diberitahu melalui
wahyu untuk mencurahkan tenaga pada permasalahan
ini. Karenanya, ini bukan masalah besar, dan jika ada
dukungan Ilahi, saya bisa menulis tentangnya. Oleh
karena itu, saya diam, dan akan tetap diam sampai pe-
rintah Ilahi datang. Ini adalah masalah khusus. Tetapi
jerih payah Anda tidak mungkin tidak berharga’”

Bagian 3: Pembuktian



16. Kelahiran Yesus

(Diterbitkan dalam Berkala Paigham Sulh, 22 Maret
1929)

3. Jawaban atas sebuah pertanyaan
Syekh Muhammad Jan, sekretaris Anjuman Ahmadiyah
Wazirabad, mengajukan pertanyaan tertulis kepada Maulana

Nuruddin pada tahun 1911 yang berbunyi:

“Tuan! Jika seseorang di antara murid Anda tidak
meyakini bahwa Yesus dilahirkan tanpa ayah, apakah

ini akan merugikan keimanannya?”
Jawabannya diberikan sebagai berikut:

“Sejauh pemahaman saya, masalah ini bukan bagian
dari iman. Tidak ada arahan eksplisit dalam Al-Qur’an
Suci atau Hadis yang menyatakan bahwa seseorang
harus memegang keyakinan ini. Jika hasil penelitian
sesecorang mengharuskan kepada kesimpulan ini [bah-
wa Yesus memiliki ayah] padanya, maka ia tidak bisa

menghindarinya. Inilah pandangan saya— Nuruddin.”

(Al-Mahdi, Januari 1915)

IL. PIHAK QADIAN

1. Dalam sebuah buku kecil berjudul Izhar Hagiqat, yang di-
terbitkan tepat sebelum kewafatan Maulana Nuruddin oleh
kelompok Ansarullah dari pihak Qadian, yang berisi tanda

tangan empat puluh orang terkemuka dari Ansarullah,

413



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

414

mereka menjawab keberatan yang diajukan oleh seseorang
terhadap Maulana Nuruddin yang menyatakan bahwa
beliau diasosiasikan dengan mereka yang meyakini Yesus

memiliki ayah. Tertulis dalam jawaban ini:

“Anda harus terlebih dahulu menjawab apakah be-
liau [Maulana] diasosiasikan dengan Al-Masih yang
Dijanjikan, atau tidak. Buktikan dari syariat Islam bah-
wa mereka yang meyakini Yesus memiliki ayah harus
dikeluarkan dari Islam, atau harus dinyatakan sebagai

orang fasik dan kafir seperti mereka yang mengingkari

para khalifah.” (Izhar Haqiqgat, hal. 23)

Mirza Basyiruddin Mahmud Ahmad, kepala pihak Qadian,
menjawab seorang pendakwah Kristen pada tahun 1913

sebagai berikut:

“Pendeta itu mengatakan bahwa semua Muslim se-
pakat dalam masalah ini, kecuali Sir Sayyid yang telah
menolaknya atas dasar rasional, tetapi bahwa tidak ada
seorang pun yang menolaknya berdasarkan Qur’an
Suci. Namun, saya akan terus menunjukkan bahwa
ia salah dalam mengatakan bahwa tidak ada yang me-
nolaknya dari Quran Suci. Saya akan membuktikan
bahwa orang-orang telah menyoroti hal ini dari Al-
Qur’an sendiri dan telah membuktikan bahwa Yesus
tidak dilahirkan tanpa ayah, melainkan dilahirkan se-

perti masyarakat dunia lainnya. Yang saya maksudkan



16. Kelahiran Yesus

adalah bahwa telah ada perbedaan pendapat mengenai
masalah ini, dan bahwa beberapa orang meyakini Yesus
memiliki ayah.” (Zashhiz al-Azhan, April 1913, hal.
165-170)

3. Pada tahun 1917, jawaban berikut diberikan atas nama
Mirza Mahmud Ahmad terhadap pertanyaan tentang ke-

lahiran Yesus:

“Khalifatul Masih II [Mirza Mahmud Ahmad] me-
ngatakan bahwa bukan atas dasar keputusan yang jelas
beliau meyakini Yesus dilahirkan tanpa ayah, melain-
kan itu sekadar deduksi, yang terhadapnya orang lain
menyimpulkan pandangan sebaliknya. Namun, secara
historis jemaat Ahmadiyah telah memegang keyakinan

bahwa Yesus tidak memiliki ayah.”

ITI. HAZRAT MAULANA MUHAMMAD ALI
Dalam tafsir Al-Quran Urdu-nya yang terkenal, Bayan

al-Quran, Hazrat Maulana menulis:

“Orang Kristen meyakini kelahiran perawan Yesus,
demikian pula umat Islam pada umumnya. Tetapi ada
orang Kristen yang tidak meyakini hal ini, dan juga
orang Muslim yang tidak meyakininya. Namun, ada
satu perbedaan. Jika, pada kenyataannya, Yesus tidak
dilahirkan tanpa ayah, hal itu tidak berpengaruh apa

pun terhadap keyakinan agama umat Islam karena

415



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

bukanlah bagian dari iman mereka untuk meyakini
kelahiran dari seorang perawan. Tetapi fondasi strukeur
Kekristenan akan tercabut jika tidak dapat dibuktikan
bahwa Yesus lahir tanpa ayah. Karena jika ia memiliki
ayah, maka Maryam tidak mengandung dari Roh
Kudus, bukti ketuhanan Yesus dan doktrin penebusan
dosa pun tidak benar.

“Jadi, Yesus yang tidak dilahirkan dari perawan
mencabut ajaran Kekristenan sama sekali, tetapi tidak
membahayakan Islam. Seorang Muslim sama-sama
meyakini kenabian Yesus, apakah ia memiliki ayah atau
tidak. Ia hanya ingin mempertimbangkan apa yang
dikatakan Al-Qur’an Suci, atau apa yang dapat ditetap-
kan dari Sabda-Sabda Nabi Suci. Jika Quran dan hadits
shahih mencatat kelahiran tanpa ayah, ia akan meneri-
manya, jika tidak, ya tidak. Dilahirkan tanpa ayah juga
tidak akan menunjukkan dia lebih unggul daripada
para nabi yang memiliki ayah karena, dalam hal itu,
Adam dan Hawa tidak memiliki ayah, dan Alkitab
menyebutkan Melkisedek yang ‘tanpa bapak atau ibu’,
lihat Ibrani 7:3. Dalam kasus ini, ketiga orang ini akan
dianggap lebih unggul daripada Yesus. Namun, pada
kenyataannya, argumen itu sendiri salah bahwa orang
yang lahir tanpa ayah lebih unggul.

“Selain itu, seorang Muslim tidak berpendapat bahwa
Maryam mengandung dari Roh Kudus. Jika ia lahir
tanpa ayah, ini hanyalah salah satu keajaiban pencipta-

an, bahwa Maryam memiliki kedua jenis kemampuan.

416



16. Kelahiran Yesus

Faktanya, ini bahkan bukan mukjizat karena syarat
bagi mukjizat adalah bahwa seseorang harus menjadi
saksi mata atau menyaksikan langsung. Tetapi tidak
ada seorang pun kecuali Maryam yang bisa menjadi
saksi atas kehamilannya tanpa suami. Mukjizat macam
apa ini? Jadi yang harus kita tentukan hanyalah apa
yang diungkapkan Al-Qur’an Suci dan Hadis tentang
hal ini.

“Tuhan Sendiri berfirman bahwa Dia telah member-
lakukan sunatullah bagi umat manusia bahwa setelah
permulaan, ras ini berkembang biak melalui sperma,
dan Dia berfirman bahwa Dia menjadikan manusia
dari sperma laki-laki yang bercampur dengan sel te-
lur perempuan. Jadi kecuali Tuhan secara eksplisit
berfirman bahwa Dia menciptakan Yesus berlawanan
dengan hukum pembuahan ini, dan dengan cara yang
berbeda, kita harus menerima bahwa sarana yang di-
hadirkan Tuhan sesuai dengan hukum ini. Tidak ada
pertanyaan di sini mengenai apakah Tuhan memiliki
kekuasaan untuk melakukan hal seperti itu atau tidak.
Dia dapat menjadikan seseorang terlahir tanpa ayah
atau ibu. Pertanyaannya hanyalah apakah dapat di-
tunjukkan dari Qur'an Suci atau Hadis Shahih bahwa
Tuhan menjadikan Yesus lahir tanpa ayah. Ketika Dia
Sendiri menjelaskan suatu sunatullah, maka kecuali
Dia Sendiri berfirman bahwa dalam kasus tertentu
Dia menunjukkan kekuasaan-Nya yang bertentangan

dengan sunatullah itu, kita tidak dapat menganggap

417



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sesuatu telah terjadi dengan melanggar sunatullah-Nya
sendiri. Jadi, jika seseorang menyimpulkan dari ayat-
ayat Qur’an Suci bahwa Yesus lahir tanpa ayah, biarkan
dia meyakininya. Saya tidak menarik kesimpulan ini
dari ayat-ayat Al-Qur’an. Meskipun saya tidak meng-
anggap masalah ini sangat penting, saya berpikir bahwa
adalah tugas seorang Muslim untuk memberitahukan
kesimpulannya yang ditarik secara jujur dan tulus dari
Al-Qur’an. Meyakini Isa memiliki ayah atau tidak, ti-
dak berdampak pada akidah pokok kita maupun pada
pengamalan syariat dan amal perbuatan kita.” (Bayan

al-Quran, catatan kaki 427 di bawah ayat 3:46)

418



17. Jibad

17. JIHAD

Catatan Penyusun. Tuduhan yang disebarkan secara luas
terhadap Hazrat Mirza Ghulam Ahmad adalah bahwa beliau
mengingkari ajaran Islam tentang jihad, dan mendesak umat
Islam untuk menolak doktrin ini. Para tergugat juga menga-
jukan tuduhan ini dalam pembelaan mereka. Oleh karena itu,
bukti yang diberikan dalam Bagian ini pertama-tama mengkaji
ajaran Al-Qur’an dan Hadis untuk menetapkan apa sebenarnya
yang dimaksud dengan jihad di sana. Kemudian mengutip pan-
dangan para teolog Muslim tentang makna jihad. Semua ku-
tipan ini membuktikan bahwa jihad berarti perjuangan dalam
arti yang sangat luas. Pandangan ulama terkenal dikutip lebih
lanjut untuk menunjukkan bahwa istilah jihad tentu saja tidak
sinonim dengan perang atau pertempuran fisik.

Kemudian tulisan-tulisan Hazrat Mirza dikutip, yang me-
nunjukkan bahwa beliau sepenuhnya meyakini ajaran Islam
tentang jihad, bahwa beliau memang mengamalkannya dalam
bentuk yang sesuai dengan zamannya, dan bahwa beliau me-
nerima jihad dalam bentuk perang di bawah kondisi-kondisi
yang ditetapkan oleh Islam. Kemudian dijelaskan bahwa pada

masanya konsep jihad yang sepenuhnya salah—sebagai sekadar

419



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

pembunuhan—telah berlaku, dan gagasan palsu inilah yang di-
tolak oleh Hazrat Mirza dan beliau mendesak umat Islam untuk
menolaknya juga.

Tuduhan terkait lainnya adalah bahwa Hazrat Mirza menya-
takan dukungan untuk pemerintah Inggris di India, dan dengan
demikian bertindak menentang kepentingan umat Islam. Bagian
ini memberikan pandangan para pemimpin Muslim pada saat
itu dari berbagai kelompok, yang menunjukkan bahwa semua
tokoh publik Muslim pada waktu itu dengan tegas menyatakan
kesetiaan kepada pemerintah Inggris dan mengutuk gagasan
jihad atau pemberontakan apa pun melawannya. Bagian-bagian
dari tulisan Hazrat Mirza yang sekarang dikutip oleh para peng-
kritiknya, jika dibaca sesuai konteks dan diperiksa dengan latar
belakang pendapat Muslim yang berlaku saat itu, sama sekali

tidak dapat disanggah.

17.1.Jihad dalam Qur'an Suci dan Hadis

Jihad adalah kata bahasa Arab, yang maknanya dijelaskan
di sini berdasarkan leksikologi bahasa Arab, Al-Qur’an Suci,
Hadis, dan tulisan-tulisan para ulama Islam.

Akar kata jahada berarti ‘berjuang’. Juhd berarti kekuatan
atau pengerahan tenaga. [ibad adalah kata benda dari jabada,

dan maknanya yang diberikan dalam Mufradat karya Raghib,
kamus klasik istilah-istilah Al-Qur’an, adalah sebagai berikut:

“Mengerahkan kekuatan seseorang dalam menolak
musuh. Jihad ada tiga macam: melawan musuh yang

terlihat; melawan setan; dan melawan diri sendiri

420



17. Jibad

(nafs).” (halaman 100, dalam Bagian Huruf jim diikuti
oleh huruf /a)

Arabic-English Lexicon karya Lane mengatakan di bawah
kata jihad:

“Jihad, kata benda infinitif dari jahada, secara tepat
menandakan penggunaan atau pengerahan kekuat-
an, upaya, usaha, atau kemampuan seseorang secara
maksimal, dalam berjuang melawan objek yang tidak
disukai; dan ini ada tiga macam, yaitu, musuh yang ter-
lihat, setan, dan diri sendiri; yang semuanya termasuk
dalam istilah tersebut sebagaimana digunakan dalam

Al-Qur’an 22:78.

1. AL-QUR’AN SUCI
Jelas dari Al-Qur'an bahwa kata jihad telah digunakan di

sana dengan arti ‘berjuang’ atau ‘bersungguh-sungguh’.

1.  “Dan orang-orang yang berjihad (jahadu) untuk (mencari
keridhaan) Kami, benar-benar akan Kami tunjukkan ke-
pada mereka jalan-jalan Kami” (26:69). Di sini maknanya
adalah melakukan perjuangan rohani untuk mencapai ke-
dekatan dengan Tuhan.

2. “Dan barang siapa berjihad (jahada), maka sesungguhnya ji-
hadnya itu adalah untuk dirinya sendiri” (29:6). Maknanya

di sini lagi-lagi adalah perjuangan untuk penyucian diri.

421



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Dan Kami wajibkan manusia (berbuat) kebaikan kepada
dua orang ibu-bapaknya. Dan jika keduanya memaksamu
(jahada) untuk mempersekutukan Aku dengan sesuatu
yang kamu tidak ada pengetahuan tentang itu [yakni tu-
han-tuhan palsu], maka janganlah kamu mengikuti kedua-
nya” (29:8). Di sini maknanya adalah ‘berdebat’” atau ‘ber-
selisily, dan diterapkan pada tindakan orang-orang kafir.
“Dan berjihadlah kamu pada jalan Allah dengan jihad yang
sebenar-benarnya.” (22:78)

“Maka janganlah kamu mengikuti orang-orang kafir, dan
berjihadlah terhadap mereka dengan Al-Quran dengan
jihad yang besar.” (25:52)

Kedua ayat ini memberikan perintah untuk melakukan

jihad. Yang pertama merujuk pada jihad untuk mencapai kede-

katan dengan Tuhan. Yang kedua menyebutkan jihad melawan

para pengingkar Islam, bukan dengan pedang melainkan dengan

sarana Al-Qur’an itu sendiri. Ini disebut “jihad yang besar”, dan

merupakan kewajiban yang terus-menerus.

422

Sebagai lawan dari kata jihad, Al-Qur’an telah mengguna-
kan kata guud yang berarti sebaliknya, dan ini memperjelas

makna jihad itu sendiri:

“Tidaklah sama antara mukmin yang duduk (diam)
(gd’idun) yang tidak mempunyai uzur dengan orang-
orang yang berjihad di jalan Allah dengan harta mereka
dan jiwanya.” (4:95)



17. Jibad

Quud adalah duduk diam dan bermalas-malasan. Jihad
bertolak belakang dengan ini, yang berarti ‘melakukan upaya

penuh’ bahkan dengan mengorbankan nyawa seseorang.

Muslim di Makkah

Meskipun Nabi Suci Muhammad telah menerima wah-
yu yang memerintahkan jihad ketika beliau masih tinggal di
Makkah sebelum hijrah ke Madinah (lihat ayat 4 dan 5 di atas),
beliau tidak mengangkat pedang melawan orang-orang kafir
yang dengan pahit menganiaya beliau dan para pengikutnya.
Namun beliau pastilah sedang melaksanakan jihad saat di
Makkah dalam ketaatannya pada ayat-ayat ini. Ini adalah jihad
mengikuti firman Tuhan dan menyebarkan dakwah Islam. Cara
perilaku ini membuktikan dengan jelas bahwa jihad tidak sama
dengan perang di mata Nabi Suci. Selama periode penganiayaan
di Makkah ini, ketika beberapa Sahabatnya meminta izin untuk
berperang, Nabi Suci bersabda:

“Aku telah diperintahkan untuk memaafkan, maka
janganlah berperang.” (Koleksi Hadis Nasai, Kitab
Jihad)

Muslim di Madinah

Kaum Muslim berhijrah ke Madinah dan berlindung di
sana, tetapi musuh-musuh mereka dari Makkah tidak membiar-
kan mereka sendirian. Mereka mengancam pemimpin Madinah

saat itu, Abdullah bin Ubay, dalam sebuah surat sebagai berikut:

423



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Wahai penduduk Madinah, kalian telah memberikan
perlindungan kepada musuh kami. Kami bersumpah
demi Dewa bahwa jika kalian tidak memerangi mereka
atau mengusir mereka, kami akan mendatangi kalian
dan membunuh orang-orang kalian yang berperang

serta menawan wanita-wanita kalian.” (Abu Dawud,

vol. ii, hal. 495)

Tidak puas dengan ancaman ini, orang-orang kafir Makkah
memutuskan untuk menyerang Madinah guna memusnahkan
Islam dan umat Islam dengan pedang. Saat itulah Tuhan meng-
izinkan umat Islam untuk melakukan jihad dengan pedang,
karena tidak melakukannya berarti bunuh diri bagi umat Islam.
Oleh karena itu, pada tahun ke-2 Hijrah (Hijrah ke Madinah)
ayat Al-Qur’an berikut diwahyukan:

“Telah diizinkan (berperang) bagi orang-orang yang
diperangi, karena sesungguhnya mereka telah dianiaya.
Dan sesungguhnya Allah, benar-benar Mahakuasa me-
nolong mereka itu. (Yaitu) orang-orang yang telah di-
usir dari kampung halaman mereka tanpa alasan yang
benar, kecuali karena mereka berkata: “Tuhan kami
hanyalah Allak’. Dan sekiranya Allah tiada menolak
(keganasan) sebagian manusia dengan sebagian yang
lain, tentulah telah dirobohkan biara-biara Nasrani,
gereja-gereja, rumah-rumah ibadat orang Yahudi dan

masjid-masjid, yang di dalamnya banyak disebut nama

Allah.” (22:39-40)

424



17. Jibad

Empat syarat diberikan di sini untuk mengizinkan jihad

dengan pedang:

1.

il.

iil.

iv.

Pertempuran harus dimulai oleh orang-orang kafir, seba-
gaimana jelas dari kata-kata “orang-orang yang diperangi”.
Harus ada penganiayaan ekstrem terhadap umat Islam “ka-
rena sesungguhnya mereka telah dianiaya”.

Tujuan orang-orang kafir pastilah menghancurkan Islam
dan umat Islam, sebagaimana jelas dari kata-kata “tentulah
telah dirobohkan...”.

Tujuan umat Islam haruslah hanya pembelaan diri dan per-
lindungan, sebagaimana ditunjukkan oleh kata-kata “seki-
ranya Allah tiada menolak (keganasan) sebagian manusia
dengan sebagian yang lain”.

Ayat lain yang mengizinkan pertempuran berbunyi: “Dan

perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu,

(tetapi) janganlah kamu melampaui batas” (2:190). Oleh karena

itu perintah dalam Al-Qur’an Suci untuk berperang, atau mela-

kukan jihad dengan pedang, tunduk pada syarat-syarat di atas.

II. HADIS

Sama seperti Al-Qur’an Suci menggunakan kata jihad dalam

arti yang sangat luas, demikian pula dalam Hadis.

1.

“Nabi Suci bersabda: Berjihadlah melawan orang-orang

musyrik dengan hartamu, jiwamu, dan lisanmu.” (Mishkat,

Kitab Jihad)

425



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

426

“Nabi Suci ditanya: Jihad manakah yang terbaik? Beliau
bersabda: Dia yang berjihad melawan orang-orang musyrik
dengan harta dan jiwanya.” (Mishkat, Kitab Jihad)
“Sekelompok tentara Muslim datang kepada Nabi Suci
[dari sebuah pertempuran]. Beliau bersabda: Selamat
datang, kalian telah datang dari jihad kecil menuju jihad
besar. Dikatakan: Apakah jihad besar itu? Beliau bersabda:
Perjuangan seorang hamba melawan hawa nafsu rendah-
nya.” (Az-Tasyarraf, Bagian 1, hal. 70)

“Nabi Suci bersabda: Jihad yang paling besar adalah meng-
ucapkan kata kebenaran kepada penguasa yang zalim.”
(Mishkat, Kitab Pemerintahan dan Pengadilan, Bagian 2)
“Nabi Suci bersabda: Berjihadlah melawan hawa nafsumu
sebagaimana engkau berjihad melawan musuh-musuhmu.”
(Mufradat, di bawah akar kata j-h-d, hal. 100)

“Nabi Suci bersabda: Berjihadlah melawan orang-orang
kafir dengan tangan dan lisanmu.” (ibid.)

“Jihad melibatkan empat hal: memerintahkan perbuatan
baik (amar maruf), mencegah perbuatan mungkar (nahi
munkar), berkata benar dalam situasi cobaan, dan memu-
suhi orang yang berbuat salah.”

“Jihad yang paling utama adalah Haji.” (Bukhari, Kitab
Kurban, 25:4)

“Mujahid [orang yang berjihad] adalah dia yang berjuang

melawan dirinya sendiri untuk bisa menaati Allah.”



17. Jibad

Hadis-hadis ini memperjelas bahwa jihad berarti mengerah-
kan diri semaksimal mungkin, baik dengan sarana harta, lisan,
tangan, ataupun nyawa seseorang, baik itu melawan hawa nafsu
sendiri atau musuh yang terlihat, baik tujuannya untuk menca-
pai kedekatan dengan Tuhan atau untuk menyebarkan firman
Tuhan. Secara singkat, Al-Qur'an Suci dan Hadis berbicara
tentang tiga jenis jihad:

i.  Jihad besar;
ii. Jihad paling besar (jihad akbar);
iii. Jihad kecil (jihad asghar).

Dua yang pertama harus dilakukan secara terus-menerus,

sedangkan yang ketiga, yang mencakup jihad dengan pedang,

hanya dilakukan jika syarat-syarat khusus terpenuhi.

Jihad dalam Bukhari

Bukhari, dari semua koleksi Hadis, adalah yang paling jelas
dalam arti bahwa jihad tidak digunakan secara khusus untuk
pertempuran. Dalam Al-Itisham bi al-Kitab wa  as-Sunnah
(Berpegang teguh pada Al-Qur’an dan Sunnah), bab ke-4 diberi

judul demikian:
“Sabda Nabi Suci, Sekelompok dari umatku tidak
akan henti-hentinya menjadi orang yang menang kare-

na menjadi penegak Kebenaran,”

yang ditambahkan kata-kata:

427



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Dan mereka ini adalah orang-orang yang berilmu

(ablul ilm).” (Bukhari, 96:11)

Jadi pandangan Bukhari adalah bahwa kelompok yang me-
nang dari umat Nabi tidak terdiri dari para pejuang perang, me-
lainkan orang-orang berilmu yang menyebarluaskan kebenaran
dan sibuk dalam penyebaran Islam. Sekali lagi, dalam Kizab
Jihad-nya, Bukhari memiliki beberapa bab yang berbicara ten-
tang ajakan sederhana kepada Islam. Misalnya, judul dari 56:99
adalah: “Semoga seorang Muslim membimbing Ahli Kitab ke
jalan yang benar, atau semoga ia mengajarkan Kitab kepada
mereka”. Judul dari 56:100 — “Berdoa untuk petunjuk kaum
musyrik agar dapat menjalin hubungan persahabatan dengan
mereka”; judul dari 56:102 — “Ajakan [kepada orang-orang
kafir] oleh Nabi Suci kepada Islam dan kenabian, dan agar
mereka tidak menjadikan tuhan-tuhan lain selain Allah”; judul
dari 56:143 — “Keutamaan orang yang di tangannya orang
lain menerima Islam”; judul dari 56:145 — “Keutamaan orang
yang menerima Islam dari kalangan Ahli Kitab”; dan judul dari
56:178 — “Bagaimana Islam harus disampaikan kepada seorang
anak”.

Judul-judul ini menunjukkan bahwa sampai masa Bukhari,
kata jihad digunakan dalam arti yang lebih luas sebagaimana
digunakan dalam Al-Qur’an, yaitu ajakan kepada Islam dipan-
dang sebagai jihad.

Peristiwa berikut juga ada dalam Bukhari:

428



17. Jibad

“Seseorang datang kepada Ibnu Umar [putra Khalifah
kedua yang terkenal, Umar] dan berkata: Mengapa satu
tahun engkau pergi haji dan satu tahun engkau pergi
umrah [bentuk haji yang lebih kecil], namun engkau
telah meninggalkan jihad di jalan Allah? Engkau tahu
betapa Allah telah menganjurkan jihad? Ibnu Umar
berkata: Keponakanku, Islam dibangun di atas lima
perkara: Beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, shalat
lima waktu, puasa di bulan Ramadan, menunaikan za-
kat, dan haji ke Baitullah. Orang itu berkata: Tidakkah
engkau mendengar apa yang difirmankan Allah dalam
Kitab-Nya, bahwa jika dua golongan orang mukmin
berperang satu sama lain, damaikanlah antara kedua-
nya, kemudian jika salah satu dari keduanya berbuat
aniaya terhadap yang lain, perangilah yang berbuat ani-
aya itu, sechingga ia kembali kepada perintah Allah; jadi
perangilah mereka sampai tidak ada lagi fitnah. Ibnu
Umar berkata: ‘Kami telah mengamalkan ini pada
masa Nabi Suci. Pada waktu itu, umat Islam sedikit,
dan seseorang [yang menerima Islam] biasa mengha-
dapi penganiayaan karena agamanya—mereka akan
membunuhnya atau menghukumnya. Tetapi kemudi-
an pengikut Islam bertambah banyak jumlahnya, dan
tidak ada fitnah yang tersisa.” (Bukhari, Kitab Tafsir di
bawah ayat “Perangilah mereka itu, sehingga tidak ada
fitnah lagi”, bab 30 di bawah Surah 2)

429



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Peristiwa ini terjadi pada masa beberapa dekade setelah wa-
fatnya Nabi Suci, ketika umat Islam sedang berperang dalam
perang saudara, dan satu pihak telah mengepung Makkah. Ibnu
Umar tidak bergabung dengan pihak mana pun dalam perang
ini. Seseorang menanyainya mengapa ia tidak ambil bagian, dan
merujuk pada ayat “perangilah mereka itu, sehingga tidak ada
fitnah lagi”. Ia menjawab bahwa berperang adalah perlu ketika
umat Islam sedikit, dan Islam itu sendiri dalam bahaya. Karena
tidak ada fitnah atau bahaya dari non-Muslim pada waktu itu,
meskipun mereka masih ada, Ibnu Umar berpendapat bahwa
jihad dengan pedang tidaklah wajib atas mereka.

Imam Fakhruddin Razi, komentator klasik besar Al-Qur’an,

menulis dalam tafsirnya yang termasyhur mengenai Al-Qur’an:

“Adapun ayat, ‘Berjihadlah terhadap mereka dengan
jihad yang besar’, sebagian mengatakan bahwa ini me-
rujuk pada upaya dalam berdakwah. Yang lain menga-
takan bahwa itu merujuk pada pertempuran. Sebagian
lainnya mengatakan itu mencakup keduanya. Makna
yang pertama adalah yang paling akurat karena ayat ini
diwahyukan di Makkah, dan perintah untuk berperang
datang setelah hijrah.” (Zafsir Kabir, vol. iv, hal. 330)

Tafsir klasik lainnya, Rub al-Bayan, berkomentar tentang

hadis, “Jihad yang terbaik adalah mengucapkan kata kebenaran

kepada penguasa yang zalim”, sebagai berikut:

430



17. Jibad

“Itu adalah yang terbaik karena jihad dengan argumen
dan bukti adalah jihad yang lebih besar dibandingkan
dengan jihad dengan pedang yang merupakan jihad
kecil.”

17.2.Jihad — Pandangan para pemimpin agama
Islam
1. Maulavi Muhammad Husain Batalvi
Seorang pemimpin sekte Ahl-i Hadits di India pada akhir

abad kesembilan belas, beliau menulis:

“Sebagian saudara Muslim kita percaya bahwa ke-
malangan para pengikut Islam saat ini tidak dapat
dihilangkan tanpa pedang. Tidak ada gunanya mem-
peroleh pendidikan duniawi. Namun, melihat kondisi
umat Islam saat ini, keyakinan ini tampaknya tidak
mungkin. Saudara-saudara! Zaman pedang sudah tidak
ada lagi. Sekarang sebagai ganti pedang, perlu untuk
menggunakan pena. Bagaimana pedang bisa sampai
ke tangan umat Islam ketika mereka tidak memiliki
tangan. Mereka tidak memiliki identitas nasional atau
eksistensi.... Dalam kondisi yang tidak berguna dan
lemah seperti itu, menganggap mereka sebagai sebuah
bangsa adalah melampaui imajinasi Syekh Chilli [to-
koh jenaka dalam fiksi Urdu].” (Ishaat as-Sunnah, vol.
vi, no. 12, Desember 1883, hal. 364)

431



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Maulavi Sanaullah

Dicatat mengenai Maulavi Sanaullah dari Amritsar:

“Karena pada waktu itu ulama kita telah menyatakan
jihad dengan pedang sebagai pemberontakan dan ma-
kar, dan sebagai hal yang haram [dilarang menurut aga-
ma], dan para penentang Islam sedang mengobarkan
perang dengan pena, kebutuhan saat itu adalah jihad
dengan pena.” (Majalah Iman, 1948)

3. Sayyid Abul A’la Maududi:
“Mengubah pandangan orang dengan sarana pena
dan lisan, dan membawa revolusi dalam pikiran mere-
ka, juga merupakan jihad. Dan membelanjakan uang

untuk tujuan ini, dan mengerahkan diri secara fisik,

adalah jihad juga.” (Zafhimat I, hal. 69)

4. Dr Sir Muhammad Igbal (w. 1938)
Dalam sebuah pidato oleh filsuf Muslim terkenal ini, se-
bagaimana dicatat dalam surat kabar mingguan, pertukaran

berikut terjadi:

“[Dr Igbal berkata:] Islam tidak akan pernah kalah,
melainkan akan menang,.

“Seseorang keberatan atas hal ini dengan bertanya
bagaimana Islam bisa menang saat berada dalam per-

budakan Inggris.

432



17. Jibad

“Dr Igbal menjawab: Tidakkah engkau tahu bahwa
perumpamaan bangsa Tartar sedang dihidupkan kem-
bali hari ini? Bangsa yang di bawah pemerintahannya
kita hidup akan menjadi Muslim. Bukti hidup dari
hal ini adalah bahwa Lord Headley ada di antara kita.
Kekuatan Islam tidak terbatas. Ada zaman pedang.
Hari ini adalah zaman pena. Ia menyerang dari dalam
dan luar, dan memaksamu dari setiap sudut untuk me-

nerimanya.” (Paigham Sulh, 4 Januari 1928)

5. Maulavi Ahmad Said
Beliau adalah seorang pemimpin Jamiat al-"Ulama Hind

(Dewan Ulama India). Dalam sebuah pidato, beliau berkata:

“Maaftkan saya, Saudara, semua yang diketahui para
maulavi ini hanyalah entah melakukan jihad atau
duduk tidak melakukan apa-apa. Saya katakan bah-
wa, meskipun semangat ini patut dipuji, pengalaman
menentangnya. Kalian telah melihat hasil dari jihad
yang kalian lakukan pada tahun 1857. Jika kalian tidak
berhasil saat itu, apa peluangnya sekarang?. Jika kalian
sangat ingin berjihad, lakukanlah dan lihat apa yang
terjadi. Saya tidak keberatan dengan keyakinan kalian
ini, tetapi kalian tidak akan berhasil. Saya tidak meng-
erti sikap bahwa seseorang entah melakukan jihad atau
tidak melakukan apa-apa sama sekali. Tuan, jihad setiap
zaman berbeda. Di Makkah, ada satu jenis pertahanan

[yang digunakan oleh Nabi Suci Muhammad], dan

433



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

di Madinah itu adalah jenis yang berbeda. Anda bisa
terlibat dalam pembangkangan sipil (civil disobedience)
dengan niat jihad. Tuhan akan memberi Anda ganjaran

untuk itu.”
(Al-Jamiat, 28 Januari 1931, hal. 2, kolom 1)

6. Maulavi Zafar Ali Khan
Pemimpin Muslim terkenal ini, dan editor harian Muslim

yang tersohor, menulis di surat kabarnya:

“Sebagaimana jihad bukan sekadar seseorang meng-
ambil pedang dan terjun ke medan pertempuran,
tetapi juga mencakup perjuangan dengan lisan dan
tulisan, perjalanan dan pengembaraan, demikian pula
shahadat [mati syahid] bukan berarti seseorang harus
memerah-darahkan bumi dengan leher terpotong. Itu
juga berarti mengorbankan kenyamanan dan kese-
nangan, istirahat dan kemudahan, nyawa dan harta,
serta kehormatan dan reputasi, demi suatu tujuan baik
dan mulia di jalan Allah, sebagaimana diajarkan oleh
Islam.” (Daily Zamindar, Lahore, 14 Juni 1936)

7. Maulavi Habib-ur-Rahman dari Ludhiana:
“Adalah kewajiban agama untuk menjaga partai-par-
tai politik tetap hidup. Di India, jihad tidak dapat
dilakukan dengan sarana tentara dan senjata. Jihad di

sini adalah mengatakan kebenaran tanpa rasa takut,

434



17. Jibad

dan menanggung dengan senang hati setiap kesulitan
di jalan ini. Saya percaya bahwa bantuan seorang su-
karelawan untuk mengorganisasi partai politik adalah
jihad yang sebenarnya di India.” (Paigham Sulh, 11
April 1934)

8. Maulana Abul Kalam Azad

Beliau adalah ulama Muslim India yang terkenal dan pe-
mimpin Kongres Nasional India sebelum kemerdekaan, yang
kemudian menjadi menteri pendidikan federal di India. Beliau

menulis:

“Ada kesalahpahaman serius mengenai apa itu jihad.
Banyak orang berpikir bahwa jihad hanya berarti ber-
perang. Para pengkritik Islam juga berkutat di bawah
kesalahpahaman ini, padahal berpikir demikian berarti
mempersempit cakupan praktis dari perintah suci ini.
Jihad berarti berjuang semaksimal mungkin. Dalam
terminologi Al-Qur’an dan Sunnah, pengerahan tena-
ga maksimal ini, yang dilakukan demi kebenaran dan
bukan tujuan pribadi, ditunjukkan oleh kata jihad.
Upaya ini bisa dengan nyawa seseorang, atau harta,
atau menghabiskan waktu, atau dengan menanggung

jerih payah dan kesulitan, atau memerangi musuh dan

menumpahkan darah.” (Masalah Khilafat, hal. 47)

435



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

9. Media Resmi Mingguan Sunni Da'wat:

“Dalam agama-agama dunia, hanya dalam Islam ka-
rakteristik ini ditemukan bahwa, dalam keadaan atau
kondisi apa pun, ia tidak memaksa agama lain. Ia tidak
mengizinkan aktivitas para mubalighnya melampaui
instruksi: ‘Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu
dengan hikmah dan pelajaran yang baik’... Jihad ber-
asal dari jahd, yang secara harfiah berarti usaha dan
perjuangan. Dalam pengertian terminologi, kata ini
digunakan untuk menyebarluaskan firman Allah, dan

keunggulan serta kejayaan Islam.” (Mingguan Dawat,
13 November 1964)

10. Harian Urdu Lahore Imroz:

“Sejarah manusia adalah saksi terbesar dari fakta bah-
wa penggunaan kekerasan dalam penyebaran ideologi
apa pun tidak mengarah pada hasil yang baik. Jika
dalam beberapa contoh upaya untuk melakukan ini de-
ngan sarana kekerasan dan kekuasaan berhasil, efeknya
tidak bertahan lama. Para orang bijak yang mencoba
merebut hati manusia, dan menunjukkan melalui tela-
dan mereka bahwa ajaran yang mereka ikuti menuntun
pada keselamatan manusia, memiliki kesuksesan besar
dalam memenuhi tujuan mereka. Di anak benua India,
para Sufi dan Syekh melakukan hal yang paling ba-
nyak untuk menyalakan lampu Islam dan menerangi
hati manusia dengan cahaya Islam. Orang-orang bijak

ini tidak menggunakan paksaan untuk menerapkan

436



17. Jibad

syariat Islam, juga tidak memiliki sumber daya ter-
sebut. Kehidupan Nabi Suci sendiri menunjukkan
bahwa untuk mereformasi masyarakat yang merosot,
beliau menunjukkan kesabaran, kerendahan hati, dan

tawaduk, serta merevolusinya.” (Harian /mroz, Lahore,

Pakistan, 9 November 1964)

11. Mendiang Raja Faisal dari Arab Saudi

Tokoh internasional yang terkenal ini menyatakan:

“Saudara-saudara yang terhormat! Kalian semua telah
dipanggil untuk mengangkat panji jihad di jalan Allah.
Jihad bukan sekadar mengambil senjata atau mengang-
kat pedang. Jihad adalah mengajak kepada Kitab Allah
dan Teladan Nabi, berpegang teguh padanya, dan tetap
padanya meskipun dalam kesulitan, kesusahan, dan
penderitaan dari segala jenis.” (Umm al-Qura, Makkah,
24 April 1965)

12. Maulavi Zahid al-Husaini:

“Ini adalah zaman jihad dengan pena. Hari ini, pena
telah menyebarkan banyak masalah. Orang yang mela-
kukan jihad dengan pena adalah mujahid terbesar hari
ini.” (Bulanan Khuddam-ud-Din, Lahore, 1 Oktober
1965)

13. Allamah Abdul Haqq Haqqani

Dalam tafsir Al-Qur’an-nya, beliau menulis:

437



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Di zaman ini, berdebat dan berargumen dengan
orang-orang sesat juga merupakan jihad.” (Zafsir
Hagqani, vol. iv, hal. 112)

14. Asy-Syekh Muhammad Amin:
“Secara umum diketahui bahwa mujahid harus me-
merintahkan semua hal yang baik dan melarang hal-hal

yang jahat.” (Radd al-Muhtar, vol. iii, hal. 236)

15. Allamah al-Qastalani

Tercatat tentang ulama klasik ini:

“Beliau menganggap jihad melawan hawa nafsu

sendiri dan melawan setan sebagai jihad yang paling

besar.” (Irsyad as-Sari fi Syarh al-Bukhari, vol. v, hal. 37)

16. Maulavi Haidar Zaman Siddigqi:

“Demikian pula, dalam Hadis mengucapkan ke-
benaran kepada penguasa yang zalim disebut jihad
yang paling besar.... Oleh karena itu penyebaran ilmu
agama, pendirian madrasah, dan setiap tugas lain yang

dilakukan untuk mendukung iman, termasuk dalam

jihad.” (Islam Ka Nazariyya Jihad, hal. 128)
17. Ghulam Ahmad Pervez

Dalam tafsir Al-Qur’an-nya, pemikir agama dari Lahore ini

menulis:

438



17. Jibad

“Jihad berarti jerih payah dan perjuangan. Al-Qur’an
telah memperjelas makna sejatinya dengan meng-
gunakan kata guud (duduk) sebagai lawan katanya:
‘Tidaklah sama antara mukmin yang duduk (diam)...”
Oleh karena itu jihad berarti tindakan....

“Jihad orang mukmin sejati mencakup tindakan ter-
kecil, hingga perbuatan pengorbanan tertinggi. Tahap
terakhir dari pengerahan tenaga ini adalah di mana ma-
nusia mempertaruhkan nyawanya yang berharga untuk

bergabung dalam pertempuran melawan kebatilan.”

(Muarif al-Quran, vol. iv, hal. 481)

18. Profesor Khurshid Ahmad dari Islamic Foundation
Pada konferensi dialog Kristen-Muslim yang diadakan pada

tahun 1976, Khurshid Ahmad, yang pada saat itu menjabat

sebagai Direktur Jenderal Islamic Foundation, Leicester, Inggris,

memberikan komentar berikut tentang jihad:

“Bagi umat Islam, jihad merupakan upaya untuk
berjuang secara sungguh-sungguh dan tanpa henti
untuk memenuhi kehendak Ilahi dalam kehidupan
manusia. Jihad mengambil banyak bentuk. Bentuk
pertama adalah perjuangan melawan diri sendiri untuk
menundukkan nafsu ammarah [nafsu rendah manusia]
dan menundukkannya pada kehendak Ilahi. Jihad juga
berarti berjuang untuk menyebarkan firman Tuhan,
untuk membagikannya kepada orang lain, dan di sini

dalam rumusan figh, jihad memiliki tempat penting

439



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dalam hubungan antara negara Islam dengan negara
non-Muslim. Jihad bukan semata-mata perang, karena
ia melibatkan pertama-tama upaya damai, tetapi pe-
rang jelas memiliki tempatnya dalam spektrum jihad
dalam arti luas.

“Perang agresi dikesampingkan oleh Islam karena
Islam datang untuk mengakhiri agresi dan menegak-
kan perdamaian. Tetapi perang defensif dan adil adalah
prinsip-prinsip yang diterima dalam hukum internasi-
onal dan hubungan internasional, dan Islam sepenuh-
nya mengakuinya.” (International Review of Mission,
Oktober 1976, vol. Ixv, no. 260, hal. 451-452. Lihat
juga publikasi Islamic Foundation sendiri tentang ke-
lanjutan ini sebagai buku Christian Mission and Islamic

Dawah, 1982, hal. 93-94)

19. Dr. T. B. Irving

Islamic  Perspectives —  Studies in honour of Maulana
Maudoodi, disunting oleh Khurshid Ahmad dan Zafar Ishaq
Ansari, dan diterbitkan oleh Islamic Foundation, Inggris, ada-
lah kumpulan artikel oleh berbagai cendekiawan agama Islam,
yang disusun sebagai penghormatan kepada Maulana Maududi.
Artikel oleh Dr. T. B. Irving menyebutkan lima rukun Islam dan

kemudian menambahkan:
“Satu poin lagi mungkin perlu disebutkan: Jihad atau
‘perjuangan’ atau ‘bersungguh-sungguh’ secara spiritual

bukanlah salah satu dari Lima Rukun Islam. Dalam

440



17. Jibad

terjemahan yang tepat itu tidak berarti ‘perang suci’ ke-

cuali melalui perluasan makna, tetapi maknanya telah

direndahkan menjadi arti ini, yang merupakan peng-

gunaan jurnalistik.” (Islamic Perspectives, diterbitkan

oleh Islamic Foundation, Inggris, 1979, hal. 132)

(Catatan: Referensi 18 dan 19 di atas telah dikutip dalam
bahasa Inggris aslinya [dalam teks sumber].)

JIHAD DAN PERANG TIDAK SINONIM

Al-Qur’an menggunakan kata jihad dan gital (pertempuran
atau perang) untuk mengartikan hal-hal yang berbeda. “Jihad di
jalan Allah” dan “berperang (gital) di jalan

Allah” tidak memiliki makna yang sama. Kami mengutip di

bawah ini dari para teolog Muslim untuk membuktikan hal ini:

20. Maulavi Muhammad Hasan dari Rampur
Seorang pengikut terkemuka dari Maulavi Muhammad

Ismail Syahid yang terkenal, beliau menulis:

“Perang bukanlah jihad. Perang disebut giza/, dan itu
hanya muncul sesekali. Jihad adalah berjuang untuk
menyebarluaskan firman Allah, dan ini berlangsung
untuk waktu yang lama. Hanya kesalahpahaman Anda
sajalah yang membuat Anda menyebut gital sebagai
jihad.” (Sawanih Ahmadi, hal. 108)

441



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

21. Maulavi Charagh Ali
Dalam karya besar bahasa Inggrisnya tentang jihad yang di-
terbitkan pada tahun 1884, ulama rasionalis terkenal, Maulavi

Charagh Ali, menulis:

“Jihad tidak berarti mengobarkan perang.... Saya
tidak bermaksud membantah bahwa Al-Qur’an tidak
memuat perintah untuk bertempur atau mengobarkan
perang. Ada banyak ayat yang memerintahkan peng-
ikut Nabi untuk melakukan perang defensif, tetapi
bukan perang agresi. Kata-kata gatal dan gital dengan
jelas menunjukkan hal ini.” (fibad, edisi diterbitkan
oleh Karimsons, Karachi, 1977, Lampiran A, hal. 192;
kutipan diambil dari bahasa Inggris asli.)

22. Sayyid Sulaiman Nadawi
Teolog yang menyusun Sirat an-Nabi (Riwayat Hidup Nabi

Suci) yang terkenal karya Shibli ini, menulis:

“Jihad umumnya diartikan sebagai gita/ dan per-
tempuran, tetapi pembatasan makna ini sepenuhnya
salah.... Ini berarti berjuang dan berusaha. Makna ter-
minologinya juga dekat dengan ini, yaitu melakukan
segala jenis perjuangan dan pengerahan tenaga untuk
supremasi, penyebaran, dan pembelaan kebenaran,
untuk berkorban, untuk menggunakan di jalan Allah
semua sumber daya fisik, materi, dan mental yang telah

Dia berikan kepada hamba-hamba-Nya, sedemikian

442



17. Jibad

rupa sehingga mengorbankan nyawa sendiri dan nya-
wa keluarga serta bangsanya. Menentang upaya para
penentang kebenaran, menggagalkan rencana mereka,
membalas serangan mereka, dan bersiap untuk meme-
rangi mereka di medan pertempuran juga merupakan
jihad. Sayangnya, para penentang kami telah mereduksi
cakupan dari makna hakiki yang penting dan luas ini,
yang tanpanya tidak ada gerakan di dunia yang telah
atau dapat berhasil, menjadi sekadar perang dengan
musuh-musuh Islam. Perlu di sini untuk menghilang-
kan kesalahpahaman tersebut, yaitu, bahwa kebanyak-
an orang berpikir bahwa jihad dan giza/ adalah sino-
nim. Ini tidak demikian.... Yang satu umum dan yang
lain khusus, yaitu setiap jihad bukanlah gizal, tetapi di
antara berbagai jenis jihad, salah satunya adalah gita/
atau memerangi musuh.” (Sirat an-Nabi, vol. v., hal.

199-201)

23. Maulavi Zafar Ali Khan:
“Jika umat Islam, selama periode pemerintahan dan
kekuasaan mereka, pernah mengangkat pedang untuk
memperluas wilayah mereka dan menjadikan orang

lain budak, ini tidak ada hubungannya dengan jihad.”
(Zamindar, Lahore, 14 Juni 1936)

443



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

24. Ghulam Ahmad Pervez:
“Qital juga termasuk dalam jihad. Seseorang dapat
mengatakan bahwa itu adalah tahap terakhir dari
jihad. Jelas dari sini bahwa jihad tidak selalu berarti

gital. Seluruh kehidupan seorang mukmin sejati adalah

jthad.” (Muarif al-Quran, vol. iv, hal. 488)

25. Sayyid Abul A’la Maududi

Beliau menyatakan pendapatnya sebagai berikut:

i. “Dalam terminologi Syariat, gita/ dan jihad adalah dua
hal yang berbeda. Qital diterapkan pada usaha militer yang di-
lakukan melawan tentara musuh. Jihad diterapkan pada upaya
total yang dikerahkan oleh seluruh bangsa untuk keberhasilan
tujuan dimulainya perang tersebut. Selama perjuangan ini, gizal
mungkin berhenti pada waktu-waktu tertentu, dan mungkin
juga ditangguhkan. Tetapi jihad berlanjut hingga waktu ketika
tujuan dimulainya jihad itu tercapai.” (Surat kabar Mashrig,
Lahore, 12 Oktober 1965)

ii. “Jihad berarti bukan hanya bertempur dengan senjata,
tetapi diterapkan secara kolektif pada seluruh perjuangan yang
dilakukan untuk keberhasilan dalam perang. Medan pertem-
puran hanyalah salah satu dari banyak front perjuangan ini.”

(Surat kabar Kobistan, Lahore, 18 September 1965)

444



17. Jibad

17.3.Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

tentang jihad

I. JJIHAD MENURUT HAZRAT MIRZA

1.

“Harus diketahui bahwa kata jihad berasal dari jubd, dan
berarti berjuang. Kata ini kemudian secara metaforis dite-
rapkan pada perang-perang agama.” (Government Angrezi
aur Jihad, hal. 3)

“Mengenai sarana dan pengaturan yang digunakan, baik
untuk perang fisik maupun perang spiritual, apakah
pertempuran itu dengan pedang atau dengan pena, ayat
berikut cukup untuk petunjuk kita: ‘Persiapkanlah untuk
menghadapi mereka [musuh] kekuatan apa saja yang kamu
sanggupi’ [Al-Qur’an 8:60]. Dalam ayat ini Tuhan membe-
ri kuasa kepada kita untuk menggunakan melawan musuh
semua sarana yang sesuai, dan menggunakan metode yang
kita anggap terbaik dan paling efektif.” (Majmua Ishtiharat,
vol. i, hal. 360)

“Waktu ini juga adalah waktu untuk sejenis jihad. Saya ter-
jaga sampai di penghujung jam 3 pagi. Setiap orang harus
mengambil bagian dalam hal ini, dan untuk kebutuhan
agama serta tugas-tugas keagamaan mereka harus mencu-
rahkan siang dan malam.” (Malfuzat, Bagian IV, hal. 196)
“Ini adalah zaman perang spiritual. Pertempuran dengan
setan sedang berlangsung. Setan sedang menyerang ben-
teng Islam dengan semua senjata dan tipu dayanya. Ia
ingin mengalahkan Islam. Tetapi Tuhan telah mendirikan
Gerakan ini untuk mengalahkan setan dalam pertempuran

terakhirnya pada saat ini.” (Malfuzat, Bagian V, hal. 25)

445



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

II.

“Jihad zaman ini justru adalah untuk menyebarkan Islam
dan menyanggah tuduhan para kritikus [terhadap Islam],
untuk menyebarkan keindahan agama yang benar, Islam, di
dunia, dan untuk memanifestasikan kebenaran Nabi Suci
kepada dunia. Inilah jihad, sampai Tuhan menghasilkan
keadaan yang berbeda di dunia.” (Surat oleh Hazrat Mirza
dikutip dalam Rubani Khaza'in, vol. 17, hal. 17)

“Para misionaris Kristen telah memulai perang yang berba-
haya melawan Islam. Di medan pertempuran, mereka telah
keluar dengan tombak yaitu pena, bukan dengan pedang
dan meriam. Jadi senjata yang dengannya kita harus mema-
suki medan, adalah pena dan hanya pena. Kami meyakini
bahwa adalah kewajiban setiap Muslim untuk bergabung
dalam pertempuran ini.” (Malfuzat, Bagian I, hal. 217)
“Di zaman kita pena telah diangkat melawan kita. Dengan
penalah kita telah dibuat sakit dan menderita. Sebagai

tanggapan atas hal ini, pena adalah hal yang menjadi senja-

ta kita.” (Malfuzat, Bagian 1, hal. 44)

HAZRAT MIRZA TENTANG JIHAD DENGAN

PEDANG

1.

446

“Harus diketahui bahwa Al-Qur’an Suci tidak secara se-
wenang-wenang memberikan perintah untuk berperang.
la memberikan perintah untuk berperang hanya melawan
orang-orang yang menghalangi orang lain untuk beriman
kepada Tuhan, dan menghentikan mereka dari menaati
perintah-perintah-Nya dan menyembah-Nya. Ia mem-

berikan perintah untuk berperang melawan mereka yang



17. Jibad

menyerang umat Islam tanpa sebab, mengusir mereka dari
rumah dan negeri mereka, dan mencegah orang-orang
menjadi Muslim. Merekalah orang-orang yang terhadap-
nya Tuhan murka, dan umat Islam harus memerangi mere-
ka jika mereka tidak berhenti.” (Nur al-Hag, vol. i, hal. 46)
“Singkatnya, pertempuran Islam hanya terbagi dalam tiga
kategori: untuk pembelaan diri; untuk hukuman, yaitu
darah dibayar darah; untuk menegakkan kebebasan, yaitu
untuk mematahkan kekuatan mereka yang membunuh
orang-orang yang masuk Islam. Karena tidak ada arahan
untuk memaksa seseorang masuk ke dalam iman dengan
cara paksaan dan ancaman pembunuhan, maka sangatlah
sia-sia dan tidak ada gunanya menunggu Mahdi atau Al-
Masih yang menumpahkan darah, karena tidak mungkin
orang seperti itu bisa datang, bertentangan dengan ajaran
Al-Qur’an, dan menjadikan orang-orang masuk Islam de-
ngan pedang.” (Masih Hindustan Main, hal. 18-19)

“Kita diperintahkan bahwa kita harus membuat jenis
persiapan yang sama untuk menghadapi orang-orang ka-
fir sebagaimana yang mereka lakukan untuk menghadapi
kita. Atau bahwa kita memperlakukan mereka sebagaima-
na mereka memperlakukan kita, dan selama mereka tidak
mengangkat pedang melawan kita, kita tidak mengangkat
pedang untuk melawan mereka sampai saat itn.” (Hagiqat
al-Mahdi, hal. 28)

“Pada masa-masa awal Islam, perang defensif dan pertem-
puran fisik juga diperlukan karena mereka yang mendak-

wahkan Islam dijawab pada masa itu, bukan dengan alasan

447



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

dan argumen, melainkan dengan pedang. Jadi sebagai ba-
lasan, pedang, mau tidak mau harus digunakan. Tetapi di
masa-masa ini pedang tidak digunakan sebagai jawaban,
melainkan pena dan argumen digunakan untuk mengkritik
Islam. Inilah alasan mengapa, di zaman ini, Tuhan meng-
hendaki agar pekerjaan pedang dilakukan dengan pena,
dan para penentang dikalahkan dengan memerangi mereka
melalui tulisan. Oleh karena itu tidak tepat sekarang bagi si-
apa pun untuk menjawab pena dengan pedang.” (Malfuzat,
Bagian I, hal. 59)

17.4.Mengapa Hazrat Mirza harus menjelaskan

448

makna Jihad

Dari banyak keberatan terhadap Islam yang diajukan oleh
para misionaris Kristen, salah satunya adalah bahwa Islam
telah menyebar dengan pedang. Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad harus menjawab kritik ini, sebagaimana tulisan
beliau:

“Sebagian besar misionaris Kristen zaman ini secara keliru
menuduh bahwa Islam telah disebarkan dengan paksaan
dan pedang. Sayangnya, para kritikus semacam itu tidak
merenungkan ajaran-ajaran Al-Qur’an yang mengatakan...
‘“Tidak ada paksaan dalam agama’; dan ‘berdebatlah dengan
orang-orang Kristen dengan hikmah dan nasihat yang
baik’, bukan dengan kekerasan; dan ‘orang-orang yang
beriman adalah mereka yang menahan amarahnya’, mereka
memaafkan serangan orang-orang yang zalim, dan tidak

menjawab dengan cara yang busuk. Mungkinkah Tuhan



il.

17. Jibad

seperti itu mengajarkan bahwa kalian harus membunuh
orang-orang yang mengingkari agama kalian, merampas
harta benda mereka, dan menghancurkan rumah-rumah
mereka?...

“Ini adalah pandangan Maulavi yang bodoh dan
pendeta yang dungu, dan tidak memiliki dasar. Oleh
karena itu, Tuhan, Penegak jalan yang benar, Yang
tidak membiarkan kebenaran menjadi sia-sia, dengan
mengutus hamba yang rendah ini di zaman ini, ber-
maksud menghapus tuduhan jihad dari Islam, dan
menunjukkan kepada orang-orang bahwa Islam tidak
bergantung pada paksaan dan pedang untuk kemaju-
annya, melainkan memengaruhi hati dengan kekuatan
rohaninya.... Oleh karena itu adalah kezhaliman belaka
untuk menisbahkan jihad [dalam arti perang] dan pak-
saan kepada Islam.” (Majmu’a Ishtiharat, vol. ii, hal.
125-127, catatan kaki)

“Harus ditekankan dengan kuat kepada pemerintah bahwa
umat Islam India adalah rakyat yang setia, karena beberapa
orang Inggris yang kurang informasi, terutama Dr. Hunter,
Presiden Komisi Pendidikan, dalam bukunya yang terke-
nal, bersikeras bahwa umat Islam bukanlah orang-orang
yang benar-benar mengharapkan kebaikan bagi pemerin-
tah Inggris, dan menganggap wajib untuk melakukan jihad

melawan Pemerintah.” (Barahin Abhmadiyya, Bagian 111,
hal. 68)

449



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

450

Karena gagasan tentang jihad yang disebarkan di kalangan
masyarakat oleh para Maulavi bertentangan dengan Al-
Qur’an Suci, sangatlah penting untuk menjelaskan makna
hakiki yang benar:

“Harus diingat bahwa konsep yang ada dalam benak Ulama
masa kini, dan cara mereka menjelaskan masalah ini kepada
orang-orang, tentu saja tidak benar, dan hasilnya tidak lain
adalah bahwa mereka menghasilkan karakeeristik seperti
binatang buas pada orang-orang dengan pidato-pidato
mereka yang berapi-api, dan merampas semua kebajikan
kemanusiaan yang baik dari mereka. Demikianlah yang
terjadi. Dan saya tahu dengan pasti bahwa dosa dari semua
pembunuhan yang zhalim yang dilakukan oleh orang-orang
bodoh dan berapi-api ini, yang tidak menyadari mengapa
Islam harus melakukan pertempuran di masa-masa awal,
ada di leher para Maulavi ini yang secara diam-diam meng-
ajarkan hal-hal yang mengarah pada pertumpahan darah
yang mengerikan.” (Government Angrezi aur Jihad, hal. 7)
Mengomentari pembunuhan dua orang Inggris oleh seo-
rang Muslim fanatik, beliau berkata:

“Pembunuhan dua orang Inggris ini — apakah ini
jihad? Orang-orang tidak berguna seperti itu telah
memberi kesan buruk pada Islam. Apa yang seharusnya
dia lakukan adalah memperlakukan mereka dengan
cara yang sangat baik sehingga mereka akan menjadi
Muslim dengan melihat akhlakul karimahnya.... Kapan
pun saya mendengar tentang orang-orang seperti itu,

saya sangat sedih, jelaslah mereka telah menyimpang



iil.

17. Jibad

begitu jauh dari Al-Quran Suci, dan meyakini pem-
bunuhan orang-orang yang tidak bersalah sebagai amal
shaleh” (*Malfuzat*, Bagian II, hal. 49-50)

“Di sini kami juga harus mengatakan dengan penyesalan
bahwa, sama seperti di satu sisi para Maulavi yang bodoh
telah menyembunyikan makna jihad yang sebenarnya, dan
telah mengajarkan pembunuhan dan penjarahan kepada
orang-orang, dengan mengistilahkannya sebagai jihad, di
sisi lain para pendeta Kristen telah melakukan hal yang
persis sama. Mereka telah menerbitkan ribuan eksemplar
buku dalam bahasa Urdu, Pashto, dll., dan mempropa-
gandakan di seluruh India, Punjab, dan Perbatasan bahwa
Islam disebarkan dengan pedang, dan menghunus pedang
adalah Islam. Hasilnya adalah bahwa orang-orang, yang
menemukan dua kesaksian yang saling menguatkan, yakni
dari para Maulavi dan dari para pendeta, telah berkembang

dalam hawa nafsu primitif mereka.” (Government Angrezi

aur Jihad, hal. 9)

Para Maulavi percaya bahwa Mahdi akan muncul di zaman
akhir untuk membunuh orang-orang kafir. Karena Hazrat
Mirza Ghulam Ahmad mengaku sebagai Mahdi, beliau
harus menyoroti masalah jihad di masanya, dan menun-
jukkan bahwa mereka salah dalam konsep mereka:
“Renungkanlah hadis dalam Bukhari di mana, mengenai
Al-Masih yang Dijanjikan, tertulis: yaziul-harb, yakni, ke-
tika Al-Masih datang dia akan mengakhiri perang-perang
agama.” (Government Angrezi aur Jihad, hal. 15)

451



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

iii.

452

“Sangat penting bagi saya untuk memberitahu pemerintah
Inggris mengenai keyakinan tentang Mahdi yang dipegang
oleh sekte Wahabi, yang dikenal sebagai Ahl-i Hadits, yang
mana Maulavi Muhammad Husain Batalvi menganggap
dirinya sebagai pemimpinnya, dan keyakinan dalam hal
ini yang dipegang oleh saya dan pengikut saya. Akar dari
semua perselisihan dan permusuhan timbal balik ini adalah
bahwa saya tidak percaya pada Mahdi semacam itu, dan
karena itu orang-orang ini menganggap saya sebagai kafir,
dan saya memandang mereka sebagai orang yang keliru.
Jadi saya berikan di bawah ini keyakinan orang-orang ini
tentang Mahdi dibandingkan dengan keyakinan saya.”
(Hagiqat al-Mahdi, hal. 3)

“Adapun keyakinan saya, sama seperti keyakinan itu be-
nar, keyakinan itu diberkati, dan bersih dari kerusakan.
Setiap orang yang berakal sehat dapat menyadari bahwa
keyakinan kami — bahwa tidak akan datang Mahdi atau
Al-Masih yang akan membuat bumi merah dengan darah,
yang pencapaian besarnya adalah memaksa orang-orang
untuk menjadi Muslim — adalah keyakinan yang bagus
dan baik yang sepenuhnya didasarkan pada prinsip-prinsip
perdamaian dan kelembutan. Dari keyakinan-keyakinan
ini, tidak ada penentang yang dapat menuduh Islam me-
lakukan paksaan, seseorang juga tidak harus berperilaku
terhadap manusia dengan cara seperti binatang buas tanpa
alasan, juga tidak menodai akhlak seseorang, dan orang-

orang yang memegang keyakinan ini juga tidak menjalani



17. Jibad

kehidupan munafik di bawah pemerintahan agama yang
berbeda.” (ibid., hal. 10-11)

iv.  “Orang-orang ini begitu bersikeras pada keyakinan mereka
tentang jihad, yang sepenuhnya salah dan bertentangan
dengan Al-Qur’an dan Hadis, sehingga orang yang tidak
menerimanya, dan menentangnya, dicap dajjal [anti-Kris-
tus] oleh mereka, dan mereka menyatakan juga “halal da-
rahnya”. Saya juga telah berada di bawah vonis ini untuk

waktu yang lama.” (Government Angrezi aur Jihad, hal. 7)

17.5.Jihad dan Pemerintah Inggris
I. PANDANGAN MUSLIM TERKEMUKA PADA MASA
ITU
1. Sayyid Ahmad Barelvi (w. 1831)

Beliau adalah pemimpin militer dan agama Muslim yang
berperang melawan kekuasaan Sikh di Barat Laut India, dan
dianggap sebagai mujaddid abad ketiga belas hijriah. Tercatat

mengenainya:

“Ketika beliau pergi untuk melakukan jihad melawan
orang-orang Sikh, seorang pria bertanya kepadanya:
‘Mengapa engkau pergi begitu jauh untuk berjihad
melawan orang-orang Sikh, padahal orang Inggris
memerintah negeri ini dan mereka adalah orang yang
mengingkari Islam. Lakukanlah jihad melawan mereka
di setiap rumah dan rebutlah India dari mereka; jutaan

orang akan mendukung dan menolongmu’....

453



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Beliau menjawab: Pemerintah Inggris mungkin
pengingkar Islam, tetapi mereka tidak menindas umat
Islam, juga tidak mencegah umat Islam dari kewajib-
an agama dan ibadah. Karena alasan apa kemudian
kita bisa berjihad melawan mereka? dan tanpa alasan
menumpahkan darah kedua belah pihak?, Itu berten-
tangan dengan prinsip-prinsip agama.” (Musalmanon
Ka Roshan Mustaqbil, oleh Sayyid Tufail Ahmad, edisi
ke-3, 1940)

2. Sayyid Muhammad Ismail Syahid

Beliau adalah wakil dari Sayyid Ahmad Barelvi, dan me-

ninggal dalam pertempuran melawan orang-orang Sikh. Tertulis

mengenainya:

L.

il.

454

“Seorang pria bertanya, Mengapa Anda tidak memberi-
kan pernyataan jihad melawan Inggris? Beliau menjawab:
Sama sekali tidak wajib untuk berjihad melawan mereka.
Pertama, kita adalah rakyat mereka. Kedua, mereka tidak
mengganggu pelaksanaan syariat agama kita. Kita memiliki
segala jenis kebebasan di bawah pemerintahan mereka.
Faktanya, jika sesecorang menyerang mereka, umat Islam
harus memerangi penyerang itu dan jangan biarkan pe-
merintah dirugikan sedikit pun.” (Hayyat Tayyiba, biograh
oleh Mirza Hairat dari Delhi, edisi 1972, diterbitkan di
Lahore, hal. 364)

“Maulavi Ismail telah mengumumkan bahwa jihad tidak
sah melawan pemerintah Inggris dalam arti agama, kami

juga tidak memiliki perselisihan dengan mereka; kami



iil.

17. Jibad

hanya membalas dendam terhadap orang-orang Sikh demi
saudara-saudara kami’. Inilah sebabnya mengapa penguasa
Inggris tidak tahu apa-apa, dan tidak menghentikan persi-
apannya.” (ibid., hal. 201)

“Inilah alasan mengapa Maulavi Ismail dari Delhi, yang
memahami Al-Quran dan Hadis, dan mengamalkannya,
tidak berperang di negaranya India melawan Inggris, yang
di bawah perdamaian dan perlindungannya beliau hidup,
beliau juga tidak memerangi negara-negara bagian di ne-
geri ini. Di luar negeri ini, beliau memerangi orang-orang
Sikh yang mengganggu praktik keagamaan umat Islam,
yang melarang pengumandangan Azan dengan keras.”
(Al-Igtishad fi masail al-jihad, oleh Maulavi Muhammad
Husain Batalvi, diterbitkan 1876, hal. 49-50)

3. Maulana Sayyid Nazir Husain dari Delhi (w. 1902)

I

il.

Beliau adalah teolog Ah/-i Hadlits yang paling terkemuka.
Dalam sebuah fatwa, beliau menulis:
“Karena kriteria jihad tidak ada di negeri ini, melaku-
kan jihad di sini akan menjadi sarana kehancuran dan
dosa.”(Fatawa Naziriyyah, vol. iv, hal. 472)

Dicatat mengenainya:

“Dalam hal makna jihad yang sebenarnya, Sayyid
Nazir Husain dari Delhi tidak menganggap pembe-
rontakan tahun 1857 sebagai jihad dalam Islam. Beliau
menganggapnya scbagai ketidaksetiaan, pelanggaran

perjanjian, dan kerusakan, dan menyatakan berdosa

455



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

untuk mengambil bagian atau menolong di dalamnya.”
(Majalah Isha'at as-Sunnah, vol. vi, no. 10, Oktober
1883, hal. 288)

4. Maulavi Muhammad Husain Batalvi

Beliau adalah seorang pemimpin Ahl-i Hadits dan editor
Ishaat as-Sunnah, yang menentang Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad setelah pengakuannya sebagai Al-Masih yang Dijanjikan.

Dalam sebuah buku tentang jihad, beliau menulis:

“Muslim yang kurang informasi harus memeriksa im-
plikasi ini dan mengingatnya, dan tidak menganggap
berperang dengan setiap agama saingan karena kekafir-
annya sebagai jihad yang sah secara syariat. Berperang
dengan orang-orang yang damai atau terikat perjanjian
sudah pasti tidak bisa menjadi jihad yang sah, baik
secara nasional maupun agama, melainkan adalah
pemberontakan dan hasutan. Orang-orang Muslim
yang mengambil bagian dalam pemberontakan tahun
1857 adalah pendosa besar, dan menurut Al-Quran
dan Hadis mereka adalah pemberontak, pembuat keru-
sakan, dan orang jahat. Sebagian besar rakyat jelata di
antara mereka seperti binatang buas. Mereka yang di-
kenal sebagai tokoh terkemuka dan Ulama yang tidak
mengenal iman yang benar, atau kurang pemahaman.”

(Al-Igtishad fi masa’il al-Jihad, hal. 49)

456



17. Jibad

5. Nawab Siddiq Hasan Khan dari Bhopal

Beliau adalah seorang ulama Ah/-i Hadits terkemuka sekali-

gus pemimpin politik. Dalam bukunya Zarjuman-i Wahhabiyyat,

beliau menulis:

I

il.

iil.

iv.

“Buku ini ditulis untuk memberitahu pemerintah Inggris
bahwa tidak ada rakyat Muslim di India dan negara-negara
bagian India yang menaruh dendam terhadap kekuatan
besar ini.” (Edisi diterbitkan di Lahore, 1895, hal. 4)
“Khawatirlah terhadap orang-orang yang bodoh akan
ajaran agama mereka, yang ingin melenyapkan pemerintah
Inggris, dan mengakhiri perdamaian serta ketenangan saat
ini dengan kekacauan atas nama jihad. Ini adalah kebodoh-
an dan kedunguuan belaka.” (hal. 7)

“Selama pemberontakan [tahun 1857], beberapa raja dan
yang disebut nawab serta orang-orang kaya mengganggu
perdamaian dan ketenangan India atas nama jihad, dan
mereka mengobarkan api pertempuran hingga kekacauan
dan permusuhan mereka mencapai tingkat di mana wanita
dan anak-anak, yang tidak boleh dibunuh di bawah hukum
apa pun, dibantai tanpa pikir panjang. Jika ada yang mele-
paskan kerusakan seperti itu hari ini, dia juga akan menjadi
jenis pembuat masalah yang sama, dan dari awal hingga
akhir dia akan menodai nama Islam.” (hal. 15)

“Pada tahun 1875, Maulavi Muhammad Husain Batalvi...
memberikan jawaban bahwa jihad dan perang agama me-
lawan pemerintah Inggris di India, melawan Pemerintahan
yang telah memberikan kebebasan beragama, dilarang oleh

dan bertentangan dengan hukum Islam, dan orang-orang

457



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

yang mengangkat senjata melawan pemerintah Inggris di
India, atau melawan penguasa mana pun yang telah mem-
berikan kebebasan beragama, dan ingin melakukan jihad
agama, semuanya adalah pemberontak dan pantas men-
dapat hukuman. Kemudian Maulavi Muhammad Husain,
untuk mendukung klaim dan jawabannya, mengirimkan
fatwanya kepada semua Ulama Punjab dan bagian lain di
India, dan mempublikasikannya dengan baik. Beliau mem-
peroleh stempel dan tanda tangan persetujuan dari semua
Ulama Punjab dan India untuk mendukung fatwa bahwa
mengangkat senjata oleh Muslim India, dan jihad melawan
pemerintah Inggris di India, bertentangan dengan Sunnah

dan keimanan Jamaah monoteis.” (hal. 61)

6. Sultan Kekaisaran Turki (Utsmaniyah)

Sultan Kekaisaran Turki biasa dikenal sebagai Khalifatul

Muslimin (Kepala Umat Islam), dan diakui sebagai pemimpin

simbolis oleh sejumlah besar umat Islam. Sebuah buku sejarah

mencatat:

458

“Sultan Turki, yang merupakan Khalifatul Muslimin,
berterima kasih atas bantuan Inggris ini [selama perang
Krimea] dengan cara ini, bahwa pada tahun 1857 ke-
tika orang-orang Muslim dan Hindu India yang berpi-
kiran merdeka bergabung untuk melaksanakan perang
kemerdekaan melawan kekuasaan Inggris, Khalifah
menulis dan memberikan kepada Inggris sebuah fat-
wa yang menyatakan bahwa umat Islam India tidak

boleh memerangi Inggris karena Inggris telah terbukti



17. Jibad

menjadi pendukung dan simpatisan Kekhalifahan
Islam.” (Zarikh Aqwam Alam, Bagian I dan II, oleh
Murtaza Ahmad Khan, hal. 540)

7. Buku Hunter The Indian Musalmans

Pada tahun 1872, seorang cendekiawan dan pegawai sipil
Inggris di India, W. W. Hunter, menerbitkan sebuah buku yang
sekarang bersejarah berjudul 7he Indian Musalmans, di mana
ia memberikan pandangan dari berbagai sekte Islam mengenai
pertanyaan apakah umat Islam terikat kewajiban oleh agama
mereka untuk mengobarkan jihad perang melawan pemerintah

Inggris di India. Mengenai sekte Syiah, Hunter menulis:

“Pernyataan mereka saat ini tentang tidak adanya
kewajiban untuk memberontak adalah spontan, dan
ada baiknya pernyataan semacam itu telah dicatat.
Pernyataan ini datang kepada kita dengan stempel oto-
ritas tertinggi yang dapat diberikan oleh kaum Syiah
pada dokumen apa pun, dan akan mengikat secara

permanen pada seluruh penganut.” (hal. 121)

Mengenai kaum Sunni Hanafi, mahzab mayoritas, ia kemu-

dian menambahkan:

“Saya sekarang beralih ke Keputusan Formal dari sek-
te yang lebih besar. Kaum Sunni, karena mereka adalah
golongan Muslim India yang paling banyak, maka

belakangan ini mereka yang paling menonjol dalam

459



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

menyatakan bahwa mereka tidak berada di bawah ke-
wajiban agama untuk mengobarkan perang melawan
Ratu. Untuk tujuan itu mereka telah memperoleh dua
set Keputusan Hukum yang berbeda, dan Masyarakat
Sastra Muhammadan Kalkuta telah menyimpulkan
seluruh pandangan Sunni tentang masalah ini dalam
sebuah pamflet yang ditulis dengan kuat.

““Para ahli fuqaha di Hindustan Utara secara implisit
menganggap India sebagai Darul-Harb, sehingga me-
reka menarik kesimpulan bahwa pemberontakan atas
dasar agama tidak diperlukan. Adapun para fuqaha
di Kalkuta menetapkan India sebagai Darul Islam,
dan karena itu menyatakan pemberontakan agama
sebagai perbuatan yang tidak sah.” (hal. 122) (7he
Indian Musalmans oleh W. W. Hunter, diterbitkan oleh
Trubner and Co., London, 1872, edisi kedua)

Dua fatwa (keputusan hukum) yang dirujuk di sini dibe-
rikan dalam terjemahan bahasa Inggris di Lampiran II dan III
dari 7he Indian Musalmans. Dalam fatwa pertama, pertanyaan

berikut diajukan:

“Apa Keputusan Anda, Wahai orang-orang berilmu
dan mufasir hukum Islam, dalam hal berikut: Apakah
Jihad sah di India, sebuah negara yang dulunya dipegang
oleh penguasa Muslim, dan sekarang dipegang di ba-
wah kekuasaan pemerintah Kristen, di mana Penguasa

Kristen tersebut sama sekali tidak mengganggu rakyat

460



17. Jibad

Muslimnya dalam Ritual-ritual yang ditentukan oleh
Agama mereka, seperti Shalat, Puasa, Haji, Zakat,
Shalat Jumat, dan Jemaah, dan memberi mereka per-
lindungan dan kebebasan penuh dalam hal-hal di atas
dengan cara yang sama seperti yang akan dilakukan oleh
Penguasa Muslim, dan di mana rakyat Muslim tidak
memiliki kekuatan dan sarana untuk berperang dengan
penguasa mereka; sebaliknya, ada setiap kemungkinan
perang, jika dikobarkan, berakhir dengan kekalahan,
dan dengan demikian menyebabkan penghinaan ter-

hadap Islam.”

Fatwa yang diberikan atas pertanyaan ini, tertanggal 17 Juli
1870, adalah sebagai berikut:

“Kaum Muslim di sini dilindungi oleh orang-orang
Kristen, dan tidak ada Jihad di negara di mana perlin-
dungan diberikan, karena tidak adanya perlindungan
dan kebebasan antara Kaum Muslim dan Orang-orang
Kafir adalah esensial dalam perang agama, dan kondi-
si itu tidak ada di sini. Selain itu, diperlukan adanya
kemungkinan kemenangan bagi Kaum Muslim dan
kejayaan bagi orang-orang India. Jika tidak ada ke-

mungkinan seperti itu, Jihad itu tidak sah.”
Fatwa ini memuat stempel dari orang-orang berikut: Maulavi
Ali Muhammad, Maulavi Abdul Hai, Maulavi Fazlullah,

Muhammad Naim, dan Maulavi Rahmatullah, semuanya dari

461



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Lucknow, Maulavi Qutbuddin dari Delhi, Maulavi Lutfullah
dari Rampur, dan lain-lain. Lihat halaman 218-219 dari 7he
Indian Musalmans.

Dalam fatwa kedua, yang diberikan oleh Maulavi Karamat

Ali dari Calcutta Mubammadan Society, pertama-tama ditentukan
bahwa India adalah Darul Islam, dan kemudian ditambahkan:

“Pertanyaan kedua adalah, ‘Apakah sah di Negara ini
untuk melakukan Jihad atau tidak.” Ini telah diselesai-
kan bersama dengan yang pertama. Karena jihad sama
sekali tidak dapat dilakukan secara sah di dalam Daru/
Islam. Ini begitu jelas sehingga tidak memerlukan ar-
gumen atau otoritas untuk mendukungnya. Sekarang,
jika ada orang malang yang tersesat, karena nasib
buruknya, mengobarkan perang melawan Kekuasaan
yang Memerintah di Negara ini, India Inggris, perang
semacam itu akan dengan tepat dinyatakan sebagai
pemberontakan; dan pemberontakan dilarang keras
dalam Hukum Islam. Oleh karena itu perang semacam
itu juga akan tidak sah; dan jika ada orang yang me-
ngobarkan perang semacam itu, Muslim akan terikat
untuk membantu Penguasa mereka, dan, bersama
dengan Penguasa mereka, untuk memerangi pembe-

rontak semacam itu.” (ibid., hal. 219)

462



17. Jibad

II. KUTIPAN DARI BUKU SEJARAH TERBARU

Dr. Barbara Daly Metcalf dari A.S. telah menulis buku
berjudul Islamic Revival in British India, 1860-1900, yang di-
terbitkan oleh Princeton University Press, Princeton (1982),
berdasarkan karya penelitian doktoralnya. Di berbagai tempat
dalam buku ini, pandangan para teolog Muslim terkenal dan
tokoh-tokoh terkemuka abad lalu telah diberikan mengenai
masalah jihad dalam kaitannya dengan pemerintahan Inggris di

India. Beberapa kutipan diberikan di bawah ini.

1. Kaum Deobandi

Mengenai sikap dan cara perilaku para pemimpin sekolah
Deoband, tertulis tentang salah satu pendirinya, Rasyid Ahmad
Gangohi:

“Lebih jauh, Rasyid Ahmad menyetujui beralih kepada
pemerintah untuk bantuan dalam perselisihan dengan
orang-orang Hindu. ‘Jangan berperang dan mati [un-
tuk merebut kembali situs masjid dari orang Hindu],
tulisnya, ‘tetapi beralihlah kepada pemerintah.” Kaum
Deobandi memastikan bahwa mereka menyesuaikan
diri dalam segala hal dengan sikap loyalitas. Rasyid
Ahmad, karena alasan ini, menolak untuk menerima
hibah 5.000 Rupee setahun dari Syah Afghanistan ka-
rena takut bahwa hubungan politik mungkin dicurigai.
Dan sekolah itu merayakan acara-acara seremonial se-
perti penobatan dengan kemegahan yang pantas, dan

memperingati masa-masa krisis, seperti sakit terakhir

463



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Ratu Victoria, dengan doa dan pesan yang sesuai.” (hal.

154-155)

2. Nawab Siddiq Hasan Khan

Pandangannya telah dikutip di atas dari bukunya Zarjuman
al-Wahhabiyyah. Buku ini digambarkan sebagai berikut oleh Dr.
Metcalf:

“Setelah Pemberontakan [tahun 1857]... beberapa
di antara orang Inggris masih takut bahwa umat Islam
akan sekali lagi menggunakan peperangan terbuka,
sebagaimana yang telah mereka lakukan pada tahun
1830-an. Mereka yang berpendapat demikian melihat
Abl-i Hadlits sebagai pewaris tradisi jihad dan menunjuk
Nawab Siddiq Hasan Khan sebagai pengusung utama-
nya. Tetapi jauh dari mengobarkan jihad, beliau telah
menulis Zarjuman-i Wahhabiyyat untuk membuktikan
bahwa Ahl-i Hadlits itu setia. Beliau mengutip testimo-
ni Lord Northbrook terhadap loyalitas Muslim. Beliau
menunjukkan bahwa Bhopal telah membantu Inggris
dalam perang di Mesir. Beliau mengutip, sebagaimana
dilakukan semua penulis tentang subjek ini, kewajib-
an umat Islam untuk menerima penguasa yang telah
memberikan keamanan dan yang dengannya seseorang

telah membuat perjanjian.” (hal. 279)

464



17. Jibad

3. Deputi Nazir Ahmad

Beliau adalah seorang tokoh sastra terkenal pada masa itu
yang juga menerjemahkan Al-Qur'an ke dalam bahasa Urdu.
Sikapnya dicatat sebagai berikut:

“Beliau mengejek mereka yang meniru pakaian dan
tata krama Inggris. Namun beliau dengan antusias me-
rangkul pemerintahan Inggris, menulis panjang lebar

selama tahun 1870-an untuk menyangkal legitimasi

jihad.” (hal. 332)

4. Sir Sayyid Ahmad Khan (w. 1898)
Beliau dianggap sebagai salah satu pemimpin Muslim India
terbesar selama pemerintahan Inggris. Tentang pandangannya

tertulis:

“Secara bertahap beliau menjadi yakin bahwa peme-
rintahan Inggris akan bertahan lama, dan bahwa umat
Islam yang bersekutu dengannya akan setia pada agama
mereka sekaligus makmur. Beliau harus meyakinkan
sesama Muslim akan kebenaran posisi ini.... Kepada
Inggris beliau harus menunjukkan bahwa umat Islam
itu setia sekaligus penting bagi stabilitas pemerintah-
an mereka. Upaya-upayanya — jika bukan pemikiran
keagamaannya — disambut baik oleh banyak Muslim
pada zamannya.” (hal. 319)

465



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

III. ULAMA MENGGUNAKAN KATA ‘HARAM’
MENGENAI JTHAD

Hazrat Mirza dituduh telah menggambarkan mengharam-
kan jihad. Di bawah ini dikutip tulisan-tulisan beberapa Ulama
di mana mereka telah menggunakan kata haram dalam konteks

yang sama.

1. Maulavi Muhammad Husain Batalvi:

i.  “Berperang melawan pemerintah ini [yakni pemerintahan
Inggris di India] atau membantu mereka yang meme-
ranginya, meskipun mereka adalah salah seorang saudara
Muslim, adalah pengkhianatan yang nyata dan haram.”
(Al-Igtishad fi masa’il al-jibad, hal. 49)

ii. “Tidak diperbolehkan bagi umat Muslim untuk berperang,
atau membantu mereka yang berperang melawan pemerin-
tah mereka, apa pun agama pemerintah itu, bila mereka
bisa melaksanakan kewajiban agama dengan kebebasan di
bawah perdamaian dan hukumnya. Atas dasar ini, adalah
haram bagi umat Islam India untuk menentang, dan mem-
berontak terhadap, pemerintah Inggris.” (Ishaat as-Sunnabh,
vol. vi, no. 10, hal. 287)

2. Dr Sir Muhammad Igbal:

“Saya tidak mendukung perang, dan tidak ada
Muslim yang dapat mendukungnya dengan mengi-
ngat batasan-batasan yang diberlakukan oleh Syariat.
Menurut ajaran Al-Qur’an, hanya ada dua jenis ji-

had atau perang: defensif dan korektif. Dalam kasus

466



17. Jibad

pertama, hanya di bawah kondisi bahwa ketika umat
Islam diperlakukan secara zhalim dan diusir dari rumah
mereka, mereka diizinkan, bukan diperintahkan, untuk
mengangkat pedang.... Untuk perluasan wilayah, ada-
lah haram dalam Islam untuk melakukan perang, dan
juga haram untuk mengangkat pedang dalam penye-
baran keyakinan “ (Makatib Igbal, koleksi surat-surat
Igbal, Bagian I, hal. 203)

3. Sayyid Abul A’la Maududi:

“Tidak ada pembaharu sejati yang dapat memutus-
kan untuk mengadopsi hanya salah satu dari pedang
atau pena untuk pelaksanaan kerja reformasinya. Dia
membutuhkan keduanya untuk menyelesaikan tugas-
nya. Selama dakwah dan nasihat dengan lisan dapat
efektif dalam mengajarkan moralitas dan peradaban
kepada orang-orang, mengangkat pedang bukan hanya
tidak diizinkan, tetapi adalah haram.” (Al-fibad fil-
Islam, edisi ke-3, hal. 27)

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad menulis dengan nada yang
persis sama. Dalam sebuah puisi yang terkenal, beliau menulis:
Tinggalkanlah gagasan jihad pada saat ini, Wahai
kawan; Menyebarkan iman dengan perang dan gizal
(pertempuran) adalah haram sekarang,.
Tidak ada paksaan bagimu dari bangsa asing; ia tidak

melarangmu dalam hal shalat dan puasa.

467



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Al-Masih itu kini telah datang sebagai Imam Islam;
peperangan atas nama agama telah diakhiri.

Nabi Suci telah bersabda; bahwa Yesus akan menun-
da peperangan. Membayangkan bahwa seorang mahdi
akan datang untuk menumpahkan darah; dan mem-
perluas iman dengan membunuh orang-orang kafir.Ini
semua adalah kebohongan belaka, Wahai orang-orang
yang lalai; itu adalah fitnah, tanpa bukti, tanpa cahaya.

17.6.Pernyataan Hazrat Mirza tentang kesetiaan

468

pada pemerintahan Inggris

“Umat Islam yang bekerja di pemerintahan terus-menerus
berusaha membuktikan saya sebagai pengkhianat terhadap
pemerintah yang baik hati ini. Saya mendengar bahwa
upaya-upaya selalu dilakukan untuk melaporkan hal-hal
palsu tentang saya [kepada pemerintah], padahal Anda
tahu betul bahwa saya bukan orang yang berwatak pembe-
rontak.” (7iryaq al-Qulub, hal. 15 dari edisi pertama)
“Beberapa dari mereka [para penentang] menulis keluhan
palsu terhadap saya kepada pemerintah Inggris, dan mere-
ka mengajukan ini, mendandani diri mereka sebagai infor-
man, dan menyembunyikan permusuhan mereka.” (Anjam
Atham, hal. 68)

“Dalam bukunya ini, dia telah memberikan laporan ten-
tang keadaan saya, melalui jalan fitnah, dan telah menulis
bahwa saya adalah penyebar kekacauan dan musuh pe-
merintah, dan bahwa tanda-tanda pemberontakan dapat

dilihat dalam perilaku saya, dan bahwa dia yakin bahwa



17. Jibad

saya akan melakukan hal-hal seperti itu, dan bahwa saya
adalah penentang pemerintah.” (Nur al-Hag, Bagian 1,
hal. 24)(Rujukan di sini adalah kepada pendakwah Kristen
Pendeta Imad-ud-Din.)

“Harus disebutkan bahwa Dr. Clarke [seorang misionaris
Kristen penentang Islam] telah mengatakan dalam pernya-
taannya [di pengadilan], di beberapa tempat secara implisit
dan di tempat lain secara eksplisit, bahwa saya adalah ba-
haya bagi pemerintah Inggris.” (Kitab al-Barriyya, hal. 3)
“Mereka mencoba membalikkan pemerintah untuk me-
lawan saya. Pemerintah dapat dimaafkan sampai batas
tertentu jika berbalik melawan saya, karena pemerintah
bukan yang mengetahui hal gaib. Inilah sebabnya mengapa
saya sering harus mengirimkan memorial yang ditujukan
khusus kepada pemerintah, dan untuk memperkenalkan
sendiri keadaan saya kepada mereka, agar mereka menge-
tahui fakta yang sebenarnya dan benar.” (Malfuzat, Bagian
I, hal. 209)

Oleh karena itu, Sungguh mengherankan, para penentang

itu mula-mula memfitnah Hazrat Mirza Ghulam Ahmad de-

ngan membuat pengaduan palsu kepada pemerintah, bertindak

sebagai informan palsu, dan menuduh bahwa ia memberontak

terhadap pemerintah Inggris. Tetapi ketika beliau membersihkan

dirinya dari tuduhan ini, mereka mencoba menghasut orang-

orang melawannya dengan menuduhnya memuji pemerintah!

469



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

470



18. Fatwa-Fatwa Kafir

18. FATWA-FATWA
KAFIR

Catatan Penyusun. Satu argumen utama yang diajukan
oleh penentang kami adalah bahwa orang Ahmadi itu kafir ka-
rena para pemimpin berbagai kelompok Muslim telah mengelu-
arkan fatwa (keputusan hukum agama) terhadap mereka, yang
menggambarkan mereka sebagai kafir. Tetapi faktanya adalah
bahwa semua sekte ini juga telah mengeluarkan fatwa sejenis
terhadap satu sama lain. Fatwa-fatwa mereka menyatakan umat
Islam sebagai kafir atas dasar alasan yang paling sepele. Oleh
karena itu dengan argumen ini, setiap Muslim di dunia dapat
dibuktikan sebagai kafir! Bagian ini pertama-tama mengutip
contoh-contoh fatwa kafir yang dikeluarkan oleh berbagai sek-
te Sunni terhadap satu sama lain di masa sekarang. Kemudian
menunjukkan bahwa tokoh-tokoh agama Muslim besar dalam
sejarah semuanya dianiaya dan dicap kafir oleh para pemimpin
agama dan pemerintah Muslim pada masa mereka. Fakta bahwa
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad telah menjadi subjek perlakuan
serupa lebih merupakan indikasi kebenarannya, daripada mem-

buktikannya sebagai seorang kafir.

471



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Ghulam Ahmad Pervez dari Lahore adalah seorang pemikir
dan penulis Islam Pakistan yang terkenal, mewakili kecende-
rungan Ahl-i Quran, dan pendiri Idara Tulw™i-Islam (Lembaga
Fajar Islam). Dalam jurnal bulanan lembaga ini, yang berjudul
Tulu’™-i-Islam, tertanggal Agustus 1969, terdapat artikel ekstensif
yang berjudul Fatwa-Fatwa Kafir (Keputusan-Keputusan ten-
tang Kesesatan) yang mengutip fatwa-fatwa berbagai kelompok
Sunni yang mengutuk satu sama lain sebagai kafir. Kutipan pan-

jang dari artikel ini diberikan di bawah ini dalam terjemahan.

AWAL KUTIPAN
Kaum Sunni terbagi menjadi dua sekte utama: Tidak ber-
taklid (ghair muqallid), yang umumnya dikenal sebagai Ahl-i
Hadits, dan bertaklid (mugqallid), yang umumnya dikenal se-
bagai Hanafi. Kaum mugqallid terbagi menjadi dua kelompok:
Deobandi dan Barelvi. Juga di antara kaum mugallid terdapat
berbagai tarekat Sufi. Sekarang mari kita lihat bagaimana

sekte-sekte ini menyatakan satu sama lain sebagai kafir.

Fatwa-fatwa kaum Mugqallid terhadap Ghair Mugqallid

1. “Sekte ghair mugallid, yang tata cara lahiriah khasnya [da-
lam shalat] di negeri ini adalah mengucapkan Amin dengan
keras, mengangkat tangan [selama shalat], melipat tangan
di dada, dan membaca Al-Fatihah di belakang Imam,
dikeluarkan dari Ablus Sunnah, dan seperti sekte sesat la-
innya, karena banyak dari keyakinan dan amalan mereka
bertentangan dengan Ahlus Sunnah. Tidak diperbolehkan

shalat di belakang mereka. Bergaul dengan mereka secara

472



18. Fatwa-Fatwa Kafir

sosial dan duduk bersama mereka, serta membiarkan mere-
ka masuk masjid sesuka hati mereka, dilarang dalam Syariat
Islam.”(Ini memuat stempel hampir tujuh puluh Ulama.
Referensi buku: Argumen-argumen berkenaan dengan peng-
usiran Wahabi dari masjid, hal. 8.)

2. “Barang siapa menyebut taklid sebagai haram, dan kaum
muqallid sebagai musyrik, adalah kafir menurut Syariat
Islam, dan bahkan murtad.”(Buku: Disiplin masjid berke-
naan dengan pengusiran pembuat kerusakan dari masjid)

3.  “Wajib bagi para Ulama dan Mufti bahwa, hanya dengan
mendengar hal seperti itu, mereka tidak boleh ragu untuk
mengeluarkan fatwa kekafiran dan kemurtadan. Jika tidak,
mereka sendiri akan dimasukkan ke dalam golongan orang-
orang murtad.” (ibid.)

4. Ahmad Raza Khan, pemimpin Barelvi, telah mengutip
keyakinan semua bagian dari kaum ghair mugallid, dan

memberikan fatwa:

“Semua kelompok ini murtad dan kafir. Barang siapa
meragukan kekafiran mereka, dia sendiri adalah kafi.”(-

Buku Husam al-Haramain)

Fatwa-fatwa kaum Ghair Mugqallid terhadap kaum Mugqallid
1. “Pertanyaan: Apa kata para Ulama dan Mufti mengenai ke-

lompok mugallid, yang hanya mengikuti satu Imam [yakni
Hanafi]. Apakah mereka Sunniatau bukan? Apakah sah sha-
lat di belakang mereka atau tidak? Apakah diperbolehkan

473



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

mengizinkan mereka masuk ke masjid, dan bergaul dengan

mereka secara sosial?

“Jawaban: Tidak diragukan lagi, shalat tidak diper-
bolehkan di belakang kaum mugallid karena keyakin-
an dan praktik mereka bertentangan dengan Ahlus
Sunnah. Bahkan, beberapa keyakinan dan praktik
mereka mengarah pada kemusyrikan, dan yang lainnya
merusak shalat. Tidak benar dalam Syariat Islam untuk
mengizinkan kaum mugallid semacam itu masuk ke
masjid.

“Ini memuat stempel sembilan belas pendeta.

(Referensi buku: Kumpulan Fatwa, hal. 54-55)
2. Mendiang Nawab Siddiq Hasan Khan menulis:

“Kata musyrik dapat diterapkan pada kaum mu-
gallid, dan kemusyrikan dapat diterapkan pada taklid.
Kebanyakan orang saat ini adalah muqallid. Ayat Al-
Qur’an, ‘Dan sebagian besar dari mereka tidak beri-
man... melainkan dalam keadaan mempersekutukan
Allah (musyrik)’, berlaku cukup baik bagi mereka.”(/g-
tarab as-Saah, hal. 16)

Bukan hanya Hanafi, tetapi semuanya:

474



18. Fatwa-Fatwa Kafir

“Para pengikut keempat Imam dan pengikut empat
tarekat Sufi, yakni Hanafi, Syafi’i, Maliki, Hanbali,
Chishtiyyah, = Qadiriyyah, Nagsybandiyyah dan
Mujaddidiyyah semuanya adalah kafir.” (Jami’ asy-Syu-
hud, hal. 2)

Fatwa tiga ratus Ulama terhadap Deobandi

“Kaum Deobandi, karena penghinaan dan pelecehan
mereka, dalam perbuatan ibadah mereka, terhadap
semua wali, nabi, dan bahkan Nabi Suci Muhammad
dan Dzat Tuhan itu Sendiri, pastilah murtad dan kafir.
Kemurtadan dan kekafiran mereka adalah jenis terbu-
ruk, sehingga siapa pun yang meragukan kemurtadan
dan kekafiran mereka walau sedikit pun, dia sendiri
adalah murtad dan kafir. Umat Islam harus sangat
berhati-hati terhadap mereka, dan menjauhi mereka.
Jangankan shalat di belakang mereka, seseorang tidak
boleh membiarkan mereka shalat di belakangnya, atau
mengizinkan mereka masuk masjid, atau memakan
hewan yang disembelih oleh mereka, atau bergabung
dengan mereka pada acara bahagia atau sedih, atau
membiarkan mereka mendekat, atau menjenguk me-
reka saat sakit, atau menghadiri pemakaman mereka,
atau memberi mereka tempat di pemakaman Muslim.
Singkatnya, seseorang harus menjauhi mereka sepenuh-
nya.” (Lihat Farwa Bulat Tiga Ratus Ulama, diterbitkan
oleh Muhammad Ibrahim dari Bhagalpur)

475



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Deobandi harus dinyatakan sebagai minoritas non-Muslim

Pada bulan Maret 1953, sebuah poster ditempel di din-
ding-dinding di Karachi dengan judul: “Tuntutan: Sekte
Deoband harus dinyatakan sebagai minoritas terpisah”. Antara

lain dikatakan:

“Sama seperti Sikh berasal dari Hinduisme, tetapi
bukan Hindu, dan Protestan berasal dari Katolik
Roma, tetapi bukan Katolik, demikian pula, sekte
Deobandi berasal dari komunitas Sunni, tetapi bu-
kan Sunni. Perwakilan dari sekte minoritas ini adalah
Mufti Muhammad Syafi, Sayyid Sulaiman Nadawi,
Thtisyamul Haqq, dan Abul A’la Maududj, dll.”

Setelah ini dituntut agar sekte ini dinyatakan sebagai mino-
ritas non-Muslim. Poster ini ditandatangani oleh 28 orang (lihat

Tulu™-i-Islam, Mei 1953, hal. 64).

Fatwa Deobandi terhadap Barelvi

Maulavi Sayyid Muhammad Murtaza dari Deoband, dalam
bukunya, telah mencoba menunjukkan bahwa Ahmad Raza
Khan, pemimpin Barelvi, adalah seorang kafir, kafir besar,
Dajjal abad ini, murtad, dan diluar Islam. (Lihat buku kecil
Radd at-Takfir ‘ala-l-fabsyi at-Tanzir.)

476



18. Fatwa-Fatwa Kafir

Pihak Sebaliknya

Ahmad Raza Khan (Barelvi) telah mencatat keyakinan
Muhammad Qasim Nanautawi (pendiri sekolah di Deoband)
dan Rasyid Ahmad Gangohi (dari Deoband), dan kemudian

menambahkan:

“Mereka semua adalah murtad menurut pandangan

bulat (ijmak) umat Islam.”

Fatwa ini memuat tanda tangan dan stempel Ulama Makkah
dan Madinah, serta Mufti dan hakim Islam lainnya. Tiga alasan
telah diberikan untuk menyebut mereka kafir:

1. Mereka mengingkari khatamnya kenabian (finalitas
kenabian);
Mereka menghina Nabi Suci;
Mereka percaya bahwa Tuhan dapat berkata bohong.

Oleh karena itu tertulis tentang mereka:

“Barang siapa meragukan bahwa mereka adalah kafir,
dia sendiri adalah kafir.” (Husam al-Haramain, hal. 100
dan 113)

Anda telah melihat bahwa semua sekte, baik Hanafi, A//-i
Hadits, Deobandi, atau Barelvi, dan semua tarekat Sufi seperti
Chishtiyyah, Qadiriyyah, dll., telah mendapat fatwa kekafiran
dan kemurtadan yang dijatuhkan terhadap mereka. Dan bukan

hanya sekte, tetapi tokoh-tokoh terkemuka dari sekte-sekte ini

477



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

telah mendapat fatwa yang ditujukan terhadap mereka secara

individu.

Fatwa terhadap para pemimpin individu

Maulana Nazir Husain dari Delhi (Ah/-i Hadits) disebut
pendebat, penebar keraguan (ahl al-syubhat), pengikut hawa
nafsu, pendengki, tidak jujur, dan pengubah (Al-Qur’an).

Maulavi Muhammad Husain Batalvi, bersama dengan
Maulana di atas, disebut setan, ateis, bodoh, tidak berakal, tidak
beriman, dll. Fatwa ini memuat stempel 82 Ulama Arab dan
tempat lain. (Buku Nazar al-Hag)

Maulana Sanaullah dari Amritsar (Ahl-i Hadits) mendapat
fatwa yang ditujukan terhadapnya yang diperoleh di Makkah.

Tertulis mengenai tafsir Al-Qur’an-nya:

“Itu adalah tulisan orang yang sesat, seseorang yang
telah menciptakan doktrin-doktrin baru. Dalam tafsir-
nya dia telah mengumpulkan keyakinan-keyakinan se-
perti reinkarnasi dan doktrin-doktrin Mu’tazilah [sekte
Muslim ekstrem masa awal]. Tidak diperbolehkan
memperoleh pengetahuan dari Maulana Sanaullah,
maupun mengikutinya. Kesaksiannya tidak dapat dite-
rima, dia juga tidak boleh memimpin shalat. Tidak ada
keraguan mengenai kesesatan dan kemurtadannya...
Tafsirnya pantas dipotong-potong. Faktanya, dilarang
melihatnya kecuali untuk tujuan menyanggahnya.”

(Faisalah Makkah, hal. 15-20)

478



18. Fatwa-Fatwa Kafir

Maulana Husain Ahmad Madani (Deobandi):

Merujuk pada sebuah artikelnya, mingguan Zarjuman Islam
dari Lahore memuat kutipan berikut dalam edisinya tanggal 10
November 1961:

“Maulana Husain Ahmad Madani, Deobandi, adalah
ulama kelas satu dan pelayan Al-Qur’an serta Hadis.
Beliau tidak perlu diperkenalkan lagi. Tetapi orang sa-
ngat terkejut dengan suratnya yang berisi gagasan aneh
tentang pengingkaran Hadis. Konsep ini melampaui
Mu'tazilah, dan memecahkan rekor ideologi Chakralvi

dan Pervez.”

Semua orang yang rekornya dikatakan dipecahkan oleh
Husain Ahmad Madani, telah mendapat fatwa kufr yang ditu-
jukan kepada mereka. Ini memperjelas bahwa Maulana Madani

juga dianggap kafir.

Maulana Maududi:
Abul A'la Maududi dan partainya telah menjadi subjek fat-

wa oleh Ulama dari hampir setiap sekte.

1. Mufti Muhzarullah, dari Jami’ Fatehpuri di Delhi, menulis

dalam fatwanya:
“Secara lahiriah saja, hal-hal ini [keyakinan partai
Maududi] mengeluarkan seorang Muslim dari Ahlus

Sunnah, dan mengarah pada perpecahan di antara

479



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

orang-orang beriman, dan merupakan dasar pemben-
tukan sekte baru. Tetapi jika dilihat lebih dekat, hal-hal
ini membawa seseorang pada kesesatan. Dalam kasus
ini, hal-hal tersebut tidak membuat sekte baru, tetapi
mengakibatkan masuknya seseorang ke dalam kelom-

pok orang-orang murtad.”
2. Maulana Hafizullah dari Aligarh telah menulis:

“Apa pun posisi masjid Dbirar, serupa itulah posisi
partai ini [yakni Maududi].” [Catatan: Masjid Dhirar
adalah masjid yang dibangun oleh beberapa orang mu-
nafik di Madinah pada masa Nabi Suci dengan tujuan
bersekongkol melawan Islam]. Kata Aufr digunakan
mengenai masjid Dhirar dalam Al-Qur’an Suci. Oleh
karena itu kata yang sama berlaku untuk orang-orang

ini.
3. Maulana I'zaz Ali, Deobandi, menulis dalam fatwanya:

“Saya menganggap partai ini [yakni Maududi] bah-

kan lebih berbahaya bagi iman umat Islam daripada
Ahmadiyah.”

4. Mufti Sayyid Mahdi Hasan, Presiden-Mulfti sekolah teologi

di Deoband, menulis dalam fatwanya:

480



18. Fatwa-Fatwa Kafir

“Jika seorang Imam masjid setuju dengan pandangan
Maududi, adalah hal yang penuh kebencian untuk sha-
lat di belakangnya.”

Maulana Husain Ahmad Madani (Deobandi) menulis da-
lam surat kepada Maududi:

“Gerakan ‘Islam’ Anda bertentangan dengan tradisi
saleh dalam Islam. Ini seperti sekte-sekte [ekstremis]
masa lalu seperti Mu'tazilah, Khawarij dan Rafidhah.
Ini menyerupai sekte-sekte modern seperti Qadiani,
Chakralvi [pengingkar Hadis], Naturi [rasionalis], dan
Baha'i [yakni agama Bahai]. Ia berusaha membuat
Islam baru. Ia didasarkan pada prinsip-prinsip, keya-
kinan dan praktik yang bertentangan dengan Ahlus

Sunnah dan Islam.”

Komite Ulama Maulana Ahmad Ali menulis dalam sebuah

poster melawan Maududi:

“Penaalarannya adalah perbuatan setan terhadap
Al-Qur’an.”

Kemudian ditambahkan:

“Semoga Allah menyelamatkan semua Muslim dari
Maududi serta kejahatan dan penipuan dari apa yang

disebut Partai Islam-nya.”

481



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Sir Sayyid Ahmad Khan [pemimpin modernis Muslim terke-
muka dan pendiri Universitas Aligarh untuk Muslim, w. 1898]:

Dalam biografinya Hayat-i Jawid oleh Maulana Hali, badai
kecaman dan zakfir terhadap Sir Sayyid dirinci sepenuhnya.

Bacalah beberapa baris ini:

“Sir Sayyid disebut ateis, tidak beragama, Kristen, pe-
nyembah alam, Dajjal, dan banyak hal lainnya. Fatwa
bahwa dia adalah kafir disiapkan, dan tanda tangan
Maulavi dari setiap kota besar dan kecil diperoleh.
Bahkan mereka yang tidak ikut-ikutan mengkafirkan
Sir Sayyid, disebut kafir.” (hal. 623)

“Semua sekte Muslim di India, baik itu Sunni atau
Syiah, muqallid atau ghair muqallid, stempel dan tanda
tangan Ulama serta pemuka agama yang dikenal mau-

pun tidak dikenal dari semua ini ada pada fatwa-fatwa
ini.” (hal. 627)

Sebuah fatwa diperoleh dari Makkah, yang memuat stempel

Mufti dari keempat mazhab, di mana tertulis:

“Orang ini sesat, atau dia cenderung pada kekafir-
an (kufr) dari syariat Islam dalam beberapa aspek....
Jika dia bertobat sebelum ditangkap, dan berpaling
dari pandangannya yang salah, dan ada tanda-tanda
pertobatan yang jelas darinya, maka dia tidak boleh
dibunubh. Jika tidak, wajib untuk membunuhnya demi
agama.” (hal. 633)

482



18. Fatwa-Fatwa Kafir

Jinnah dan Igbal [dihormati di Pakistan sebagai bapak bangsa]:

Sir Sayyid setidaknya telah menyatakan pandangan tentang
masalah agama. Tetapi orang-orang ini juga menyebut Jinnah
sebagai “kafir besar” (Kafir-i Azam). Bahkan seorang mukmin
sejati seperti Igbal juga mendapat fatwa kufr yang ditujukan
kepadanya.

Fatwa kekafiran terhadap ulama terdahulu
Kegemaran menyatakan orang sebagai kafir bukanlah pro-

duk zaman sekarang. Sayangnya, penyakit ini sudah sangat tua,

dan hampir tidak ada satu pun dari tokoh-tokoh besar sejarah
agama Islam yang lolos menjadi subjek fatwa semacam itu. Mari
kita lihat para pemimpin agama besar setelah zaman Sahabat

Nabi Suci.

Abu Hanifah: Beliau dipermalukan, disebut bodoh, penemu
keyakinan baru, munafik dan kafir. Beliau dipenjara dan
diracuni. Beliau wafat pada 150 H [sekitar 768 M].

Imam Syafi’i: Beliau disebut setan dan dipenjara. Doa dipan-
jatkan untuk kematiannya. Beliau dibawa dalam penahanan
dari Yaman ke Baghdad, dalam kondisi penghinaan dan
degradasi. Beliau wafat pada 204 H [sekitar 820 M].

Imam Ahmad bin Hanbal: Beliau dipenjara selama 28 bulan,
dengan rantai berat di kakinya. Beliau dipermalukan di
depan umum, ditampar dan diludahi. Setiap malam beliau
terus dicambuk. Semua ini karena kontroversi mengenai
apakah Al-Qur’an itu ‘tidak diciptakan’ (gadim) atau ‘dicip-
takan’ (makhluk).

483



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Imam Malik: Seorang penduduk Madinah, beliau juga dipen-
jara dan dicambuk.

Bukhari [Pengumpul Hadis]: Beliau diasingkan dan wafat pada
256 H [sekitar 871 M].

Nasa’i [Pengumpul Hadis]: Beliau dipermalukan dan dipukuli
di dalam masjid sedemikian rupa sehingga beliau meninggal.

Abdul Qadir Jailani [Wali Baghdad, w. 1166 M] disebut kafir
oleh ahli fikih.

Mubhyiddin Ibnu Arabi [filsuf besar dan wali, w. 1240 M]: Para
Ulama mengeluarkan fatwa melawannya yang mengatakan:
“Kekafirannya lebih besar daripada kekafiran Yahudi dan
Kristen”. Semua pengikutnya dinyatakan kafir, sedemikian
rupa sehingga mereka yang meragukan kekafirannya dise-
but kafir.

Rumi, Jami dan Attar [sekarang wali dan penulis Muslim Persia
yang terkenal di dunia] disebut kafir, dan siapa pun yang
tidak menyebut mereka kafir juga disebut kafir.

Imam Ghazali [filsuf dan mujaddid, w. 1111 M] disebut kafir,
dan membakar buku-bukunya serta mengutuknya dinyata-
kan sebagai perbuatan baik.

Ibnu Taimiyah [filsuf Muslim dan mujaddid, w. 1327 M]: Raja
Mesir meminta fatwa untuk menghukum mati beliau.

Hafiz Ibnu Qayyim: dipenjara dan diasingkan.

Syekh Ahmad dari Sirhind [w. 1624 M, mujaddid di India]:
disebut kafir.

Syah Waliyullah [w. 1763 M, mujaddid di India]: disebut pene-

mu keyakinan baru dan sesat.

484



18. Fatwa-Fatwa Kafir

Sayyid Ahmad Barelvi [w. 1831 M, mujaddid dan pemimpin
militer di India]: disebut kafir.
Syah Ismail Syahid [wakil mujaddid di atas]: Fatwa kesesatan
terhadapnya diperoleh dari Makkah.
AKHIR KUTIPAN

FATWA TERHADAP PERVEZ
Ghulam Ahmad Pervez, pendiri gerakan yang menerbitkan
Tulu™-i-Islam, yang darinya kutipan di atas diambil, dirinya sen-

diri adalah subjek fatwa seperti yang dikutip di bawah ini:

1. “Ghulam Ahmad Pervez adalah kafir menurut Syariat
Islam, dan dikeluarkan dari lingkungan Islam. Tidak ada
wanita Muslim yang boleh tetap menikah dengannya, juga
tidak boleh wanita Muslim menikah dengannya. Shalat
jenazahnya tidak boleh dilakukan, juga tidak diperboleh-
kan menguburkannya di pemakaman Muslim. Ini berlaku
tidak hanya untuk Pervez, tetapi untuk setiap kafir. Ini juga
berlaku untuk setiap orang yang menjadi pengikutnya da-
lam keyakinan sesat ini. Karena dia telah menjadi murtad,
tidak diperbolehkan oleh Syariat untuk memiliki hubung-
an Islam apa pun dengannya.”

“Tertanda: Wali Hasan Tonki, Mufti dan guru,

“Muhammad Yusuf Banori, Syaikh al-Hadits,

“Madrasah  Arabiyyah Islamiyyah, New Town,
Karachi.”

485



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. Sebuah media resmi dari Jamaat-i Islami pimpinan
Maududi memberikan fatwa berikut tentang pengikut

Pervez:

“Jika mereka mengatakan bahwa Syariat hanyalah
apa yang terkandung dalam Al-Qur’an, dan semua
yang selain ini bukan Syariat, maka ini adalah kese-
satan yang nyata. Ini adalah jenis kesesatan yang sama
dengan kesesatan Qadiani. Faktanya ini lebih buruk
dan lebih ekstrem daripada itu.” (Artikel oleh Maulana
Amin Ahsan Islahi, dalam harian 7asneem, Lahore, 15

Agustus 1952, hal. 12)

486



19. SIKAP TERHADAP
SESAMA MUSLIM

Catatan Penyusun. Dituduhkan bahwa Hazrat Mirza
Ghulam Ahmad telah memisahkan jemaatnya dari umat Islam
lainnya dengan melarang pengikutnya melakukan shalat je-
nazah untuk Muslim non-Ahmadi yang meninggal, dan dari
bergabung dalam layanan shalat apa pun jika imamnya bukan
seorang Ahmadi. Masalah ini memang muncul dalam konteks
kasus pengadilan, tetapi hanya sedikit. Oleh karena itu, catatan

singkat yang diberikan di bawah ini diajukan sebagai bukti.

19.1.Shalat Jenazah untuk Muslim lainnya

Adapun terhadap orang-orang yang tidak mengkafirkan
Hazrat Mirza, dan tidak pula mencaci atau melaknatnya, ia
tidak pernah memerintahkan para pengikutnya untuk tidak

menyalatkan jenazah mereka. la berkata:

1. “Diperbolehkan untuk melakukan shalat jenazah bagi seo-
rang penentang jika dia tidak mencaci kita.” (Surat tertang-
gal 12 Mei 1907 kepada seorang Mian Ghulam Qadir dari

Jeonjal, distrik Gujrat; faksimili asli tersedia.)

487



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

2. “Jika almarhum tidak menyebut kita kafir dan pendusta,
shalat jenazahnya boleh dilakukan. Tidak ada yang salah
dengan itu, karena hanya Tuhan yang mengetahui hal-hal
tersembunyi.” (Pernyataan yang dibuat pada 18 April 1902.
Surat kabar Al-Hakam, 30 April 1902; lihat juga Fatawa
Abmadiyya, vol. i, hal. 118)

19.2.Melakukan shalat di belakang Muslim lainnya

Kami tidak shalat di belakang orang yang menyebut pengu-
cap Kalimah sebagai kafir, siapa pun orang itu. Pemisahan shalat
kami bukan karena kami Ahmadi, tetapi karena disebut kafir
oleh orang lain. Jika seseorang memisahkan diri dari mereka
yang menyebut kami kafir, kami siap untuk shalat di belakang-
nya, dari sekte apa pun dia berasal.

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tidak pernah memerintahkan
pengikutnya untuk tidak shalat di belakang orang-orang Muslim

yang tidak menerima pengakuannya. Beliau menulis:

“Karena para maulavi negeri ini, karena kefanatikan
mereka, secara umum telah menyatakan kami kafir,
dan telah menulis fatwa, dan sementara orang-orang
lainnya mengikuti mereka, maka jika ada orang yang,
untuk membersihkan posisi mereka sendiri, membuat
pengumuman bahwa mereka tidak mengikuti para ma-
ulavi ini yang mengafirkan orang lain, maka diperbo-
lehkan [bagi Ahmadi] untuk melakukan shalat bersama
mereka. Jika tidak demikian, orang yang menyebut

seorang Muslim sebagai kafir, menjadi kafir dengan

488



19. Sikap Terbadap Sesama Muslim

sendirinya. Jadi bagaimana kami bisa shalat di belakang
mereka? Syariat tidak mengizinkannya.” (Surat dicetak

di surat kabar Badr, 24-31 Desember 1908, hal. 5)

Kelompok Muslim lainnya telah mengeluarkan fatwa terha-
dap satu sama lainnya, menyatakan shalat di belakang mereka

dilarang. Misalnya:

1. Kaum Ghair Muqallid (tidak bertaklid) mengatakan ten-
tang kaum Mugallid (bertaklid):

“Tidak diragukan lagi, shalat di belakang kaum
muqallid semacam itu tidak diperbolehkan karena
keyakinan dan praktik mereka bertentangan dengan

mereka yang mengikuti Sunnah.”
2. Mengenai kaum Deobandi, sebuah fatwa mengatakan:
“Jangankan shalat di belakang mereka, Anda bahkan

tidak boleh membiarkan mereka shalat di belakang

Anda, atau membiarkan mereka masuk ke masjid.”

489



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

490



20. PENGHORMATAN
KEPADA HAZRAT

MIRZA GHULAM AHMAD

Catatan Penyusun. Dituduhkan oleh penentang kami
bahwa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad telah secara universal di-
anggap oleh semua Muslim sebagai kafir dan keluar dari Islam.
Ini adalah penegasan yang sepenuhnya salah. Hanya para khatib
masjid yang berpikiran sempit, mullah yang bodoh, dan calon
politisi yang berusaha mengeksploitasi ketidaktahuan massa,
yang telah mengutuk Hazrat Mirza sebagai kafir. Para ulama
dan pemimpin agama Muslim terkemuka, terutama mereka
yang sezaman dengan beliau, tidak hanya menganggap Hazrat
Mirza sebagai seorang Muslim tetapi telah memproklamirkan
beliau sebagai pelayan besar dan pembela Islam. Dalam Bagian
ini kami menyajikan penghormatan kepada Hazrat Mirza oleh
Muslim terkemuka pada masanya dan sesudahnya. Banyak dari
ulasan ini adalah obituarinya yang muncul dalam jurnal-jurnal

Muslim terkenal pada masa itu.

491



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

1. Mirza Hairat dari Delhi
Beliau adalah editor Curzon Gazette. Dalam berita dukacita

Hazrat Mirza, beliau menulis:

“Jasa-jasa almarhum, yang beliau berikan kepada
Islam dalam konfrontasi dengan orang-orang Kristen
dan Arya Samaj, pantas mendapat pujian tertinggi.
Beliau sepenuhnya mengubah arus perdebatan, dan
meletakkan dasar-dasar literatur baru di India.

“Kami mengakui, bukan karena kami Muslim teta-
pi sebagai pencari kebenaran, bahwa pemimpin Arya
Samaj atau misionaris Kristen yang paling top tidak
berani membuka mulut mereka untuk menghadapi
almarhum Mirza Sahib. Buku-buku tiada banding
yang beliau tulis untuk menyanggah keyakinan Arya
Samaj dan Kristen, dan jawaban-jawaban menghancur-
kan yang beliau berikan kepada para penentang Islam,
kami belum melihat sanggahan rasional apa pun terha-
dapnya kecuali bahwa orang-orang Arya telah melon-
tarkan cacian kepada Pendiri dan ajaran Islam dengan
cara yang kasar, tanpa mampu memberikan jawaban
yang masuk akal. Meskipun almarhum adalah seorang
Punjabi, namun tulisannya begitu kuat sehingga hari
ini di seluruh Punjab, bahkan di seluruh India, tidak
ada penulis dengan kekuatan seperti itu... dan memang
benar bahwa, ketika membaca beberapa tulisannya, se-
seorang menjadi dalam keadaan wajd (ekstase ruhani)..

Meskipun beliau tidak menerima pendidikan formal

492



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

dalam bahasa, sastra, atau tata bahasa Arab, namun de-
ngan kecerdasan dan fitrah yang dianugerahkan Allah
kepadanya, ia mencapai penguasaan bahasa Arab sede-
mikian rupa sehingga dapat menulisnya secara alami.”

“Pengikutnya bukan hanya orang-orang biasa dan
tidak terpelajar, tetapi mencakup lulusan yang hebat
dan cerdas, yakni B.A., M.A., dan Ulama yang sangat
terpelajar. Merupakan kebanggaan yang tidak kecil
bagi seorang pemimpin agama zaman ini bahwa orang-
orang yang dididik dengan cara tradisional maupun
orang-orang yang dididik dengan cara modern, kedua
jenis didikan tersebut, menjadi pengikutnya. Bertahan
dari panasnya prediksi kematiannya, penentangan, dan
kritik, ia berhasil menapaki jalannya hingga mencapai

puncak kemajuan yang tertinggi.” (Curzon Gazette,

Delhi, 1 Juni 1908)

2. Maulavi Bashir-ud-Din
Editor Sadig-ul-Akhbar, Rewari (U.P, India), menulis seba-

gai berikut dalam berita dukacitanya:

“Karena Mirza Sahib, dengan pidato-pidatonya yang
kuat dan tulisan-tulisannya yang luar biasa, menghan-
curkan kritik busuk dari para penentang Islam, mem-
bungkam mereka selamanya dan membuktikan bahwa
kebenaran tetaplah kebenaran, dan karena beliau
tidak meninggalkan satu upaya pun dalam pelayanan

terhadap Islam dengan memperjuangkan tujuannya

493



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sepenuhnya, keadilan menuntut agar seseorang harus
berduka cita atas kematian yang tiba-tiba dan terlalu
dini dari pembela Islam yang begitu teguh, penolong
umat Islam, dan ulama terkemuka yang tak tergantikan

ini.” (Sadiq-ul-Akhbar, Mei 1908)

3. Maulavi Sayyid Waheed-ud-Din
Editor Aligarh Institute Gazette menulis:

“Almarhum adalah seorang penulis yang diakui dan
pendiri Sekte Ahmadiyah.... Beliau telah meninggalkan
delapan puluh tulisan, dua puluh di antaranya dalam
bahasa Arab. Tidak diragukan lagi, almarhum adalah
pejuang besar bagi Islam.” (Aligarh Institute Gazette,
Juni 1908)

4. ‘Lahore Municipal Gazette’

Editornya menulis:

“Mirza Sahib secara khusus terkenal karena pengeta-
huan dan kecendekiawannya. Tulisan-tulisannya juga
fasih. Bagaimanapun, kami berduka atas kematiannya
karena alasan bahwa beliau adalah seorang Muslim.
Kami percaya bahwa seorang ulama telah diambil dari
dunia.” (Municipal Gazette, Lahore, 1908)

494



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

5. Maulana Abul Kalam Azad

Beliau adalah seorang cendekiawan Islam, penulis, dan jur-
nalis yang sangat terkenal di India pada abad ini. Beliau juga
Presiden Kongres Nasional India sebelum kemerdekaan, dan
setelah kemerdekaan India beliau memegang jabatan tinggi di
kabinet federal Republik India. Pada saat meninggalnya Hazrat
Mirza Ghulam Ahmad, beliau bertindak sebagai editor surat ka-
bar Muslim terkenal, Wakee/ dari Amritsar. Kami memberikan
di bawah ini kutipan dari berita dukacita panjang Hazrat Mirza

yang ditulis Maulana Abul Kalam Azad di dalamnya:

“Orang itu, orang yang sangat besar itu, yang pena-
nya adalah tongkat sihir dan lidahnya memukau; orang
itu yang otaknya adalah kompleks keajaiban, yang
matanya dapat menghidupkan kembali yang sekarat
dan seruannya membangunkan mereka yang ada di ku-
buran, yang jari-jarinya memegang kabel revolusi dan
kepalan tangannya adalah baterai listrik; orang itu yang
selama tiga puluh tahun menjadi gempa bumi dan to-
pan dalam dunia agama, yang, seperti sangkakala Hari
Kiamat, membangunkan mereka yang tersesat dalam
tidur kehidupan, dia telah meninggalkan dunia dengan
tangan kosong. Kematian pahit ini, cawan racun ini,
yang menyerahkan almarhum ke debu, akan tetap ada
di ribuan, bahkan jutaan lidah, sebagai kata-kata keke-
cewaan dan penyesalan yang pahit. Pukulan kematian
yang menyembelih, bersama dengan seseorang yang sa-

ngat hidup, harapan dan kerinduan banyak orang, dan

495



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

ratapan yang ditimbulkannya, akan tetap ada dalam
ingatan untuk waktu yang lama.

“Wafatnya Mirza Ghulam Ahmad Sahib dari Qadian
bukanlah peristiwa yang tidak dapat diambil pelajaran
darinya, juga tidak boleh diserahkan pada berlalunya
waktu untuk menghapusnya. Orang-orang seperti itu
yang menghasilkan revolusi agama atau intelektual
tidak sering lahir. Putra-putra sejarah ini, yang karena-
nya sejarah bangga, jarang muncul di panggung dunia,
dan ketika mereka muncul, mereka membawa revolusi
untuk dilihat semua orang,.

“Meskipun kami memiliki perbedaan yang kuat de-
ngan Mirza Sahib dalam hal beberapa dakwahan dan
keyakinannya, perpisahan selamanya telah meyakinkan
umat Islam yang terpelajar dan tercerahkan bahwa
salah satu tokoh mereka yang sangat besar telah me-
ninggalkan mereka. Dan bersamanya, pembelaan yang
kuat terhadap Islam melawan para penentangnya, yang
terkait dengan pribadinya, telah berakhir. Sifat khusus-
nya, bahwa beliau bertindak melawan musuh-musuh
Islam sebagai jenderal pemenang, memaksa kami
untuk mengungkapkan secara terbuka perasaan kami
bahwa gerakan agung yang begitu lama mengalahkan
dan menginjak-injak penentang kami harus dilanjut-
kan di masa depan juga.

“Mirza Sahib muncul di garis depan para pengabdi
yang, demi tujuan Islam, bersedia mengorbankan

waktu mereka dari buaian, melalui musim semi dan

496



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

musim gugur, hingga kuburan mereka dalam meme-
nuhi janji kesetiaan kepada Islam mereka yang indah
dan tercinta....

“Karya-karya yang dihasilkan Mirza Sahib dalam
konfrontasinya dengan kaum Nasrani dan Arya telah
memperoleh pengakuan umum, dan karena keistime-
waan itu ia tidak memerlukan pengenalan lebih lanjut.
Kita patut mengakui nilai dan kebesaran karya-kar-
ya tersebut dengan sepenuh hati, terlebih setelah
karya-karya itu menunaikan perannya. Sebab, masa
itu tidak mungkin dilupakan atau dihapus dari ingat-
an, ketika Islam dikepung oleh serangan dari segala
penjuru, sementara kaum Muslimin—yang oleh Sang
Pembela Sejati telah dibebani amanah untuk membela
Islam sebagai sarana pertahanan di dunia sebab-akibat
ini—terpuruk, menangis tersedu-sedu akibat berbagai
kekurangan mereka sendiri, tanpa melakukan apa pun
bagi Islam, atau bahkan tidak mampu berbuat apa pun
untuk itu.”

“Kemudian dimulailah serangan balik dari sisi umat
Islam di mana Mirza Sahib memiliki bagian. Pembelaan
itu tidak hanya menghancurkan berkeping-keping pe-
ngaruh awal Kekristenan, yang benar-benar dimilikinya
karena dukungan dari pemerintah, dan menyelamatkan
ribuan, bahkan jutaan, Muslim dari serangan berbaha-
ya ini yang akan berhasil, tetapi jimat Kekristenan itu

sendiri tertiup angin seperti asap.

497



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Jadi, jasa yang diberikan oleh Mirza Sahib ini akan
menempatkan generasi mendatang di bawah hutang
budi, karena beliau memenuhi kewajibannya membela
Islam dengan bergabung di barisan depan mereka yang
terlibat dalam jihad dengan pena, dan beliau mening-
galkan di belakangnya sebagai kenangan karya-karya
yang akan bertahan selama umat Islam memiliki darah
yang mengalir di nadi mereka dan dorongan untuk
mendukung Islam tetap menjadi karakteristik nasi-
onal mereka yang menonjol. Selain ini, Mirza Sahib
melakukan pengabdian yang sangat khusus bagi Islam
dengan menghancurkan taring beracun Arya Samaj....
Tulisan-tulisannya yang ditujukan untuk membantah
Arya Samaj memberikan penjelasan yang terang bah-
wa, betapapun luasnya cakupan pembelaan kita di
masa mendatang, mustahil karya-karya tersebut dapat
diabaikan.

“Kecerdasan alaminya, kesungguhan dalam pene-
rapan ilmu dan ketangkasan berpikir, serta perde-
batan-perdebatan yang berkesinambungan telah meng-
anugerahkan kepada Mirza Sahib suatu keistimewaan
tersendiri. la memiliki pengetahuan yang sangat luas,
bukan hanya tentang agamanya sendiri, tetapi juga ten-
tang agama-agama lain. Dan ia mampu memanfaatkan
keluasan pengetahuannya itu dengan kecermatan dan
kelihaian yang tinggi. Dalam seni dakwah dan peng-
ajaran, beliau telah mencapai kesempurnaan sehingga

orang yang beliau ajak bicara, dari pemahaman atau

498



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

agama apa pun, akan terlempar ke dalam pemikiran
yang mendalam oleh jawaban spontan beliau. India
hari ini adalah rumah pameran agama-agama, dengan
jumlah agama besar maupun kecil yang ditemukan
di sini, beserta pergulatan timbal balik mereka yang
mengumumkan keberadaan mereka, tidak dapat
ditandingi di tempat lain mana pun di dunia. Klaim
Mirza Sahib adalah bahwa beliau adalah wasit (hakam)
dan hakim (adl) bagi mereka semua, namun tidak ada
keraguan bahwa beliau memiliki bakat khusus untuk
membuat Islam unggul di antara semua agama ini. Hal
ini disebabkan oleh kemampuan alaminya, seleranya
untuk menelaah, dan kerja kerasnya. Tidak mungkin
seorang manusia dengan keagungan seperti ini akan
lahir lagi di dunia keagamaan anak benua India, yang
akan mengabdikan hasrat tertingginya dengan cara ini

untuk menelaah agama-agama.” (Wakeel, Amritsar)

6. Maulana Abdullah Al-Imadi
Beliau adalah editor tetap Wakeel, dan beliau menambah-
kan penghormatannya sendiri beberapa hari kemudian sebagai

berikut:

“Meskipun Mirza Sahib tidak menerima jenjang
pendidikan dalam pengetahuan umum dan teologi saat
ini, namun penilaian terhadap hidupnya menunjukkan
bahwa beliau memiliki fitrah unik yang tidak diberikan

kepada setiap orang: dengan bantuan penelaahannya

499



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

sendiri dan fitrahnya yang lurus, beliau telah mencapai
penguasaan yang memadai atas literatur keagamaan.
Sekitar tahun 1877, ketika beliau berusia 35 atau 36 ta-
hun, kita mendapati beliau dipenuhi dengan semangat
keagamaan yang luar biasa. Beliau menjalani kehidupan
sebagai seorang Muslim yang sejati dan saleh. Hatinya
tidak goyah oleh daya tarik duniawi. Beliau sama ba-
hagianya dalam kesunyian (khalwat) seolah-olah beliau
berada dalam pergaulan yang menyenangkan, dan ke-
tika berada dalam pergaulan (ja/wat) beliau menikmati
kebahagiaan kesunyian. Kita mendapati beliau gelisah,
dan tampak seolah-olah beliau sedang mencari sesuatu
yang hilang, yang jejaknya tidak dapat ditemukan di
dunia yang fana ini. Islam telah begitu menguasai di-
rinya schingga beliau mengadakan perdebatan dengan
orang-orang Arya, dan menulis kitab-kitab bervolu-
me tebal untuk membela Islam. Perdebatan beliau di
Hoshiarpur pada tahun 1886 begitu menyenangkan
sehingga perasaan nikmat itu masih belum terlupa-
kan. Kondisi ekstase yang tercipta karena membaca
buku-bukunya yang tak ternilai, yang ditulis untuk
membantah agama-agama lain dan untuk menegakkan
Islam, masih belum pudar. Karyanya yang berjudul
Barahin Ahmadiyya membuat non-Muslim terpesona
dan membangkitkan semangat kaum Muslimin. Beliau
menyajikan kepada dunia gambaran agama [Islam]
yang memikat, yang dibersihkan dari noda dan debu
yang telah menumpuk di atasnya akibat takhayul dan

500



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

kelemahan alami orang-orang bodoh. Singkatnya,
buku tersebut menimbulkan gema yang nyaring di
dunia, setidaknya di India, yang masih terngiang di te-
linga kita. Meskipun beberapa pemimpin agama Islam
sekarang mungkin menjatuhkan vonis yang merugikan
tethadap Barahin Abmadiyya, waktu terbaik untuk
memberikan penilaian adalah tahun 1880 ketika buku
itu diterbitkan. Pada saat itu, umat Islam dengan suara
bulat memutuskan mendukung Mirza Sahib.

“Mengenai karakternya, tidak ada sedikit pun jejak
noda padanya. Beliau menjalani kehidupan yang ber-
budi luhur, kehidupan orang yang saleh dan bertakwa.
Sebagai penutup, lima puluh tahun pertama kehidup-
annya, dalam hal akhlak yang tinggi dan kebiasaan
yang terpuji, serta dalam hal pengabdian kepada agama,
mengangkatnya ke posisi istimewa dan terhormat yang
patut ditiru di kalangan umat Islam India.” (Wakeel,
Amritsar, 30 Mei 1908)

7. Maulavi Siraj-ud-Din

Maulavi Siraj-ud-Din adalah editor harian Urdu Muslim
terkemuka, Zamindar dari Lahore, pada saat wafatnya Hazrat
Mirza. Beliau adalah ayah dari Maulavi Zafar Ali Khan yang
terkenal, yang kelak menjadi editor Zamindar. Dalam berita
dukacitanya tentang Hazrat Mirza Ghulam Ahmad yang diter-

bitkan di Zamindar, Maulavi Siraj-ud-Din menulis:

501



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Mirza Ghulam Ahmad Sahib adalah seorang juru
tulis di dekat distrik Sialkot sekitar tahun 1860 atau
1861. Usia beliau sekitar 22 atau 23 tahun pada saat
itu. Kami dapat mengatakan dari pengalaman pribadi
bahwa, bahkan di masa mudanya, beliau adalah orang
yang sangat berbudi luhur dan saleh. Setelah bekerja,
seluruh waktunya dihabiskan untuk menelaah aga-
ma. Beliau tidak banyak bertemu orang. Pada tahun
1877 kami mendapat kehormatan menikmati kera-
mahtamahannya di rumahnya di Qadian selama satu
malam. Pada masa itu juga, beliau begitu asyik dalam
ibadah dan munajat sehingga beliau sedikit berbicara,
bahkan dengan tamu... Kami sering berkata, dan kami
katakan lagi, bahwa sekalipun klaim-klaimnya meru-
pakan hasil dari keterpakuan pikiran, beliau bersih dari
kepura-puraan atau rekayasa... Tokoh-tokoh ulama
seperti Maulavi Nur-ud-Din dan Maulavi Muhammad
Ahsan, serta lulusan pendidikan modern seperti
Khawaja Jamal-ud-Din, B.A., Khawaja Kamal-ud-Din,
B.A., dan Maulavi Muhammad Ali, M.A., ada di an-
tara pengikutnya. Meskipun kami secara pribadi tidak
mendapat kehormatan untuk mempercayai klaim-
klaim atau wahyu-wahyunya, namun kami mengang-
gap beliau sebagai seorang Muslim yang sempurna.”

(Zamindar, 8 Juni 1908)

502



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

8. Maulavi Muhammad Husain Batalvi

Beliau adalah seorang pemimpin sekte Ahlul Hadis (Ahl-
i-Hadith), dan editor jurnal Ishaat as-Sunna, yang kemudian
menjadi penentang utama Hazrat Mirza Ghulam Ahmad.
Sebelumnya, beliau menulis tinjauan komprehensif tentang
buku Hazrat Mirza, Barahin Ahmadiyya, ketika buku itu muncul
pada tahun 1884, dia sangat memuji karya tersebut. Di bawah

ini diberikan beberapa kutipannya:

i.  “Menurut pendapat kami, buku ini, pada saat ini dan
mengingat keadaan sekarang, memiliki kondisi sedemikian
rupa, schingga hingga kini belum pernah muncul karya
yang sebanding dengannya dalam Islam, sementara tidak
ada yang dapat dikatakan tentang masa depan. Penulisnya
pun begitu istigamah dalam berkhidmat kepada Islam, de-
ngan harta, jiwa, pena, lisan, dan pengalaman pribadinya,
sechingga sangat sedikit tandingannya yang dapat ditemu-
kan di kalangan umat Islam. Jika ada yang menganggap
perkataan kami sebagai sesuatu yang ‘melebih-lebihkan ala
Asia, biarkan dia menunjukkan kepada kami setidaknya
satu buku seperti itu yang dengan begitu gigih melawan se-
mua penentang Islam, terutama Arya dan Brahmo Samaj,
dan biarkan dia menyebutkan dua atau tiga orang yang te-
lah mendukung Islam, tidak hanya dengan kekayaan, jiwa,
pena, dan lisan mereka, tetapi juga dengan pengalaman
rohani pribadi, dan yang dengan berani melontarkan tan-
tangan kepada semua penentang Islam dan para pengingkar

wahyu Ilahi, bahwa siapa pun yang meragukan kebenaran

503



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

il.

iii.

504

Tuhan berbicara kepada manusia, dia boleh datang dan me-
nyaksikannya sendiri, schingga memberikan agama-agama
lain merasakan pengalaman ini.” (sha'at as-Sunna, vol. vii,
no. 6, Juni hingga Agustus 1884, hlm. 169-170)
“Berdasarkan pengalaman dan pengamatan kawan mau-
pun lawan, penulis Barahin Ahmadiyya hidup berdasarkan
Syariat Islam, bertakwa dan jujur dalam kebiasaannya.”
(ibid., hlm. 284)

“Keunggulan buku ini, dan manfaat yang diperoleh Islam
darinya, tidak akan tetap tersembunyi bagi mereka yang
membacanya dengan pikiran yang adil, atau bagi para pem-
baca tinjauan ini. Oleh karena itu, sesuai dengan perintah
Ilahi, ‘Bukankah balasan kebaikan adalah kebaikan pula’,
semua pengikut Islam, baik mereka Ahlul Hadis, Hanaf,
Syiah, atau Sunni, berkewajiban untuk mendukung buku
ini dan pencetakannya. Penulis Barahin Ahmadiyya telah
menyelamatkan kehormatan kaum Muslimin. Beliau telah
menantang para penentang Islam di seluruh dunia, bahwa
siapa pun yang meragukan kebenaran Islam harus datang
kepadanya dan melihat sendiri kebenarannya melalui argu-
men logis yang diambil dari Quran, dan melalui mukjizat
Kenabian Muhammad, yang beliau maksudkan adalah
wahyu dan tanda-tanda yang dianugerahkan kepada penu-
lis Barahin.” (ibid., hlm. 348)



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

9. Maulana Muhammad Shareef
Editor Akhbar Manshoor Mubhammadi, Bangalore, dalam
tinjauannya terhadap Barahin Ahmadiyya pada saat penerbitan

buku tersebut, menulis sebagai berikut:

“Orang-orang munafik dan para musuh mengarah-
kan semua serangan mereka terhadap Islam. Ateisme
menyerang di sini, ketidakberagamaan mencengkeram
di sana, dan di tempat lain Brahmo Samaj ingin mem-
buktikan keunggulannya atas Islam melalui wacana
filosofis. Adapun teman-teman Kristen kita, semua
energi mereka dihabiskan untuk mencabut Islam
hingga ke akarnya, dan mereka yakin bahwa selama
matahari Islam terus memancarkan sinar terangnya di
dunia, semua usaha Kekristenan akan tetap sia-sia dan
trinitas tidak akan berhasil. Singkatnya, semua agama
dan pengikutnya ingin dengan satu atau lain cara me-
madamkan pelita Islam.

“Sudah menjadi keinginan lama kami agar seseorang
di antara Ulama Muslim, yang telah dianugerahi ke-
kuatan oleh Allah untuk berkhidmat dan membantu
perjuangan akidah, menulis sebuah buku yang meme-
nuhi kebutuhan zaman sekarang, yang berisi argumen
rasional dan bukti faktual untuk membuktikan bahwa
Quran Suci adalah firman Allah dan kenabian Nabi
Suci Muhammad adalah benar. Segala puji bagi Allah
bahwa keinginan ini telah terpenuhi. Inilah buku yang

persiapannya telah didambakan begitu lama: Barahin

505



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

Abmadiyya, yang judul lengkapnya adalah: Argumen-
argumen Ahmadiyah atas kebenaran Kitab Allah
Quran Suci, dan Kenabian Muhammad. Di dalamnya
penulis, semoga Allah meningkatkan derajatnya, telah
membuktikan kebenaran Quran dan kenabian Nabi
Suci Muhammad dengan tiga ratus argumen logis.
Buku ini ditulis oleh Ulama terbesar itu, jenderal ter-
masyhur, kebanggaan pengikut Islam di India, orang
yang diterima Allah, Maulavi Mirza Ghulam Ahmad,
tokoh besar dari Qadian, Distrik Gurdaspur, Punjab.
Mahasuci Allah! Sungguh buku yang luar biasa, yang
setiap katanya membuktikan Iman Sejati dan menun-
jukkan kebenaran Quran serta kenabian Muhammad.
Dengan keagungan yang luar biasa, hujah-hujah yang
kuat itu telah disampaikan kepada para penentang.”
(Manshoor Muhammadi, Bangalore, 25 Rajab, 1300 H,
hlm. 214)

Dalam edisi berikutnya, ia menulis:

“Mustahil untuk memuji buku ini secara berlebihan.
Faktanya adalah bahwa penelitian mendalam yang
dengannya buku ini telah membuktikan argumen
Islam atas para penentang iman, tidak memerlukan
pujian atau sanjungan. Namun kami tidak dapat me-
nahan diri untuk mengatakan bahwa buku ini tanpa
tandingan. Argumen-argumennya telah dikemukakan

dengan kuat dan penuh semangat. Penulis juga telah

506



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

menyingkapkan kasyf dan wahyunya kepada para pe-
nentang Islam. Jika ada yang ragu, ia dapat mencapai
kepastian pengamatan berkenaan dengan wahyu-wah-
yu Ilahi ini, yang merupakan karunia Allah, dengan
tinggal di tengah pergaulan penulis.” (ibid., 5 Jumadil
Awal, 1301 H)

10. Surat kabar Calcutta

Editor General wa Gubar Asafi dari Calcutta berkomentar
tentang pidato yang ditulis oleh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
mengenai ajaran Islam, yang disajikan dalam kongres lintas
agama yang diadakan di Lahore pada bulan Desember 1896,
sebagai berikut:

“Jika makalah dari Mirza Sahib itu tidak ada di sana,
kaum Muslimin akan menghadapi kehinaan dan rasa
malu di tangan agama-agama lain. Namun tangan
kekuasaan Allah menyelamatkan Islam yang suci dari
kekalahan, dan melalui makalah itu menganugerahkan-
nya kemenangan sedemikian rupa sehingga, jangankan
para penganutnya, bahkan para penentang pun berseru
secara spontan, ‘Makalah ini adalah yang terbaik dari
semuanya! Makalah ini adalah yang terbaik dari semu-
anya!” (Asaft, 24 Januari 1897)

507



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

11. Hazrat Sayyid Ashhad-ud-Din ‘Jhanday walay’
Wali dari Hyderabad (Sind, Pakistan) ini adalah orang yang
sezaman dengan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad. Beliau menulis

surat kepada Hazrat Mirza sebagai berikut:

“Saya melihat Nabi Suci Muhammad dalam sebuah
rukyah (vision). Saya memohon kepada beliau, “Wahai
Rasulullah, apakah orang yang mengaku sebagai Al-
Masih yang Dijanjikan ini seorang pembohong dan
penipu, ataukah benar (shadiq)?” Nabi Suci menjawab,
‘Dia benar dan telah datang dari Allah.” Maka saya
kemudian mengerti bahwa Anda benar. Setelah ini,
kami tidak akan memiliki keraguan apa pun mengenai
Anda.” (Dikutip kembali oleh Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad dalam bukunya Zameema Anjam Atham, hlm.
40)

12. Hazrat Khawaja Ghulam Farid dari Chachran

Khawaja ini juga merupakan tokoh yang sezaman dengan
Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, dan kini dikenal sebagai seorang
waliyullah Muslim yang masyhur di Pakistan. Beliau berkata
kepada para pengikutnya:

“Mirza Ghulam Ahmad Qadiani juga berada di pihak
yang benar, dan beliau orang benar serta jujur dalam
urusannya. Siang dan malam beliau tenggelam dalam
pengabdian kepada Allah Yang Mahakuasa. Beliau te-

lah menyerahkan hidupnya untuk kemajuan Islam dan

508



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

meninggikan perjuangan Iman. Saya sama sekali tidak
melihat ada yang salah atau buruk pada dirinya. Jika
beliau telah mendakwakan diri sebagai Mahdi dan Al-
Masih, hal itu pun termasuk di antara perkara-perkara
yang diperbolehkan (jaiz).” (Isharat-i Faridi, kompilasi
ceramah Khawaja Ghulam Farid, oleh putranya, hlm.
179)

13. Maulavi Irshad Ali dari Nagpur
Setelah kembali memeluk Islam setelah bertobat dari agama
Kristen, beliau menulis hal berikut sebagai jawaban kepada seo-

rang misionaris Kristen:

“Misionaris Kristen Safdur Ali telah menantang saya
untuk berdebat dengannya mengenai kebenaran Islam
dan Kekristenan. Namun saya dapat bertanya kepa-
danya, jika dia begitu yakin dengan argumennya dan
kebenaran Kekristenan, di manakah dia ketika Maulavi
Ghulam Ahmad Qadiani berdiri di medan debat
laksana seckor singa yang berani dan menantangnya.
Tantangan ini memberikan dampak sedemikian rupa
pada kalian schingga tidak ada satu pun misionaris
Kristen yang berani menghadapinya [Mirza Ghulam
Ahmad].” (Majalah Dastkari, Amritsar, 18 Juni 1899)

509



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

14. Allama Dr. Sir Muhammad Igbal (w. 1938)

Filsuf dan penyair Muslim terkemuka dari anak benua India
ini menerbitkan sebuah makalah pada tahun 1900 di 7%e Indian
Antiquary, sebuah jurnal ilmiah penelitian oriental, yang berju-
dul 7he Doctrine of Absolute Unity as expounded by Abdul Karim
Jilani (Doktrin Kesatuan Mutlak sebagaimana dijelaskan oleh
Abdul Karim Jilani). Makalah ini membahas pemikiran metafi-
sika dari wali ini (w. sekitar 1408 M) sebagaimana dipaparkan
dalam karya klasiknya Al-Insaan al-Kaamil. Saat mengomentari

filsafat Jilani, Igbal menulis:

“Akan segera tampak betapa penulis ini secara men-
colok telah mengantisipasi fase utama dari Dialektika
Hegelian dan betapa besarnya beliau menekankan
Doktrin Logos—sebuah doktrin yang selalu menda-
pat tempat di hati hampir semua pemikir mendalam
Islam, dan di masa belakangan ini telah dikemukakan
kembali oleh M. Ghulam Ahmad dari Qadian, yang
mungkin merupakan teolog paling mendalam di antara

kaum Muslimin India modern.”

(7he Indian Antiquary, vol. xxix, September 1900, hlm. 239.
Referensi dikutip di atas dalam bahasa Inggris aslinya; teks yang
dicetak tebal adalah tebal dalam naskah aslinya. Jurnal diter-
bitkan dari Bombay dan London; di London oleh Kegan Paul,
Trench, Trubner and Co.)

510



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

15. Aslam Khan Baloch

Ketika jurnalis Muslim terkenal Tuan Muhammad Aslam
Khan Baloch, editor Muin-ul-Muslimeen dari Amritsar, me-
ngunjungi Qadian pada tahun 1913 semasa Hazrat Maulana
Nur-ud-Din (Pemimpin Gerakan Ahmadiyah setelah wafatnya

Pendiri), beliau mencatat kesan-kesannya sebagai berikut:

“Bencana besar yang menimpa dunia Islam memaksa
saya pergi ke Qadian untuk melihat apakah Jamaah
Ahmadiyah, yang selama ini mengklaim bahwa mereka
akan menaklukkan dunia lewat Islam melalui perju-
angan literatur dan dakwah, benar-benar mampu mela-
kukannya. Apa yang saya lihat di Qadian, Ahmadiyah
adalah pengabdian yang murni dan tulus kepada
Tuhan Yang Maha Esa, dan ke mana pun pandangan
orang tertuju, di sana ada Quran. Singkatnya, saya
mendapati Jamaah Ahmadiyah Qadian dalam kenyata-
annya sangatlah benar dalam klaimnya bahwa mereka
dapat menyebarkan Islam di dunia dengan cara damai
melalui dakwah dan tablig, dan bahwa mereka adalah
Jamaah yang di dunia saat ini merupakan pengikut
sejati Quran, murni demi Allah, dan pencinta Islam.
Jika seluruh umat Islam di dunia, khususnya India,
membantu mereka secara nyata dalam penyebaran
Islam di Eropa, maka pastilah benua Eropa akan ber-
sinar dengan cahaya matahari Islam, dan Kekristenan
yang haus darah ini, yang demi memuaskan nafsu para

pengikut materialistisnya bertekad menghancurkan

511



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

negeri-negeri Muslim dan menghapus Islam dari dunia,

akan menghadapi kekalahan nyata dengan cara ini.”
(Dari surat kabar Ahmadiyah Badr, 13 Maret 1913)

16. Khawaja Hasan Nizami dari Delhi:

“Mirza Ghulam Ahmad Sahib adalah seorang cendi-
kiawan besar yang sangat dihormati pada masanya. Kita
harus mengakui keilmuannya serta pencapaian-pen-
capaiannya.” (Surat Kabar Munadi, Delhi, India, 27
Februari-4 Maret 1930)

17. ‘Shamsul Ulama’ Maulana Sayyid Mumtaz Ali
Beliau adalah editor majalah terkenal 7ehzib-e-Niswan,

Lahore. Beliau menulis:

“Almarhum Mirza Sahib adalah sosok yang sangat wali
(suci) dan luhur. Dan beliau memiliki kekuatan rohani
yang lahir dari kebajikan sehingga dapat menundukkan
hati yang paling keras sekalipun. Beliau adalah seorang
ulama yang sangat berilmu, seorang mujaddid (pemba-
haru) dengan tekad yang besar, dan teladan kehidupan
yang paling saleh. Meskipun kami tidak meyakini be-
liau sebagai Al-Masih yang Dijanjikan, bimbingan dan
pengajarannya sungguh bersifat mesianis bagi mereka

yang mati secara rohani.”

512



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

18. ‘Shamsul Ulama’ Maulana Sayyid Mir Hasan

Beliau adalah guru dari Dr. Sir Muhammad Igbal. Dalam

sebuah wawancara, beliau memberikan penilaian berikut ten-
tang Hazrat Mirza Ghulam Ahmad:

“Sayangnya, kita tidak menghargainya. Saya sungguh
tidak dapat menggambarkan pencapaian rohaninya.
Hidupnya bukanlah kehidupan orang biasa, tidak,
beliau adalah salah satu dari orang-orang yang meru-
pakan hamba pilihan Allah dan yang jarang muncul.”
(Dilaporkan dalam A/-Hakam, 7 April 1934)

19. Allama Niyaz Fatehpuri:

I

il.

iil.

“Mirza Ghulam Ahmad Sahib tampil membela Islam pada
saat ketika ulama terbesar dari Agama ini pun tidak berani
menghadapi para penentang.” (Bulanan Nigar, Lucknow,
India, Oktober 1960)

“Apa yang telah saya pelajari sejauh ini tentang pendiri
Gerakan Ahmadiyah, dan bukan hanya saya tetapi siapa
pun yang menelaah kehidupan dan karakternya dengan
tulus dan jujur, harus mengakui bahwa beliau adalah seo-
rang pencinta Nabi Suci, dalam arti yang sebenarnya, dan
memiliki dorongan yang tulus dalam dirinya untuk perju-
angan Islam.” (ibid., Juli 1960)

Dalam edisi berikutnya dari bulanan yang sama, komentar

berikut muncul mengenai Hazrat Mirza:

513



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Saya mendapati beliau sebagai seorang yang beriman
pada finalitas kenabian (Khatamun Nubuwwah), dan
seorang pencinta Nabi Suci dalam arti yang sebenar-
nya. Ketika saya menelaah kehidupan Mirza Sahib, saya
mendapati bahwa beliau pastilah seorang yang sangat
aktif, teguh, dan bertekad kuat. Setelah memahami
semangat agama yang sejati, beliau menyajikan ajaran
nyata Islam yang sama seperti yang ditemukan pada
masa Nabi Suci dan para Khulafa terdahulu.” (ibid.,
November 1961)

KESIMPULAN

Pendapat-pendapat yang dikutip di atas adalah pendapat
para jurnalis Muslim, teolog, dan pemimpin agama yang keil-
muannya diakui secara universal di dunia Islam hingga hari ini.
Termasuk di antara mereka adalah orang-orang yang sezaman
dengan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, yang telah mengamati
beliau dari jarak dekat. Mereka memiliki pengetahuan langsung
dan tangan pertama tentang beliau. Meskipun berbeda penda-
pat dengan beliau dalam masalah-masalah keyakinan tertentu,
namun dengan mengingat perintah Ilahi, ‘Janganlah takut pada
celaan orang yang mencela’, mereka menunjukkan ketulusan,
kejujuran, dan kelapangan dada yang besar dalam memberikan
komentar yang adil mengenai keilmuan, kebajikan, kesalehan,
dan pengkhidmatan beliau kepada Islam. Mereka memberikan
kesaksian yang benar yang tersimpan dalam lembaran sejarah

hingga hari ini.

514



20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

Berlawanan dengan pendapat terpelajar ini, kita menda-
pati kolumnis surat kabar, penulis, dan politisi tertentu masa
kini yang tidak memiliki pengetahuan yang memadai tentang
Quran Suci dan Hadis, tidak memiliki keakraban dengan lite-
ratur Islam, dan yang tidak pernah membaca satu pun buku
Hazrat Mirza, juga tidak mengetahui apa pun tentang Gerakan
Ahmadiyah. Mereka tidak menyadari masa-masa itu atau kon-
disi yang berlaku saat itu, ketika, menurut Maulana Abul Kalam
Azad, Hazrat Mirza melakukan pembelaan Islam yang agung
dengan melakukan jihad pena dari garis depan, dan tidak ha-
nya mengalahkan para penentang Islam tetapi melangkah lebih
jauh untuk mendirikan sebuah Jamaah yang tujuannya adalah
membuat Islam unggul di dunia, menyebarkan dan membuk-
tikan kebenaran Quran Suci, serta memperbaiki kondisi kaum
Muslimin sendiri. Demikianlah Gerakan besar ini lahir. Para
penentang Gerakan Ahmadiyah, yang hanya membaca literatur
propaganda yang merugikan yang diproduksi untuk melawan
Gerakan ini, melontarkan segala macam tuduhan palsu terha-
dap Imam Zaman, Mujaddid abad ke-14 Hijriah, Hazrat Mirza
Ghulam Ahmad, semoga Allah merahmati beliau. Demi tujuan
materi dan politik mereka, mereka mengobarkan api permu-
suhan dan merobek persatuan kaum Muslimin hingga hancur

berkeping-keping.

515



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

516



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

21. PENGHORMATAN
KEPADA AHMADIYAH
LAHORE

Catatan Penyusun. Para Tergugat menegaskan bahwa
orang-orang Ahmadi divonis kafir oleh pendapat bulat umat
Islam di seluruh dunia. Ini sepenuhnya salah. Para pemikir aga-
ma, intelektual, dan pemimpin komunitas Muslim yang terke-
muka, tidak hanya menganggap orang-orang Ahmadi Lahore se-
bagai Muslim, tetapi juga telah memberikan penghormatan atas
pekerjaan dakwah dan kebangkitan Islam yang dilakukan oleh
gerakan ini dan, khususnya, oleh pemimpin besarnya Hazrat
Maulana Muhammad Ali (w. 1951). Bagian 21.1 menyajikan
penghormatan-penghormatan tersebut dari pena tokoh-tokoh
Muslim terkemuka yang sangat dihormati publik. Bagian 21.2
merujuk pada pekerjaan Misi Muslim Woking (Inggris) di ba-
wah berbagai imam Ahmadi terkemuka, yang menunjukkan
bahwa tokoh-tokoh Muslim utama dan masyarakat Muslim

umum mendukung kegiatan Misi ini.

517



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

21.1.Penghormatan kepada Muhammad Ali dan

Ahmadiyah Lahore

1. Dr. Sir Muhammad Igbal (w. 1938)

Penyair-filsuf Muslim India yang termasyhur ini, yang di-
anggap scbagai pendiri ‘ideologis’ Pakistan, membuat komen-
tar-komentar berikut yang dapat dibaca hari ini dalam koleksi
pidato dan surat-suratnya yang diterbitkan:

i. Dalam sebuah pidato yang disampaikan di Perguruan
Tinggi Aligarh yang terkenal pada tahun 1910, beliau
berkata:

“Di Punjab, contoh murni kehidupan Islami telah
muncul dalam bentuk komunitas yang disebut sekte
Qadiani.” (Millat-e Baiza per ayk Imrani Nazar, diter-
bitkan oleh Aeenah Adab, Lahore, 1970, hlm. 84)
(Catatan: Karena pidato ini disampaikan sebelum perpe-

cahan, “Qadiani” merujuk pada Gerakan Ahmadiyah secara

keseluruhan.)

ii. Dalam sebuah surat bertanggal 7 April 1932, beliau
menulis:

“Mengenai Gerakan Ahmadiyah, saya percaya bahwa
ada banyak anggota Jemaat Lahore yang saya anggap
sebagai Muslim yang terhormat, dan saya bersimpati
dengan usaha-usaha mereka dalam mendakwahkan
Islam.” (Makatib Igbal, Bagian II, koleksi surat-surat
Igbal, diterbitkan oleh Muhammad Ashraf, Lahore,
1951, hlm. 232)

518



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

2. Mohamed Ali

Beliau adalah seorang pemimpin politik Muslim India yang
terkenal sejak Perang Dunia Pertama hingga wafatnya pada
tahun 1930-an. Dalam otobiografi bahasa Inggrisnya yang ter-

kenal, beliau menulis:

“Kira-kira pada waktu inilah seorang teman yang baik
mengirimkan kepada kami sebuah hadiah yang tidak
ada yang lebih berharga daripadanya, sebuah salinan
Quran... Ini adalah karya dari orang yang bernama
sama dengan saya, scorang yang terpelajar, Maulavi
Muhammad Ali dari Lahore, pemimpin komunitas
keagamaan yang cukup banyak jumlahnya, yang be-
berapa anggotanya sedang melakukan pekerjaan dak-
wah di Inggris... Kitab yang indah ini bekerja laksana
musik Sarod yang memabukkan, menurut pepatah
Persia, pada orang yang terganggu jiwanya, dan dalam
kerangka pikiran saya saat itu, saya membalas surat
teman yang telah mengirimkan salinan-salinan Quran
ini bahwa tidak ada yang lebih membahagiakan saya
selain pergi ke Eropa segera setelah saya bisa keluar dari
‘batas-batas’ yang ditentukan oleh pengasingan saya
dan berkhotbah kepada orang-orang gila perang ini
dari setiap taman dan di setiap sudut jalan.” (My Life: A
Fragment, disunting oleh Afzal Igbal, diterbitkan oleh
Muhammad Ashraf, Lahore, 1966, hlm. 115; kutipan
di atas dikutip dalam bahasa Inggris aslinya.)

519



Kasus Abmadiyah

3. Maulana Abdul Majid Daryabadi (w. 1977)

Beliau adalah teolog Muslim terkenal di India, dan pemim-

pin opini ortodoks yang diakui.

L.

il.

520

Dalam sebuah buku tentang orang-orang yang sezaman de-

ngannya, beliau memasukkan satu bagian tentang Maulana

Muhammad Ali, di mana beliau menulis:

“Saat itu tahun 1909... Melalui membaca buku-buku
bahasa Inggris yang ditulis oleh para agnostik, saya te-
lah berubah dari seorang mukmin yang baik menjadi
seorang yang menyimpang (zindik)... Kemurtadan saya
berlanjut hingga 1918.... Pada saat itu, saya membaca
tafsir Quran bahasa Inggris karya Muhammad Ali dari
Lahore. Tafsir itu meyakinkan saya bahwa Quran bu-
kanlah kumpulan cerita-cerita kabar angin, melainkan
kumpulan kebenaran yang mendalam dan luhur, dan
jika ia bukan ‘samawi’, ia hampir samawi.” (Mu asareen,
Lucknow, India, 1979, hlm. 43)

Dalam otobiografinya, beliau menulis:

“Ketika saya selesai membaca Quran bahasa Inggris
ini [terjemahan dan tafsir oleh Maulana Muhammad
Ali], saat menyelami jiwa saya, saya mendapati diri
saya sebagai secorang Muslim. Saya telah mengucap-
kan Kalimah tanpa ragu, tanpa menipu hati nurani
saya. Semoga Allah menganugerahkan surga kepada
Muhammad Ali ini! Saya tidak peduli dengan pertanya-
an apakah keyakinannya tentang Mirza Sahib itu benar
atau salah. Apa yang harus saya lakukan dengan peng-

alaman pribadi saya? Dialah orang yang menancapkan

Bagian 3: Pembuktian



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

paku terakhir pada peti mati kekafiran dan kemurtadan
saya.” (Aap Beti, Shadab Book Centre, Lahore, 1979,
hlm. 254-255)

iii. Saat mengulas terjemahan bahasa Inggris Quran Suci karya
Maulana Muhammad Ali di surat kabar Such dari Lucknow,
yang beliau sunting, Abdul Majid Daryabadi menulis:

“Mengingkari keunggulan terjemahan Maulana
Muhammad Ali, pengaruh yang telah ditimbulkan-
nya, dan kegunaan dakwahnya, sama saja dengan
mengingkari cahaya matahari. Terjemahan itu pastilah
membantu dalam membawa ribuan non-Muslim ke
pangkuan Islam dan ratusan ribu orang yang tidak ber-
iman menjadi jauh lebih dekat kepada Islam. Berbicara
tentang diri saya sendiri, saya dengan senang hati
mengakui bahwa terjemahan ini adalah satu dari sedi-
kit buku yang membawa saya menuju Islam lima belas
atau enam belas tahun yang lalu ketika saya sedang me-
raba-raba dalam kegelapan, ateisme, dan skeptisisme.
Bahkan Maulana Mohamed Ali dari Comrade [lihat
ref. 2 di atas] sangat terpesona oleh terjemahan ini dan
tidak memiliki apa-apa selain pujian untuknya.” (Such,
Lucknow, 25 Juni 1943)

4. Marmaduke Pickthall
Beliau adalah seorang Muslim Inggris terkenal yang terje-
mahan bahasa Inggris Quran-nya adalah salah satu terjemahan

yang paling dikenal dan populer saatini. Sesaat sebelum wafatnya,

521



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

beliau menulis ulasan tentang buku Maulana Muhammad Alj,

Religion of Islam, sebagai berikut:

“Mungkin tidak ada orang yang masih hidup yang
telah melakukan pengabdian lebih lama atau lebih
berharga bagi perjuangan kebangkitan Islam daripada
Maulana Muhammad Ali dari Lahore. Karya-karya
tulisnya, bersama dengan karya-karya almarhum
Khwaja Kamal-ud-Din, telah memberikan ketenaran
dan kehormatan bagi Gerakan Ahmadiyah. Menurut
pendapat kami, volume ini adalah karya terbaiknya.

“Buku seperti ini sangat dibutuhkan pada masa se-
karang ketika di banyak negara Muslim kita melihat
orang-orang yang berhasrat untuk reformasi dan ke-
bangkitan Islam melakukan kesalahan justru karena
kurangnya pengetahuan ini....

“Kami tidak selalu setuju dengan kesimpulan
Maulana Muhammad Ali pada poin-poin kecil—ter-
kadang poin-poin itu tampak aneh bagi kami—tetapi
premis-premisnya selalu kuat, kami selalu sadar akan
ketulusannya yang mendalam; dan penghormatannya
terhadap Quran Suci sudah cukup dengan sendirinya
untuk menjamin karyanya dalam semua hal yang esen-
sial. Tidak diragukan lagi, ada beberapa orang yang
akan tidak setuju dengan temuan umumnya, tetapi
mereka bukanlah orang-orang yang darinya Al-Islam
dapat mengharapkan apa pun di masa depan.” (Zslamic

Culture, tinjauan kuartalan diterbitkan dari Hyderabad

522



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

Deccan, India, Oktober 1936, hlm. 659-660; kutipan
di atas dikutip dalam bahasa Inggris aslinya.)

5. Hafiz Ghulam Sarwar

Hafiz Ghulam Sarwar menghasilkan terjemahan bahasa
Inggris Quran pada tahun 1929. Dalam pendahuluan karya
ini, beliau memberikan penilaian berikut terhadap terjemahan

sebelumnya oleh Maulana Muhammad Ali:

“Terjemahan bahasa Inggris Quran Suci bukanlah
satu-satunya buku yang telah beliau tulis, tetapi buku
itulah yang mungkin akan membuatnya abadi di an-
tara mereka yang telah menulis tentang Quran Suci...
Bahasa Inggris dari Kata Pengantar dan catatan-catat-
annya tidak bercela, dan Maulavi Muhammad Ali telah
mengoreksi kesalahan-kesalahan para penerjemah sebe-
lumnya dalam sejumlah besar bagian; dan dimanapun
beliau berbeda dengan mereka, terjemahannya adalah
yang benar dan paling otoritatif atau memiliki dukung-
an penuh di belakangnya yang dapat ditemukan dalam
kamus-kamus bahasa Arab standar.

“Tidak ada terjemahan atau tafsir Quran Suci lainnya
dalam bahasa Inggris yang dapat bersaing dengan ma-
hakarya Maulavi Muhammad Ali... Buku itu dicetak
ulang pada tahun 1920, dan kedua edisi tersebut telah
meraih kesuksesan dan popularitas yang luar biasa di

kalangan semua golongan umat Islam.” (Zranslation

of the Holy Quran, oleh Hafiz Ghulam Sarwar, edisi

523



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

kedua, National Book Foundation, Pakistan, 1973,
hlm. xxxvi-xxxvii; kutipan di atas dikutip dalam bahasa

Inggris aslinya.)

6. Shaikh Muhammad Ikram
Beliau adalah penulis trilogi buku terkenal tentang sejarah
Islam di anak benua India. Dalam Mauj-i Kausar, yang men-

cakup periode dari 1800 hingga 1947, beliau menulis tentang
Gerakan Ahmadiyah Lahore:

“Sebuah pekerjaan penting yang sedang dilakukan
oleh Jemaat [Ahmadiyah Lahore] ini adalah penyebaran
Quran, terutama di kalangan Muslim yang berbahasa
Inggris dan juga non-Muslim. Terjemahan dan tafsir
Quran oleh Muhammad Ali, ketua Jemaat Ahmadiyah,
adalah terjemahan pertama dalam bahasa Inggris yang
dilakukan oleh seorang Muslim....

“Selain terjemahan Quran Suci, Jemaat Ahmadiyah
[Lahore] juga memproduksi buku-buku tentang hadis
dan sejarah Islam. Beberapa waktu yang lalu, Anjuman
menerbitkan majalah kuartalan berstandar sangat

tinggi....”

The Muslim Revival, dalam bahasa Inggris dari Lahore, yang
berisi artikel-artikel yang sangat berharga tentang masalah sastra,
politik, dan agama. Allama Igbal menulis begitu banyak artikel

untuk majalah itu...

524



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

“Pekerjaan paling penting lainnya yang dilakukan
oleh Jemaat Ahmadiyah Lahore adalah penyebaran
Islam di luar negeri.

“Upaya dakwah Jemaat Ahmadiyah tidak terbatas
hanya di Inggris, tetapi mereka memiliki pusat-pusat
dakwah di banyak negara lain juga. Di antara semua
Muslim di dunia, orang-orang Ahmadi dan Qadiani
adalah yang pertama menyadari bahwa, meskipun ini
adalah zaman kemunduran politik Islam, namun ke-
bebasan berdakwah di bawah pemerintahan Kristen
memberikan kesempatan kepada umat Islam yang dari-
nya keuntungan penuh harus diambil.” (Mauj-i Kausar,
Idara Saqafat Islamia, Lahore, 1979, hlm. 181-187)

7. Dr. Israr Ahmad

Beliau adalah salah satu teolog terkemuka Pakistan saat ini.
Dalam bukunya tentang Jamaat-i Islami, partai politik dan ke-
agamaan terkemuka di negara itu, beliau berkomentar sebagai

berikut mengenai pendirian organisasi ini terhadap masalah

Ahmadiyah pada tahun 1950-an:

“Pada tahap-tahap awal, para pemimpin Jamaar-i
Islami, ketika ditanya tentang pandangan mereka
mengenai [konflik antara] orang-orang Qadiani dan
gerakan Ahrar yang menentang mereka, memberikan
jawaban-jawaban berikut dalam pertemuan-pertemuan

pribadi:...

525



Kasus Abmadiyah

lah Ahmadiyah Lahore tidaklah begitu jelas. Karena mereka me-
nerima Mirza Ghulam Ahmad hanya sebagai seorang Mujaddid,

tidaklah benar dari aspek mana pun untuk menyebut mereka

4. Bahkan jika masalah orang-orang Qadiani itu jelas, masa-

kafir.

“Maknanya adalah bahwa ‘Qadianisme’ itu sendiri
tidak layak dijadikan isu.... Namun, pada tahun 1952,
ketika para pemimpin Ahrar menjadikannya sebuah
isu, dan memprovokasi nafsu massa, prinsip dan ke-
beranian menuntut agar hal di atas dikatakan secara
terbuka, dan rakyat diberi tahu bahwa mereka sedang
dihasut tanpa alasan, dan bahwa isu tersebut tidak
begitu penting, juga solusinya bukanlah seperti yang
sedang diusulkan....

“Mengorbankan prinsip-prinsipnya, Jamaat-i Islami
menambahkan sebagai poin kesembilan pada delapan
poin tuntutannya, bahwa orang-orang Qadiani harus
dinyatakan sebagai minoritas non-Muslim.” (Zahrik
Jamaat Islami, Darul Isha’at Islamia, Lahore, 1966,
hlm. 189-190)

8. Ja'far Khan

Muhammad Ja'far Khan, seorang advokat Pakistan, menulis

Dalam analisis kritis terhadap seluruh Gerakan Ahmadiyah,

tentang Ahmadiyah Lahore:

526

Bagian 3: Pembuktian



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

“Kami menganggap Kelompok Lahore dalam arti ter-
tentu sebagai korban ketidakadilan. Dibandingkan de-
ngan orang-orang Qadiani, jumlah mereka jauh lebih
sedikit, tetapi mereka telah melakukan pekerjaan yang
jauh lebih solid dalam penyebaran Islam daripada orang-
orang Qadiani. Dalam hubungan ini, nama Maulana
Muhammad Ali dan Khawaja Kamal-ud-Din secara
khusus layak disebut. Maulana telah menerjemahkan
Quran Suci ke dalam bahasa Inggris, dan menulis tafsir
Quran tiga jilid dalam bahasa Urdu juga. Terjemahan
bahasa Inggris itu sangat penting pada masa itu karena,
mungkin, hanya pihak non-Muslim yang telah mener-
jemahkan Quran ke dalam bahasa Inggris hingga saat
itu. Keputusan Maulana untuk menerbitkan edisi lain
dari terjemahan bahasa Inggris tanpa teks Arab juga
patut dipuji, karena kami menganggap ini perlu da-
lam menerjemahkan dan menyebarkan Quran dalam
bahasa-bahasa lain. Selain buku-buku ini, Maulana
juga telah menerjemahkan Sahih Bukhari ke dalam
bahasa Urdu. Buku dua jilid ini juga memiliki catatan
penjelasan yang berguna. Meskipun cara pengambilan
kesimpulan (istinbath) dalam banyak catatan penjelas-
annya tidak akan dapat diterima oleh banyak orang,
namun akan diakui oleh setiap orang bahwa buku-buku
ini telah ditulis setelah kerja keras yang hebat dan pene-
litian penuh, serta merupakan tambahan yang berguna
dan menggugah pikiran bagi literatur Islam. Maulana

juga telah menulis beberapa buku lain seperti Collection

527



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

of the Holy Quran (Pengumpulan Quran Suci), dan
Position of Hadith (Kedudukan Hadis). Khawaja
Kamal-ud-Din telah menulis buku dan pamflet yang
tak terhitung jumlahnya tentang beragam subjek ke-
agamaan dalam bahasa Urdu dan Inggris. Buku-buku
bahasa Inggrisnya, khususnya, telah terbukti berharga
dalam penyebaran Islam di Eropa.” (Ahmadiyya 1ahrik,
Sind Sagar Academy, Lahore, 1958, hlm. 312-313)

9. Sayyid Abul Ala Maudoodi
Dalam sebuah surat pribadi bertanggal 23 Muharram 1357
H (sekitar 1937), Abul Ala Maudoodi menulis:

“Di antara para pengikut Mirza Ghulam Ahmad,
saya juga tidak menganggap orang-orang Qadiani dan
Ahmadi berada dalam kategori yang sama. Saya meng-
anggap kelompok Qadiani telah keluar dari Islam.
Namun, kelompok Ahmadi termasuk dalam Islam...
Kita tidak dapat mengeluarkan fatwa Syariat yang sah
terhadap mereka karena mereka menyangkal kenabian
Mirza.” (Fotokopi surat asli tulisan tangan tersebut
tersedia untuk diserahkan ke pengadilan, jika para ter-

gugat memerlukannya.)

528



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

21.2.Misi Woking di bawah Gerakan Ahmadiyah
Lahore

Misi Muslim Woking (Woking Muslim Mission) di Woking,
Surrey, Inggris, didirikan oleh Khawaja Kamal-ud-Din (w.
1932), seorang pengikut terkemuka Hazrat Mirza Ghulam
Ahmad dan anggota pendiri Gerakan Ahmadiyah Lahore. (Misi
ini dijalankan oleh orang-orang Ahmadi Lahore hingga sekitar
tahun 1965.)

Shaikh Muhammad Ikram, dalam sejarahnya yang terkenal
tentang Muslim India, Mawj-i Kausar, menulis sebagai berikut

mengenai periode yang dicakup oleh bukunya:

“Dalam bahasa-bahasa Eropa, Islam diwakili dengan
paling baik oleh Sayyid Ameer Ali. Dan di negeri-nege-
ri Barat, mubaligh kita yang paling sukses, Khawaja
Kamal-ud-Din, terlibat dalam pekerjaannya selama era

ini.” (hlm. ii)

Penulis Pakistan Ashiq Husain Batalvi, dalam buku bahasa
Urdu-nya Some memories, some impressions, memiliki satu bab

utuh tentang Misi Muslim Woking;:

“Nama Misi Muslim Woking telah menjangkau
kurang lebih setiap bagian dunia. Misi ini telah me-
lakukan begitu banyak pekerjaan penyebaran Islam di
Eropa sehingga mungkin tidak ada organisasi lain yang

telah melakukan sebanyak itu...

529



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

“Pada tahun 1912 almarhum Khawaja Kamal-ud-Din
datang ke Inggris. Beliau adalah pengacara yang sukses
di Lahore, tetapi beliau memiliki kecintaan yang luar
biasa terhadap Islam. Meninggalkan praktiknya, beliau
mengabdikan hidupnya untuk penyebaran Islam dan
datang ke Inggris untuk tujuan ini.

“Khawaja Kamal-ud-Din membentuk sebuah per-
walian (#7ust) untuk menjalankan masjid yang awalnya
memiliki tiga anggota: Sayyid Ameer Ali, Mirza Sir
Abbas Ali Baig, dan Sir Thomas Arnold yang meru-
pakan guru Igbal. Perwalian ini menunjuk Khawaja
sebagai Imam, dan sejak saat itu Masjid Woking telah
menjadi pusat terbesar penyebaran Islam di Inggris....

“Melalui usaha-usahanya, terjemahan bahasa Inggris
Quran oleh Muhammad Ali diterbitkan dari Woking
pada tahun 1917. Ini tanpa diragukan lagi merupakan
pencapaian besar karena sebelum itu tidak ada Muslim
di dunia yang telah menerjemahkan Firman Ilahi ini ke
dalam bahasa Inggris....

“Selain Khawaja, orang-orang lain yang berkhidmat
sebagai Imam masjid Woking termasuk Maulana Sadr-
ud-Din, Maulana Muhammad Yaqub Khan, Maulavi
Mustafa Khan, Dr. Muhammad Abdullah, dan Maulavi
Aftab-ud-Din, yang nama-namanya layak mendapat
kehormatan dan rasa hormat....

“Selain pekerjaan dakwah, Misi Woking adalah pu-
sat dari ratusan ribu Muslim yang tinggal di Inggris.

Mereka termasuk Muslim dari setiap negara mulai dari

530



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

Maroko hingga Cina. Pada kesempatan Hari Raya
(Eid), pemandangan di Woking layak untuk dili-
hat. Ada Muslim berkumpul dari Turki, Iran, Mesir,
Malaya, Indonesia, Pakistan, India, Arab, Nigeria,
Aljazair, singkatnya, setiap ras, warna kulit, dan bangsa.
Ada juga banyak mualaf Inggris yang masuk Islam....

“Imam masjid Woking sangatlah sibuk. Banyak per-
kumpulan dan organisasi di Inggris sering mengadakan
pertemuan di mana perwakilan dari berbagai agama
diundang untuk berbicara. Imam Woking, biasanya
dan sering kali, mendapat kehormatan untuk mewa-
kili Islam pada acara-acara ini.” (Chand Yadain, Chand
Tasirat, diterbitkan oleh Aeenah Adab, Lahore, 1969,
hlm. 399-405)

Catatan: Semua Imam yang dirujuk dalam kutipan di atas

adalah anggota terkemuka Jemaat Ahmadiyah Lahore.

DUKUNGAN MUSLIM TERHADAP MISI WOKING

Di bawah ini, sebagai contoh, diberikan beberapa kejadi-
an pertemuan di Misi Muslim Woking di bawah para Imam
Ahmadi Lahore, yang dihadiri dan disampaikan pidato oleh
Muslim terkemuka dan terkenal di dunia dari berbagai sekte
dan kebangsaan. Laporan-laporan ini diambil dari organ Misi

tersebut, 7he Islamic Review, pada masa itu.

531



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

532

Pertemuan di London pada 6 Oktober 1916 dipimpin
oleh Khawaja Kamal-ud-Din. Para peserta termasuk Tuan
Pickthall dan Allama Abdullah Yusuf Ali, yang keduanya
menerbitkan terjemahan bahasa Inggris Quran beberapa
tahun kemudian. Yusuf Ali juga menyampaikan pidato
dalam pertemuan tersebut. Muslim dari India, Mesir, dan
Irak juga hadir. (7he Islamic Review, November 1916, hlm.
512-525)

Salat Idul Fitri di Woking, 9 Februari 1932, dipimpin oleh
Maulavi Aftab-ud-Din Ahmad. Di antara yang hadir adalah
Kuasa Usaha Mesir dan Duta Besar Persia. Laporan terse-
but juga mengatakan: “Tuan M.A. Jinnah, politisi Muslim
India yang termasyhur, juga berbicara memberikan apresia-
si terhadap Masjid dan pekerjaannya.” (7he Islamic Review,
April 1932, hlm. 101-103)

Salat Idul Fitri di Woking, 15 Desember 1936, dipimpin
oleh Maulavi Aftab-ud-Din Ahmad. Di antara yang hadir
adalah Duta Besar Arab Saudi dan Irak, serta Amir Adel
Arsalan. Laporan memuat foto yang memperlihatkan
Imam sedang menyampaikan khotbah, dan para pejabat
tinggi dalam jemaah. (7he Islamic Review, Februari 1937,
hlm. 42-44)

Perayaan Maulid Nabi Suci Muhammad di London, 22
Mei 1937, dipimpin oleh Maulavi Aftab-ud-Din Ahmad.
Di antara yang hadir adalah: Putra Mahkota Saud dari
Arab Saudi, pangeran dan Sultan dari dunia Islam, serta

berbagai duta besar Arab. Daftar beberapa nama mereka

dicetak. (7he Islamic Review, Juli 1937, hlm. 242-245)



21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore

Pada bulan Maret 1926, Khawaja Kamal-ud-Din mengun-
jungi Afrika Selatan. Beliau disambut oleh seluruh komunitas
Muslim Durban. Pertemuan-pertemuan diadakan untuk meng-
hormati Khawaja dan Lord Headley, seorang Muslim Inggris,
dan mereka menyampaikan pidato di Balai Kota. Laporan dari
Pers Afrika Selatan (7he Latest of Durban, 20 Maret 1926, Natal
Witness, 27 Maret 1926, dan Natal Mercury, 22 Maret 1926)
dicetak dalam 7he Islamic Review, Juni 1926, hlm. 206-214.

AKHIR DARI PEMBUKTIAN

533



Kasus Abmadiyah Bagian 3: Pembuktian

534



LAMPIRAN-
LAMPIRAN

aaiil.org




Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

536



Dalam Lampiran ini, kami menyajikan keterangan tambah-
an mengenai beberapa persoalan yang dibahas dalam Bagian
Bukti, yang akan sangat menarik minat dan bermanfaat bagi
para pembaca. Setiap bagian dari Lampiran ini (A, B, dst.) me-

rujuk pada Bagian tertentu dari Bukti tersebut.

537



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

538



A. SIAPAKAH MUSLIM
ITU?

Selain referensi-referensi pada Bagian 1, dari tokoh-tokoh

Muslim terkemuka masa kini, kutipan berikut dapat pula

dikemukakan.

1. Sayyid Abul A’la Al-Maududi

Sebuah referensi dari Khutbat karya Maududi telah diberi-
kan pada Bagian 1.3 (no. 22i, hlm. 74-75). Baru-baru ini, Islamic
Foundation di Leicester, Inggris, telah menerbitkan terjemahan
bahasa Inggris dari buku ini, dengan judul Let us be Muslims.
Kami mengutip di bawah ini referensi kami sebelumnya dari

terjemahan tersebut, diikuti dengan beberapa kelanjutannya.

“Saudara-saudara sesama Muslim! Anda menjadi
Muslim dengan melafalkan beberapa kata yang disebut
Kalimah:

Laa ilaaha illallaah Mubammadur rasuulullaah
Tiada tuhan selain Allah; Muhammad adalah Rasul Allah.

539



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

“Saat mengucapkan kata-kata ini, seseorang dianggap
telah berubah secara radikal. Tadinya dia Kafir, kini dia
Muslim; tadinya dia najis, kini dia suci....

“Pada tingkat yang lebih konkret, dalam kehidupan
sosial, Kalimah ini menjadi dasar untuk membedakan
satu orang dengan orang lainnya. Mereka yang melafal-
kannya membentuk satu umat, sedangkan mereka yang
menolaknya membentuk umat yang lain.... jika orang
yang sama sekali asing melafalkan Kalimah dan me-
nikah ke dalam keluarga Muslim, dia dan anak-anak-
nya menjadi berhak menerima warisan [dari kerabat

»

Muslimnyal.” (Let us be Muslims, Islamic Foundation,

England, 1985, hlm. 69)

Kutipan relevan lainnya dari terjemahan ini disajikan di

bawabh ini:

“Seseorang bisa memahami perintah-perintah syariat
dengan satu cara, sementara orang lain memahaminya
dengan cara yang berbeda, dan masing-masing meng-
amalkannya sesuai dengan pemahamannya sendiri.
Betapapun jauhnya perbedaan di antara mereka, kedu-
anya tetap dapat menyebut diri sebagai hamba. Sebab
keduanya sama-sama bertindak dengan kesadaran
bahwa apa yang mereka lakukan adalah menjalankan

perintah Tuhannya.

540



A. Siapakah Muslim Itu?

Dalam keadaan seperti itu, hak apa yang dimiliki seorang
hamba untuk mengatakan bahwa hanya dirinya saja yang meru-
pakan hamba sejati, sementara yang lain bukan? Paling jauh ia
hanya bisa berargumen bahwa dirinya telah memahami maksud
perintah Tuhannya dengan benar, sedangkan yang lain keliru
memahaminya. Namun hal itu sama sekali tidak memberi-
nya wewenang untuk mengeluarkan orang lain dari golongan
para hamba, yakni dengan mengkafirkannya. Siapa pun yang
berani melakukan sikap gegabah semacam itu, sejatinya telah
menempatkan dirinya seolah-olah pada kedudukan Sang Tuan

itu sendiri.

“Karena alasan inilah Nabi Suci bersabda: ‘Barang
siapa menuduh seorang Muslim sebagai kafir secara tidak
benar, maka tuduhan itu akan kembali kepada dirinya
sendiri.” (HR. Bukhari dan Muslim).

Sebab Allah telah menjadikan ketundukan kepada petun-
juk-Nya sebagai tolok ukur apakah seseorang itu Muslim atau
bukan. Adapun orang yang memaksakan ketundukan kepada
penafsiran dan penilaiannya sendiri, lalu menganggap dirinya
berhak ‘mengeluarkan’ orang lain dari Islam—tanpa memedu-
likan apakah Allah sendiri mengeluarkannya atau tidak—maka
pada hakikatnya ia sedang mengatakan bahwa Allah saja belum
cukup sebagai Tuhan, melainkan ia pun menjadikan dirinya se-
bagai “tuhan kecil”. Siapa pun yang berani membuat klaim lan-
cang semacam ini, ia berada dalam bahaya terjerumus menjadi

kafir, terlepas dari apakah Muslim yang ia tuduh itu benar-benar

541



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

telah melakukan kekufuran atau tidak.” (ibid., hlm. 130-131;

cetak miring sesuai aslinya.)

2. Sayyid Abul Hasan Ali Nadwi

Beliau adalah seorang teolog, sejarawan, dan penulis Muslim
India yang dikenal secara internasional, yang telah banyak me-
nulis menentang Gerakan Ahmadiyah. Dalam sebuah pidato

yang disampaikan selama kunjungan ke Amerika Serikat pada

tahun 1977, beliau berkata:

“Seorang teman saya pernah berkata kepada seorang
pria Hindu terpelajar, ‘Saudaraku, jika seorang Muslim
ditanya siapa itu Muslim, dia tanpa ragu menjawab bah-
wa siapa pun yang melafalkan dan meyakini Kalimah
suci—Laa ilaaha illallaah, Mubammadur rasuulullaah,
adalah seorang Muslim. Ikrar ini merangkum keselu-
ruhan Islam. Nah, apa jawabanmu jika pertanyaan yang
sama diajukan kepadamu mengenai seorang Hindu?””
(Muslims in the West, kumpulan pidato Abul Hasan
Ali Nadwi di Barat, disunting oleh Khurram Murad,
Islamic Foundation, England, 1983, hlm. 137-138)

3. Hakim Muhammad Munir dalam From Jinnah to Zia
Pada tahun 1979, Hakim Muhammad Munir, seorang
Ketua Mahkamah Agung Pakistan yang terkemuka, menulis se-
buah buku bahasa Inggris dengan judul di atas mengenai sejarah
politik Pakistan. Dalam buku ini, beliau merujuk secara panjang

lebar pada laporan penyelidikan pemerintah yang terkenal di

542



A. Siapakah Muslim Itu?

Pakistan, yang diadakan pada tahun 1953-1954, di mana beliau
pemimpinnya. Penyelidikan tersebut dibentuk untuk mengin-
vestigasi penyebab kerusuhan publik yang dipicu oleh beberapa
tokoh agama yang menuntut agar pemerintah menyatakan
orang-orang Ahmadiyah sebagai non-Muslim. Mengomentari
lingkup penyelidikannya, Hakim Munir menulis dalam buku

1mi:

“Pertanyaan ‘Siapakah Muslim itu’ adalah salah satu
pertanyaan mendasar di hadapan kami karena alasan
sederhana bahwa jika, menurut Ulama, orang-orang
Ahmadiyah itu bukan Muslim, para Ulama itu seha-
rusnya tahu siapa yang disebut Muslim, dan apa da-
sar-dasar yang mereka gunakan untuk meminta agar
orang-orang Ahmadiyah ditempatkan di luar Islam.
Pertanyaan itu sangat vital bagi penyelidikan dan bu-
kan muncul untuk pertama kalinya. Ada beberapa pu-
tusan otoritatif mengenai poin-poin tersebut, termasuk
putusan oleh hakim Muslim terkemuka Tuan Hakim
Mahmud, putusan lain oleh Sir Abdur-Rashid, penulis
Ordonansi Hukum Keluarga, beberapa putusan oleh
hakim-hakim Inggris termasuk Privy Council (Dewan
Penasihat Kerajaan) di mana dewan telah memutuskan
bahwa apa yang harus dilihat jika seseorang mengaku
sebagai Muslim adalah apakah dia menyatakan beri-
man pada Kalimah, Laa ilaaha illallaah, Mubammadur
rasunlullaah, dan bukan apakah dia benar-benar me-

yakininya atau tidak. Hal ini sesuai dengan apa yang

543



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

dikatakan Al-Quran sendiri dalam bab 4:49: ‘Janganlah
kamu mengatakan kepada orang yang mengucapkan
salam kepadamu, kamu bukan seorang mukmin’.
Meskipun ayat ini berkaitan dengan peristiwa khusus,
namun penerapannya bersifat umum. Salah satu pene-
rapan ini terkait dengan orang-orang Ahmadiyah sen-
diri yang dianggap sebagai Muslim karena keyakinan
mereka pada Kalimah.

“Kami tidak diminta untuk menyatakan orang-orang
Ahmadiyah sebagai Muslim atau non-Muslim. Hal ini
berada diluar kerangka acuan kami, dan kami harus me-
nanyakan definisi seorang Muslim kepada para Ulama
karena jika mereka tidak dapat memberikan definisi apa
pun yang mengeluarkan orang-orang Ahmadiyah dari
Islam, mereka tidak memiliki alasan untuk melakukan
agitasi yang telah mengakibatkan banyak kematian dan
kerusakan harta benda.... Istilah Muslim niscaya tetap
tidak terdefinisikan oleh para Ulama yang tampil di
hadapan kami.” (From Jinnah to Zia, Vanguard Books
Ltd., Lahore, 1980, hlm. 69, 70 dan 72)

Mengenai amandemen konstitusi Pakistan tahun 1974 yang
menggolongkan orang-orang Ahmadiyah sebagai non-Muslim,
dan motif Perdana Menteri Bhutto dalam meloloskannya,

Hakim Munir memberikan komentar berikut:

544



il.

iil.

A. Siapakah Muslim Itu?

“Melalui amandemen Konstitusi dia menyatakan orang-
orang Ahmadiyah sebagai minoritas non-Muslim. Semua
ini dilakukan dengan motif politik... untuk mendapatkan
dukungan dari atau agar populer di mata rakyat.” (hlm. xix)
“Dan kita tahu bahwa sekitar dua puluh tahun kemudian
tidak kurang dari Tuan Bhutto sendiri yang mengambil alih
isu tersebut dan melalui amandemen konstitusi menyata-
kan orang-orang Ahmadiyah sebagai non-Muslim. Namun
dia pun tidak dapat mendefinisikan seorang Muslim dan
membuang definisi sederhana yang sebelum pemisahan
[India] telah diberikan oleh Hakim-hakim Muslim terke-
muka dari berbagai Pengadilan Tinggi dan Privy Council
(Dewan Penasihat Kerajaan).” (hlm. 45)

“Menjelang akhir rezimnya, Tuan Bhutto, untuk me-
nyenangkan umat Islam, membuat beberapa perubahan
tidak berarti dalam Konstitusi dan sistem hukum demi
tujuan-tujuan politik. Melalui amandemen konstitusi dia
menyatakan orang-orang Ahmadiyah sebagai non-Muslim

tanpa mengatakan siapa itu Muslim...” (hlm. 96)

4. Zulfiqar Ali Bhutto

Tuan Bhutto digulingkan dari kekuasaan oleh Jenderal Zia-

ul-Haq pada tahun 1977, dan kemudian diadili atas konspirasi

pembunuhan lawan politik. Setelah dinyatakan bersalah, dia

dieksekusi pada bulan April 1979. Selama persidangannya, pe-

nuntut umum pada satu tahap mempertanyakan ketulusannya

sebagai seorang Muslim. Tuan Bhutto membela diri sebagai

berikut:

545



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

“Dia mengatakan bahwa merupakan prinsip yang di-
akui bahwa orang yang melafalkan Kalimah adalah seo-
rang Muslim, dan tidak ada yang berhak menyebutnya
non-Muslim. Mengutip sebuah contoh, ketua [Partai
Rakyat] Bhutto mengatakan bahwa Abu Sufyan, musuh
besar Nabi Suci, dibawa ke hadapannya. Dia mengaku
telah melafalkan Kalimah, tetapi para Sahabat Nabi Suci
berargumen bahwa dia tidak melakukannya dengan se-
penuh hati, dan mereka ingin membunuhnya. Namun
Nabi Suci bersabda bahwa karena dia telah melafalkan
Kalimah, dia sekarang adalah seorang Muslim, dan
tidak boleh disakiti.” (Harian Urdu Masawat, Lahore,
Rabu 20 Desember 1978, halaman depan, kolom 1)

546



B. ISU KHATAMUN
NABIYYIN

Selain referensi-referensi dari Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

yang diberikan pada Bab 3.2, kutipan berikut juga dapat dike-

mukakan untuk menunjukkan makna yang beliau berikan pada

istilah Khatamun Nabiyyin:

5.

“Tidaklah pantas bagi Allah untuk mengutus seorang nabi
setelah Khatamun Nabiyyin, atau untuk memulai kembali
sistem kenabian setelah mengakhirinya.” (Aina-e-Kamalat-
e-Islam, hlm. 377)

“Singkatnya, Allah dengan menyebut Nabi Suci Muhammad
sebagai Khatamun Nabiyyin dalam Al-Quran, dan Nabi
Suci sendiri dengan bersabda “Tidak akan ada nabi sesu-
dahku’ dalam Hadis, telah menetapkan poin bahwa tidak
ada nabi yang dapat datang setelah Nabi Suci, dalam peng-
ertian hakiki kenabian.” (Kitab al-Bariyyah, hlm. 185)
“Allah berfirman: ‘Dia adalah Rasul Allah dan Khatamun
Nabiyyin. Dan disebutkan dalam Hadis: “Tidak akan ada
nabi sesudahku.’... Jika nabi lain akan datang, baik nabi

547



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

baru maupun nabi lama, bagaimana mungkin Nabi Suci
kita menjadi Khatamul Anbiya” (Ayyam as-Sulh, hlm. 74)

8. “Al-Quran Suci, dalam ayat ‘Pada hari ini telah
Kusempurnakan untukmu agamamu’, dan ‘dia adalah
Rasul Allah dan Khatamun Nabiyyin’, telah mengakhiri
kenabian dengan Nabi Suci Muhammad. Dan telah dika-
takan dengan kata-kata yang jelas bahwa Nabi Suci adalah
Khatamul Anbiya” (Tubfah Golarwiya, hlm. 83)

9. “Allah adalah Dzat Yang... menciptakan Adam dan meng-
utus para rasul dan kitab-kitab suci, dan yang paling akhir
mengutus Muhammad saw. yang merupakan Kbatamul
Anbiya dan sebaik-baik para rasul.” (Hagigatul Wahyi, hlm.
141)

10. “Harus diyakini dari lubuk hati yang paling dalam bahwa
kenabian telah berakhir dengan Nabi Suci Muhammad,
sebagaimana firman Allah T2ala: ‘Dia adalah Rasul Allah
dan Khatamun Nabiyyin’. Mengingkari ayat ini, atau mere-
mehkannya, pada hakikatnya adalah memisahkan diri dari
Islam.” (Surat tertanggal 17 Agustus 1899, dimuat dalam
Al-Hakam, Agustus 1899, vol. iii, no. 29)

Kami juga dapat mengutip pernyataan-pernyataan berikut,
sebagai tambahan dari yang diberikan pada Bab 3.3, di mana

Hazrat Mirza telah membantah mengklaim sebagai nabi:
1. “Saya telah mendengar bahwa beberapa Ulama terkemu-
ka di kota Delhi ini menyebarluaskan tuduhan terhadap

saya, bahwa orang ini mendakwahkan kenabian.... Maka

548



B. Isu Khatamun Nabiyyin

untuk membuat kebenaran diketahui, saya dengan hormat
menyatakan kepada semua tuan-tuan yang terhormat, baik
kalangan atas maupun bawah, bahwa tuduhan-tuduhan ini
adalah fitnah belaka. Saya tidak mendakwahkan kenabi-
an.... Setelah pemimpin dan tuan kita Muhammad saw.,
penutup para rasul, saya menganggap siapa pun yang men-
dakwahkan kenabian dan kerasulan sebagai pendusta dan
kafir” (Pernyataan yang diterbitkan di Delhi, 2 Oktober
1891, hlm. 1. Lihat Majmuab Isytiharat, vol. ii, hlm. 230)
“Tuduhan lain yang dilontarkan terhadap saya adalah bah-
wa orang ini mengingkari Lailatul Qadar dan mukjizat serta
Mikraj, dan lebih jauh lagi bahwa dia membuat dakwahan
kenabian dan mengingkari finalitas kenabian. Semua tu-
duhan ini sepenuhnya tidak benar dan bohong.... Sekarang
saya membuat penegasan yang jelas dan terang mengenai
hal-hal berikut di hadapan kaum Muslim di rumah Allah
ini: Saya beriman pada finalitas kenabian Khatamul Anbiya
saw., dan saya menganggap orang yang mengingkari finali-
tas kenabian sebagai orang yang tidak beriman dan berada
di luar lingkup Islam.” (Pidato di Masjid Pusat Delhi, 23
Oktober 1891; Din al-Hag, hlm. 29)

“Biarlah jelas bagi mereka bahwa saya juga melaknat orang
yang mendakwahkan kenabian. Saya berpegang teguh bah-
wa tidak ada tuhan selain Allah dan Muhammad adalah
Rasul-Nya, dan saya beriman pada finalitas kenabian Nabi
Suci... Jadi tidak ada dakwahan kenabian dari pihak saya
juga.” (Majmuah Isytibarat, vol. iii, hlm. 224)

549



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

550

“Pertanyaan: Dalam buku kecil Fath-i Islam sebuah dak-
wahan kenabian telah dibuat.

“Jawaban: Tidak ada dakwahan kenabian. Sebaliknya,
klaimnya adalah kewalian (mubaddatsiyah) yang telah
diajukan atas perintah Allah.” (Izalah Auham, hlm.
421-422)

“Salah satu keberatan dari mereka yang menyebut saya ka-
fir adalah mereka mengatakan: Orang ini mendakwahkan
kenabian dan mengatakan bahwa saya adalah salah satu
nabi. Jawabannya adalah ketahuilah, wahai saudaraku,
bahwa saya tidak mendakwahkan kenabian, tidak pula
saya mengatakan kepada mereka bahwa saya seorang nabi.
Tetapi mereka tergesa-gesa dan membuat kekeliruan dalam
memahami pernyataan saya. Tidaklah pantas bagi saya un-
tuk mendakwahkan kenabian.... Bagaimana mungkin saya
mendakwahkan kenabian padahal saya seorang Muslim.”
(Hamamatul Busya, hlm. 79; edisi baru hlm. 281-283)
“Lihatlah betapa jauhnya ini dari dakwahan kenabian.
Wahai saudaraku, jangan berpikir bahwa apa yang telah
saya katakan mengandung aroma klaim kenabian sedikit
pun. Naudzubillah jika saya mengklaim kenabian setelah
Allah menjadikan Nabi dan tuan kita Muhammad saw. se-
bagai Khatamun Nabiyyin.” (ibid., hlm. 83; edisi baru hlm.
293-294)



B. Isu Khatamun Nabiyyin

“Jika keberatannya adalah bahwa saya telah membuat dak-
wahan kenabian, dan hal seperti itu adalah bidah, apa lagi
yang bisa saya katakan selain semoga laknat Allah menimpa
para pendusta dan pembuat fitnah.” (Anwarul Islam, hlm.
34)

“Saya tidak mendakwahkan kenabian.. Saya meyakini
dengan teguh bahwa Nabi Suci kita Muhammad adalah
Khatamul Anbiya, dan sesudahnya tidak akan ada nabi yang
datang untuk umat ini (ummah), baik nabi baru maupun
nabi lama.” (Nishan Asmani, hlm. 28)

551



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

552



C. WAHYU DALAM
ISLAM

Referensi-referensi lebih lanjut berikut ini, sebagai tambah-
an dari yang ada di bab 4, juga menunjukkan bahwa, menurut

para teolog Muslim, wahyu masih terus berlanjut.

1. Maulavi Muhammad Husain Batalvi

Dalam ulasannya yang memuji Barahin Ahmadiyya karya
Hazrat Mirza, beliau menjawab sebagian Muslim yang mengkri-
tik Hazrat Mirza karena memasukkan wahyu-wahyunya dalam

buku tersebut. Batalvi menjelaskan:

“Dengan cara ini, hal itu tidak hanya dimaksudkan
untuk mendukung wahyu penulis Barahin Ahmadiyya,
dan wahyu para wali lainnya, tetapi wahyu para nabi
juga didukung, dan itulah tujuan sebenarnya. Sebab,
pengingkaran sama sekali terhadap konsep wahyu ke-
pada yang bukan nabi merupakan pendahuluan bagi
pengingkaran terhadap wahyu kepada para nabi, dan

menyeret seseorang pada posisi itu, karena sifat dan

553



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

esensi kedua wahyu itu sama. Faktanya, keduanya ada-
lah sungai dari mata air yang sama, sehingga jika salah
satu diingkari, tidak ada alasan lagi untuk menerima
yang lain, dan pengingkaran terhadap eksistensi yang
satu menyiratkan risiko pengingkaran terhadap yang
lain. Karena alasan ini, para ulama ahli pengalaman
spiritual (ahli kasyaf) mengatakan bahwa orang yang
mengingkari karunia batin dan ilmu laduni yang di-
anugerahkan kepada para wali, berisiko mengalami
akhir hayat yang buruk (suul khatimabh). Pada akhir-
nya, pengingkaran terhadap ilmu laduni dan wahyu
para nabi akan mendapat tempat di hatinya.” (Isyaar

as-Sunnah, vol. vii, no. 7, Juni hingga November 1884,
hal 194)

2. Maulana Sanaullah Amritsari (w. 1949)

Beliau adalah penentang Gerakan Ahmadiyah yang terke-
nal selama dan setelah masa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad.
Mengomentari ayat Al-Quran 42:51, yang berbicara tentang

tiga cara wahyu Ilahi kepada manusia, beliau menulis:

“Ini berarti bahwa adalah sunatullah (kebiasaan
Allah) bahwa ketika Dia berbicara kepada manusia, itu
dilakukan melalui wahyu, jenis pertama, atau dari ba-
lik tabir, jenis kedua, atau dengan mengutus malaikat
kepada rasul, jenis ketiga, dan mewahyukan apa yang
Dia kehendaki. Ketiga jenis wahyu ini dikenal sebagai

ilham syar’i [wahyu sebagaimana diakui dalam teologi

554



C. Wahyu Dalam Islam

Islam].... Para nabi dapat menerima ketiga jenis wahyu
tersebut, tetapi para wali, yang merupakan pengikut
sempurna dan pewaris para nabi, mendapatkan wah-
yu dari dua jenis pertama, tetapi tidak yang ketiga.”
(Nuqusy Abul Wafa, karya Maulana Abu Yahya Imam
Khan dari Noshera, hlm. 81-83, Islami Academy,
Lahore)

3. Madrasah Deoband didirikan di bawah bimbingan wahyu

1arikh Darul-"ulum Deoband adalah sejarah resmi seratus
tahun pertama madrasah teologi di Deoband (India), yang didi-
rikan pada tahun 1867, dan ditulis oleh Maulana Muhammad
Tayyib, Rektor madrasah tersebut. Dalam pendahuluannya,
merujuk pada pertemuan awal di mana para bapak pendiri ber-

kumpul untuk membahas pendirian madrasah, penulis menulis:

“Orang-orang yang menyingsingkan lengan baju
demi tujuan-tujuan ini [pendirian madrasah] bukanlah
pemimpin-pemimpin biasa, melainkan orang-orang
suci yang bertakwa dan wali-wali zaman itu. Dan dis-
kusi bersama mereka bukanlah jenis musyawarah atau
pertukaran pandangan yang umum, melainkan pertu-
karan wahyu. Sebagaimana saya dengar dari Maulana
Habibur Rahman Usmani, Rektor keenam madrasah
tersebut, bahwa hati semua wali zaman itu menerima
wahyu yang intinya adalah bahwa satu-satunya cara
untuk pertahanan dan pelestarian Islam dan kaum

Muslim di India adalah dengan mendirikan sebuah

555



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

madrasah. Demikianlah, pada pertemuan konsultatif
ini, seseorang berkata bahwa dia telah melihat dalam
mimpi bahwa, demi pertahanan iman dan kaum
Muslim, sebuah madrasah harus didirikan; yang kedua
berkata bahwa dia telah melihat kasyaf bahwa sebuah
madrasah harus didirikan; yang ketiga berkata bahwa
telah terbetik dalam hatinya bahwa pendirian sebuah
madrasah adalah hal yang esensial; dan yang lain lagi
berkata dengan kata-kata yang jelas: Saya telah meneri-
ma wahyu dari Allah bahwa dalam keadaan ini sangat-
lah penting untuk mendirikan sebuah madrasah untuk
pengajaran agama.” (Zarikh Darul-ulum Deoband,
diterbitkan oleh Darul Isha’at, Karachi, hlm. 12-13)

556



D. MUHADDATS DAN
DAKWAHAN HAZRAT
MIRZA

Melanjutkan Bab 5, di sini kami membahas terlebih dahulu
konsep mubaddats menurut ajaran Islam, dan kemudian me-
nunjukkan bahwa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad mengklaim

dalam pengertian tersebut sebagai seorang muhaddats.

1. Konsep Muhaddats dalam Islam
Nabi Suci Muhammad saw. bersabda kepada para
pengikutnya:

“Di kalangan Bani Israil sebelum kamu, biasa terda-
pat orang-orang yang diajak bicara oleh Allah (rijalun
yukallamuun), meskipun mereka bukan nabi, dan
jika ada seorang pun di antara umatku yang seperti
itu, maka dialah Umar.” (Bukhari, kitab: Keutamaan
Sahabat Nabi Suci, bab Umar; 62:6)

557



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Dalam versi lain hadis ini pada sumber yang sama, alih-alih
kata-kata rijaalun yukallamuuna (“orang-orang yang diajak bi-
cara oleh Allah®), kata muhaddats (secara harfiah: orang yang

diberitahu sesuatu) digunakan.

“Di antara umat-umat sebelum kamu biasa terda-
pat mubaddats, dan jika ada salah satu dari mereka di
umatku, maka dialah Umar.” (ibid.; lihat juga Sahib
Muslim, Kitab al-Fadha'il, bab Keutamaan Umar; vol.
vi, hlm. 91 dari edisi dengan terjemahan Urdu yang di-
terbitkan oleh Khalid Thsan Publishers, Lahore, 1981.
Hadis dalam Bukhari diriwayatkan oleh Abu Hurairah,
sedangkan dalam Muslim diriwayatkan oleh Aisyah.)

Hal ini menetapkan konsep dan definisi muhaddats dalam
Islam—seorang yang bukan nabi namun menerima wahyu.
(Wahyu ini, tentu saja, adalah jenis wahyu yang masih terbuka
bagi para wali, yaitu wahyu wilayah, dan bukan wahyu nubuw-
wah, sebagaimana dibahas dalam bab 4 dan 5 Bukti). Otoritas
klasik dan modern dalam Islam telah menjelaskan apa yang

dimaksud dengan muhaddats sebagai berikut:

1. Syarah Klasik Bukhari
“Yang dimaksud dengan mubaddats adalah orang-
orang yang diajak bicara oleh Allah, meskipun mereka
bukan nabi.” (Al-’Aini, Umdatul Qari Syarah Sahih
al-Bukhari, vol. vii, hlm. 614)

558



D. Mubaddats dan Dakwahan Hazrat Mirza

2. Ruh al-Ma’ani
Mengomentari ayat Al-Quran yang menjelaskan tiga cara

wahyu (42:51), tafsir Al-Quran yang terkenal ini mengatakan:

“Dalam ayat ini, Allah merujuk kepada manusia seca-
ra umum, dan bukan nabi semata, karena wahyu tidak
terbatas pada para nabi. Pada masa-masa sebelumnya,
ada contoh Maryam dan ibunda Musa, yang bukan
nabi tetapi Allah berbicara kepada mereka. Dalam
agama kita, itulah posisi para muhaddats umat ini.
Mereka akan menerima wahyu.” (Lihat Ruh al-Ma’ani

di bawah ayat 42:51)

3. Syekh Ahmad Sirhindi:

“Ketahuilah, wahai saudaraku yang jujur, bahwa
pembicaraan Allah dengan manusia terkadang berha-
dapan langsung. Ini adalah bagi para nabi, dan juga
bagi sebagian pengikut sempurna mereka karena keta-
atan dan sebagai pewarisan. Ketika seorang pengikut
menerima Kalam Ilahi secara melimpah dan sering
dengan cara ini, dia disebut muhaddats, sebagaimana
Umar, pemimpin kaum Muslim.” (Maktubat, vol. iii,

bagian vii, hlm. 2, surat no. 51)

4. Sayyid Muhammad Ismail Syahid:
“Kualitas Umar yang disebutkan dalam hadis,
‘Seandainya ada nabi sesudahku, pastilah dia Umar’,
telah dijelaskan oleh Nabi Suci sebagai derajat

559



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

muhaddats. Hal ini karena, setelah finalitas kenabian,
tidaklah benar menyandarkan kenabian dan kerasulan
kepada siapa pun. Demikian pula, mengenai posisi Ali
yang disebutkan dalam hadis terkenal, ‘Engkau di sisi-
ku sebagaimana kedudukan Harun di sisi Musa, kecuali
bahwa tidak ada nabi sesudahku’, dikatakan bahwa ini
juga merupakan derajat mubaddats. Juga, dalam hadis,
‘Ulama umatku seperti nabi-nabi Bani Israil’, yang di-
maksud dengan ulama adalah orang-orang yang dike-
nal sebagai mubaddats” (Abgaat, hlm. 403, terjemahan
Urdu oleh Ahsan Gilani)

5. Syah Waliyullah ad-Dahlawi:

“Derajat muhaddats adalah sedemikian rupa sehing-
ga ketika seorang muhaddats muncul, dia tidak harus
mengikuti kesimpulan yang diperoleh dari nalar manu-
sia, sama seperti matahari menghilangkan kebutuhan
akan lampu biasa. Karena dia datang dengan wahyu

dan ilmu yang diberikan kepada para nabi.” (Tathimat,
hlm. 136)

6. Maulana Abul Kalam Azad:

“Kelompok yang paling mulia terdiri dari jiwa-jiwa
suci terpilih secara khusus yang dipilih oleh Pemberi ka-
runia dan nikmat Ilahi untuk tugas-tugas besar. Cahaya
pengetahuan dan tindakan mereka berasal dari mata

air kenabian, dan mereka berjalan di jalan kenabian.

560



D. Mubaddats dan Dakwahan Hazrat Mirza

Orang-orang istimewa ini disebut dalam hadis Bukhari

dengan istilah muhaddats.” (Tazkirah, hlm. 93)

2. Klaim Hazrat Mirza

Kami sekarang menyajikan kutipan-kutipan dari tulisan

Hazrat Mirza untuk menunjukkan bahwa beliau secara jelas

mengklaim sebagai seorang mubaddats, sebagai sesuatu yang

berbeda dari seorang nabi:

“Tidak ada keraguan bahwa hamba yang hina ini telah
datang dari Allah sebagai seorang mubaddats bagi umat
Muslim.” (7auzih Maram, hlm. 18)

“Tidak ada dakwahan kenabian; sebaliknya, dakwahannya
adalah mubaddatsiyah [menjadi seorang mubaddats] yang
telah diajukan atas perintah Allah.” (lzalah Aubam, hlm.
421)

“Wahai saudara-saudara, saya telah diutus sebagai seorang
muhaddats dari Allah, kepada kalian dan kepada semua
orang di bumi.” (Aina-e-Kamalat-e-Islam, hlm. 367)

“Saya bukan seorang nabi melainkan seorang mubaddats
dari Allah, dan penerima wahyu Ilahi agar saya dapat meng-
hidupkan kembali agama Nabi Suci.” (#bid., hlm. 383)

“... Saya tidak mendakwahkan kenabian, tidak pula saya
mengatakan kepada mereka bahwa saya seorang nabi...
Saya tidak mengatakan apa pun kepada orang-orang kecu-
ali apa yang saya tulis dalam buku-buku saya, yaitu, bahwa

saya adalah seorang mubaddats dan Allah berbicara kepada

561



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

saya sebagaimana Dia berbicara kepada para muhaddats.”
(Hamamatul Busyra, hlm. 79; edisi baru hlm. 281-282)
“Saya meyakini dengan teguh bahwa Nabi Suci kita
Muhammad adalah Penutup Para Nabi (Khatamul Anbiya),
dan setelah beliau tidak akan ada nabi yang datang untuk
umat ini (#mmah), baik baru maupun lama. Tidak satu
noktah atau titik pun dari Quran Suci yang akan dinasakh
(dihapus). Tentu saja, para mubaddats akan datang yang
akan diajak bicara oleh Allah... Saya adalah salah satu dari
mereka.” (Nishan Asmani, hlm. 28)

“Karena Pemimpin dan Rasul kita [Nabi Suci Muhammad]
adalah Penutup Para Nabi (Khatamul Anbiya), dan tidak
ada nabi yang dapat datang sesudahnya, karena alasan ini-
lah para mubaddats telah disubstitusikan untuk para nabi
dalam Syariat ini.” (Syahadatul Quran, hlm. 24)

Oleh karena itu, Hazrat Mirza mengklaim sebagai muhaddats

dalam pengertian terminologi istilah ini. Lihat bab 5 dari Bukti

untuk definisinya mengenai makna terminologis mubaddats.

Lihat juga bab 10.3, yang membahas pernyataannya dalam Ek

Ghalati Ka Izala mengenai makna akar kata mubaddats. Tidak

pernah sekalipun Hazrat Mirza mengatakan dia telah beranjak

dari posisi muhadats ke posisi yang lebih tinggi menjadi nabi.

562



E. PENGGUNAAN
ISTILAH NABI DAN
RASUL UNTUK
NON-NABI

Melanjutkan penjelasan yang diberikan pada bab 6, menge-
nai penggunaan istilah 7abi dan rasul (utusan) dalam literatur
Islam untuk mereka yang bukan nabi, materi tambahan disaji-

kan di bawah ini.

1. Para Otoritas Islam terdahulu

1. Al-Quran

i.  Dalam kisah Yusuf, tertulis: “Dan raja berkata: Bawalah dia
[Yusuf] kepadaku. Maka tatkala utusan (rzsul) itu datang
kepadanya...” (12:50). Di sini kata rasu/ diterapkan pada
utusan seorang raja.

ii. Dalam bab 36, ayat 13-21, disebutkan tentang tiga ‘utusan’
(Bahasa Arab: mursalun, jamak dari mursal) yang dikirim
oleh Allah ke sebuah negeri: “Ketika Kami mengutus ke-

pada mereka dua orang utusan, lalu mereka mendustakan

563



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

iii.

564

keduanya; kemudian Kami kuatkan [kedua utusan itu]
dengan utusan yang ketiga, maka ketiga utusan itu berkata:
Sesungguhnya kami adalah orang-orang yang diutus kepa-
damu” (36:14). Sayyid Muhammad Ismail Syahid menga-
takan bahwa mereka adalah mubaddats yang disebut mursal
(yakni rasul) di sini. Beliau menulis:

“Dalam ayat ini, apa arti klaim yang dibuat oleh ke-
tiganya: ‘Sesungguhnya kami adalah orang-orang yang
diutus kepadamu.”?... dengan mengingat hubungan
antara muhaddatsiyah dan risalat, harus diterima bahwa

seorang mubaddats juga disebut seorang rasul.” (Abgaat,
him. 401-402)

Sebuah ayat dalam Al-Quran mengatakan: “Dan Kami ti-
dak mengutus sebelum kamu [wahai Muhammad] seorang
rasul pun dan tidak pula seorang nabi, melainkan apabila
dia mempunyai sesuatu keinginan, setan pun memasukkan
godaan-godaan terhadap keinginan itu; tetapi Allah meng-
hilangkan apa yang dimasukkan oleh setan itu, lalu Allah
menguatkan ayat-ayat-Nya” (22:52). Ibnu Abbas, seorang
Sahabat Nabi Suci dan penafsir Al-Quran yang termasyhur,
telah menjelaskan ayat ini dengan mengatakan, “dan tidak
pula seorang mubaddats”, yakni kata-kata Al-Quran “tidak
pula seorang rasul dan tidak pula seorang nabi” di sini juga
mencakup seorang mubaddats. Otoritas berikut mencatat
kata-kata Ibnu Abbas ini:

Sahibh al-Bukhari (Kitab: Keutamaan Sahabat, bab Umar;
62:6).



E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

. Umdatul Qari, syarah Bukhari, bab Keutamaan Umar.

3. Syah Waliyullah ad-Dahlawi. Lihat Al-Kbhair al-Katsir,
Khizanah Kelima (lihat hlm. 97 dari terjemahan bahasa
Inggrisnya, diterbitkan oleh Ashraf, Lahore, 1974).

4.  Sayyid Muhammad Ismail Syahid. Beliau menulis:

“Alasan mengapa kerasulan (risalat) terkadang disan-
darkan kepada mereka yang mubaddats adalah bahwa
ayat Al-Quran, ‘Dan Kami tidak mengutus sebelum
kamu seorang rasul pun dan tidak pula seorang nabf’,
diriwayatkan dalam giraar (bacaan) dari Ibnu Abbas

dengan tambahan kata-kata ‘dan tidak pula seorang
mubaddats ” (Abgaat, hlm. 401).

5.  Imam Jalaluddin as-Suyuthi. Lihat buku Urdu Abmadiyya
1abrik, oleh Malik Muhammad Ja'far Khan, hlm. 25, Sindh
Sagar Academy, Lahore.

2. Hadis

i.  Dalam Sahih Bukhari, kita membaca: “Kemudian datang-
lah kepadanya rasul dari rasul Allah” (Kitab al-Maghazi,
bab 81).

ii. Dalam koleksi Abu Dawud tercatat: “Nabi Suci bersabda:
Segala puji bagi Allah Yang telah menganugerahkan kepada

rasul dari rasul-Nya apa yang meridhakan-Nya” (Juz 27,
bab 71).

565



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Dalam kedua kutipan ini, Nabi Suci disebut sebagai
rasul Allah, dan utusan yang dikirim oleh beliau kepa-

da seseorang disebut “rasul dari rasul Allah”.

iii. Dalam sebuah hadis yang terkenal, Nabi Suci Muhammad
diriwayatkan telah bersabda bahwa sebanyak 124.000 nabi
telah muncul di dunia. Dua ulama terkemuka menulis:

“Ketahuilah bahwa hadis yang menyebutkan jumlah
nabi yang sangat besar itu mencakup para muhaddats
dalam hitungannya. Dan kata mursal di dalamnya
bersinonim dengan nabi” (Syah Waliyullah dalam
Al-Khair al-Katsir, Khizanah kelima, hlm. 246; Lihat
juga hlm. 97 dari terjemahan bahasa Inggrisnya yang
dikutip di atas.)

“Beberapa ulama Hadis mengatakan bahwa dalam
riwayat yang dikutip dari Nabi Suci mengenai jumlah
para nabi, kata nabi tidak hanya merujuk pada nabi
tetapi juga pada mubaddars” (Ismail Syahid dalam
Abgaat, hlm. 401-402)

3. Hazrat Abu Bakar dan Umar — nabi
Syekh Ahmad Sirhindi menulis:

“Apa yang bisa orang-orang ini peroleh dari kualitas
Syaikhain [yakni Abu Bakar dan Umar]? Dua orang
yang mulia ini, karena keluhuran dan kebesaran

mereka, dihitung di antara para nabi dan memiliki

566



E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

kualitas-kualitas mereka.” (Maktubat, Daftar I, bagian
iv, surat no. 251, hlm. 64)

4. Muhyiddin Ibnu Arabi
“Kewalian adalah kenabian umum, dan kenabian

yang membawa syariat adalah kenabian khusus.”

(Futubat Makkiyah, bagian ii, hlm. 24)

Mengenai pandangan beliau dan istilah-istilah yang beliau

gunakan, para teolog modern berkomentar sebagai berikut:

i.  Maulana Asyraf Ali Thanvi menulis:

“Kenabian dan kerasulan yang beliau sebut ‘umum’
juga dimaksudkan dalam pengertian etimologi, yakni,
menerima kabar tentang yang gaib dan berdakwah
[Islam]. Itu tidak dimaksudkan dalam arti yang sesung-
guhnya (hakiki), yang untuk itu Syekh menggunakan
istilah kenabian pembawa syariat. Karenanya, ketika
mengomentari sebuah hadis yang berbicara tentang
penganugerahan kenabian kepada orang yang telah
menghafal Al-Quran, beliau menafsirkannya dalam
pengertian akar kata dan menjelaskan perbedaan anta-

ra orang seperti itu dengan seorang nabi.” (Az-Tanbiyah

at-1arbi fi Tanziyah Ibnu Arabi, hlm. 99)

ii. Mufti Muhammad Syafi dari Deoband menulis:

567



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

“Syekh merujuk pada kualitas-kualitas kenabian,
mubasysyirat [wahyu non-nabi], dan kewalian sebagai
kenabian tanpa syariat agama.” (Khatm Nubuwwat,
bagian iii, hlm. 31)

5. Jalaluddin Rumi

Beliau telah menggunakan kata 7abi dalam puisinya untuk
merujuk pada orang-orang beriman yang sempurna di kalangan
umat Islam. Teolog masa kini berkomentar tentang hal ini seba-

gai berikut:

i.  Maulana Abdul Majid Daryabadi menulis di surat kabarnya:

“Hingga kini apa yang saya temukan paling meng-
ganggu tentang klaim-klaim Qadiani adalah bahwa,
dalam pengertian apa pun itu, bagaimana mungkin
sebuah klaim kenabian dibuat oleh seorang Muslim?
Namun baru-baru ini, secara kebetulan, saya menemu-
kan contohnya dalam puisi Maulana Rumi....”

Untuk sisa kutipan, lihat Bagian 8 dari Bukti, hlm.
150, no. 27.

ii. ~Allamah Khalid Mahmud, seorang penentang Gerakan
Ahmadiyah, mengutip bait lain dari Rumi dan menjelas-
kannya sebagai berikut:

“Di jalan kebajikan bersungguh-sungguhlah mela-

yani kemanusiaan, agar engkau dapat mencapai kena-

bian dalam umat Muslim.’

568



E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

“Ini tidak merujuk pada pencapaian pangkat kenabi-
an, melainkan pencapaian kualitas-kualitas kenabian.
Jika terdapatkeringkasan disini, hal itu harus ditafsirkan
berdasarkan keyakinan Maulana Rumi tentang finalitas
kenabian yang diberikan sebelumnya. Menafsirkan
sebuah tulisan yang bertentangan dengan maksud pe-
nulis adalah sangat bertentangan dengan aturan ilmu
dan integritas. Dalam hal ini, Maulana merujuk pada
setiap pembimbing spiritual yang mengikuti Sunah
sebagai nabi secara metaforis: “Wahai murid, dia adalah

nabi pada masanya, karena dia memancarkan cahaya
Nabi’.” (Agidatul Ummah fi Mani Khatam an-Nubuw-
wah, hlm. 112)

iii. Dalam pengantar Matsnawi Rumi, Maulana Sajjad Ahmad
menulis:

“Biasanya kata nabi digunakan dalam arti khusus,
tetapi Rumi menerapkan 7abi kepada para pembaharu
(mujadid) yang berderajat tinggi, seperti dalam bait:
‘Di jalan kebajikan bersungguh-sungguhlah melayani
kemanusiaan, agar engkau dapat mencapai kenabian
dalam umat Muslim’.” (Muqaddimah Matsnawi Rumi,
hlm. 23)

6. Maulana Asyraf Ali Thanvi

Beliau mengutip teolog klasik Sayyid Abdul Wahhab asy-

Sya’rani dan kemudian memberikan komentarnya sendiri:

569



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

“Ketika Nabi Suci Muhammad menyadari bahwa
beberapa orang di antara pengikutnya akan meneri-
ma berakhirnya wahyu dengan rasa tidak suka, beliau
mengajukan sebagian dari kerasulan (risalat) bagi
orang-orang pilihan khusus dari umatnya. Beliau
memerintahkan mereka yang hadir pada khotbahnya
untuk menyampaikan ajaran-ajaran kepada mereka
yang tidak hadir. Maka beliau memerintahkan mereka
untuk menyampaikan pesan tersebut, agar kata rusu/
[jamak dari 7asul] dapat berlaku bagi mereka.’

“Sekarang lihatlah, dalam teks ini beliau merujuk
pada dakwah semata sebagai kerasulan.” (At-Tanbiyah
at-Tarbi fi Tanziyah Ibnu Arabi, hlm. 100-101)

7. Maulana Abdur Rasyid, pimpinan aliran Ahl-i Hadis,
Lahore:

“Makna kaum Sufi jelas dari kutipan-kutipan ini.
Mereka merujuk para nabi sebagai ‘nabi dengan sya-
riat’, dan menyebut para wali umat ini sebagai ‘nabi
tanpa syariat’. Ini adalah terminologi kaum Sufi, dan
merupakan prinsip yang diterima bahwa ‘tidak boleh
ada perdebatan mengenai [penggunaan] terminologi
[yang berbeda], dan masing-masing berhak menggu-

nakan istilahnya sendiri’.” (Khatm-i Nubuwwat aur

Nuzul-i Masih, hlm. 74)

570



E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

2. Pendirian Hazrat Mirza
1. Pernyataan Publik Paling Jelas

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad pernah membuat pernyataan
publik yang memperjelas sepenuhnya masalah penggunaan kata
nabi bagi seseorang yang sebenarnya adalah seorang muhaddats.
Pada bulan Februari 1892, beliau mengakhiri sebuah debat de-
ngan seorang teolog Muslim di Lahore dengan mengeluarkan

pernyataan tertulis berikut:

“Ketahuilah oleh semua kaum Muslim bahwa semua
kata-kata seperti yang terdapat dalam tulisan-tulisan
saya Fath-i Islam, Tauzih Maram dan Izalah Aubam,
yang menyiratkan bahwa muhbaddats dalam satu peng-
ertian adalah seorang nabi, atau bahwa menjadi seorang
muhaddats adalah kenabian parsial atau kenabian tidak
sempurna, tidak boleh dipahami dalam makna hakiki-
nya, melainkan telah digunakan menurut makna akar
katanya secara lugas; selebihnya, saya sama sekali tidak
mengajukan dakwahan kenabian yang sebenarnya. Di
sisi lain, sebagaimana telah saya tulis dalam buku saya
Izalah Aubam, halaman 137, keyakinan saya adalah
bahwa pemimpin dan junjungan kita Muhammad
Mustafa saw. adalah Penutup Para Nabi.

“Maka saya ingin memperjelas kepada semua sau-
dara Muslim bahwa, jika mereka tidak senang dengan
kata-kata ini dan jika kata-kata ini melukai perasaan
mereka, mereka dapat menganggap semua kata-kata

tersebut telah diubah, dan sebagai gantinya anggaplah

571



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

saya menggunakan kata muhaddats. Karena saya tidak
suka menciptakan perpecahan dan perselisihan di anta-
ra kaum Muslim.

“Sejak awal, sebagaimana Allah Maha Mengetahui,
niat saya tidak pernah menggunakan kata nabi ini seba-
gai nabi yang sebenarnya, melainkan hanya sebagai pe-
nanda mubaddats, yang telah dijelaskan oleh Nabi Suci
sebagai orang yang diajak bicara oleh Allah. Mengenai
muhaddats, dinyatakan dalam sabda Nabi Suci: ‘Di
antara Bani Israil sebelum kamu, terdapat orang-orang
yang diajak bicara oleh Allah, meskipun mereka bukan
nabi, dan jika ada satu di antara pengikutku, maka
dialah Umar.’

“Oleh karena itu, saya tidak memiliki keraguan sedi-
kit pun untuk menyatakan maksud saya dalam bentuk
lain demi perdamaian dengan saudara-saudara Muslim
saya, dan bentuk lain itu adalah bahwa di setiap tem-
pat, alih-alih kata nabi, kata muhaddats-lah yang harus
dipahami, dan kata #abi harus dianggap telah dihapus.”
(Majmu'ah Isytiharat, vol. i, hlm. 313)

Tulisan ini disusun dalam bentuk perjanjian dan di-

tandatangani oleh delapan orang saksi.

2. Sebuah surat yang diterbitkan
Pada bulan Agustus 1899, Hazrat Mirza menulis surat ke-
pada seseorang, menjelaskan penggunaan kata nabi dan rasul

mengenai dirinya. Surat ini, yang juga diterbitkan pada waktu
itu di surat kabar Ahmadiyah A/-Hakam, disalin di bawah ini:

572



E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

“Situasinya adalah, meskipun selama dua puluh ta-
hun saya terus-menerus menerima wahyu Ilahi, sering
kali kata rasul atau nabi muncul di dalamnya.... Ada
banyak wahyu seperti itu di mana kata nabi atau rasul
muncul mengenai diri saya. Namun, orang keliru jika
berpikir bahwa yang dimaksud dengan kenabian dan
kerasulan ini adalah kenabian dan kerasulan yang ha-
kiki, yang dengannya orang yang bersangkutan disebut
sebagai ‘pembawa syariat’. Faktanya, yang dimaksud
dengan kata rasul hanyalah orang yang diutus oleh
Allah, dan yang dimaksud dengan kata 7abi hanyalah
orang yang membuat nubuat, setelah menerima pem-
beritahuan dari Allah, atau orang yang menyingkapkan
perkara-perkara tersembunyi.

“Karena kata-kata ini, yang hanya dalam penger-
tian metaforis, menyebabkan masalah dalam Islam,
yang mengarah pada konsekuensi yang sangat bu-
ruk, istilah-istilah ini tidak boleh digunakan dalam
pembicaraan umum dan bahasa sehari-hari jamaah
kita. Harus diyakini dari lubuk hati yang paling da-
lam bahwa kenabian telah berakhir dengan Nabi Suci
Muhammad saw., sebagaimana firman Allah TZala:
‘Dia adalah Rasul Allah dan Penutup Para Nabi’.
Mengingkari ayat ini, atau meremehkannya, pada
hakikatnya adalah memisahkan diri dari Islam. Orang
yang melampaui batas dalam penolakan berada dalam
kondisi berbahaya yang sama dengan orang yang, se-

perti kaum Syiah, melampaui batas dalam penerimaan.

573



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Harus diketahui bahwa Allah telah mengakhiri semua
kenabian dan kerasulan-Nya dengan Al-Quran Suci
dan Nabi Suci. Saya telah datang ke dunia, dan telah di-
utus ke dalamnya, semata-mata sebagai pelayan agama
Islam, dan bukan untuk membuang Islam dan men-
ciptakan agama lain. Seseorang harus selalu menjaga
dirinya agar tidak disesatkan oleh setan, dan memiliki
cinta sejati kepada Islam, serta tidak boleh melupakan
keagungan Nabi Suci Muhammad.

“Saya adalah pelayan Islam, dan inilah alasan sebenar-
nya kedatangan saya. Kata nabi dan rasul adalah kiasan
dan metafora. Risalat dalam bahasa Arab diterapkan
pada ‘diutus’, dan nubuwwat adalah memaparkan ke-
benaran dan perkara tersembunyi setelah menerima
pengetahuan dari Allah. Jadi, dengan mengingat arti
seluas ini, tidaklah tercela untuk meyakini dalam hati
sesuai dengan makna ini.

“Akan tetapi, dalam terminologi Islam, #abi dan rasul
berarti mereka yang membawa Syariat yang sepenuhnya
baru, atau mereka yang membatalkan beberapa aspek
dari syariat sebelumnya, atau mereka yang tidak dise-
but sebagai pengikut nabi sebelumnya, karena memiliki
hubungan langsung dengan Allah tanpa mengambil
manfaat dari seorang nabi. Oleh karena itu, seseorang
harus waspada untuk melihat bahwa makna yang sama
tidak diambil di sini, karena kami tidak memiliki Kitab
selain Al-Quran Suci, dan tidak ada agama selain Islam.

Kami meyakini bahwa Nabi kita saw. adalah Penutup

574



E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

Para Nabi, dan Quran Suci adalah Penutup Kitab-kitab.
Agama janganlah dijadikan permainan anak-anak, dan
harus diingat bahwa saya tidak membuat klaim yang
bertentangan dengan menjadi pelayan Islam. Orang
yang menyandarkan kepada saya hal yang sebaliknya,
sedang memfitnah saya. Kami menerima karunia dan
berkah melalui Nabi Suci kita, dan menerima manfaat
ilmu dari Al-Quran.

“Oleh karena itu, sangatlah penting agar tidak ada
orang yang menyimpan sesuatu dalam hatinya yang
bertentangan dengan arahan ini; atau dia akan ber-
tanggung jawab karenanya di hadapan Allah. Jika kami
bukan pelayan Islam, maka semua pekerjaan kami akan
sia-sia dan tertolak, serta akan dimintai pertanggungja-
waban.” (Surat tertanggal 17 Agustus 1899, diterbitkan
di Al-Hakam, vol. iii, no. 29, Agustus 1899)

3. Pengikut Hazrat Mirza

Sebuah keberatan terkadang diajukan bahwa Hazrat
Maulana Muhammad Ali, pemimpin besar Gerakan Ahmadiyah
Lahore, dalam tulisan-tulisannya selama masa hidup Hazrat
Mirza Ghulam Ahmad dan sampai Perpecahan tahun 1914,
telah menyebut beliau sebagai ‘nabi’ dan ‘rasul’. Sebagai klarifi-
kasi, Maulana telah menunjukkan bahwa beliau menggunakan
istilah-istilah ini mengenai Hazrat Mirza dalam pengertian yang
sama seperti yang dijelaskan oleh Hazrat Mirza sendiri, yang
telah dibahas di atas, yakni, dalam pengertian etimologi atau

metaforis, yang hanya berarti seorang wali. Faktanya, pada masa

575



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

itu banyak pengikut Hazrat Mirza memberikan penjelasan yang
sama mengenai penggunaan istilah-istilah ini tentang beliau.
Contoh-contoh seperti itu tercatat bahkan dari mereka yang,
setelah Perpecahan tahun 1914, bergabung dengan kelompok
Mirza Bashiruddin Mahmud Ahmad (‘Qadiani’). Di bawah ini
kami memberikan beberapa pernyataan yang diterbitkan dari
tokoh-tokoh Qadiani terkemuka, di mana mereka berpegang
teguh bahwa tidak ada nabi yang dapat datang setelah Nabi Suci
Muhammad, dan bahwa kata 7abi berlaku bagi Hazrat Mirza
hanya dalam pengertian etimologi atau parsial; dan yang pen-
ting, bahwa kata itu berlaku baginya hanya dalam pengertian

yang dapat diterapkan pada wali mana pun dalam Islam.

1. Mufti Muhammad Sadiq
Beliau adalah ketua mubaligh kaum Qadiani, dan editor
Bady. Pada tahun 1910 beliau menceritakan kisah pertemuannya

dengan ulama Muslim terkenal Maulana Syibli sebagai berikut:

“Syibli bertanya apakah kami meyakini Mirza Sahib
sebagai seorang nabi. Saya menjawab bahwa keyakinan
kami dalam hal ini sama dengan keyakinan Muslim
lainnya, yakni, bahwa Nabi Suci Muhammad adalah
Khatamun Nabiyyin. Setelah beliau, tidak ada nabi
lain yang dapat datang, baik nabi baru maupun nabi
lama. Namun, fenomena wahyu Ilahi masih berlanjut,
tetapi itu pun melalui perantara Nabi Suci. Dengan
menerima manfaat spiritual dari beliau, telah ada

orang-orang di antara kaum Muslim yang mendapat

576



E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

keistimewaan wahyu Ilahi, dan di masa depan pun
akan ada orang-orang seperti itu. Karena Hazrat Mirza
Sahib juga diistimewakan dengan wahyu Ilahi, dan da-
lam wahyu-wahyunya Allah memberinya banyak kabar
tentang masa depan sebagai nubuat, yang telah terpe-
nuhi, karena alasan inilah Mirza Sahib adalah seseorang

yang membuat nubuat. Orang seperti itu disebut 7abi

dalam kamus bahasa Arab.” (Badr, 27 Oktober 1910)

2. Maulavi Sayyid Sarwar Syah

Beliau adalah ulama paling top dari kaum Qadiani. Pada
tahun 1911, menjawab seorang kritikus yang keberatan dengan
penggunaan kata ‘nabi’, beliau menulis jawaban yang diterbitkan
di surat kabar tersebut dengan judul ‘Kata nabi atau mujaddid .

Beliau menulis:

“Kata nabi, menurut asal-usulnya, memiliki dua mak-
na: pertama, orang yang menerima kabar perkara-per-
kara gaib dari Allah; kedua, seorang manusia berderajat
tinggi, yang kepadanya Allah menganugerahkan keis-
timewaan wahyu yang melimpah, dan memberitahun-
ya kabar tentang yang gaib, dia adalah seorang nabi.
Dalam pengertian ini saya meyakini bahwa semua
mujaddid terdahulu adalah nabi-nabi dengan berbagai
tingkatan.” (Badr, 16 Februari 1911)

577



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

3. Mir Muhammad Said
Beliau adalah ketua kaum Qadiani di Hyderabad, Deccan.
Dalam sebuah buku yang ditulis pada tahun 1904 sebagai ja-

waban kepada seorang kritikus, beliau berkata:

i.  “Hazrat Mirza Sahib telah mendakwahkan diri sebagai se-
orang mubaddats, dan definisi mubaddats yang ditetapkan
dari hadis dalam Sahih Bukhari dll. adalah sejenis kenabian
parsial yang dalam pengertian z/ill (bayangan) dan melalui
perantara orang lain, dan dianugerahkan kepada setiap 722~
haddats di kalangan umat Islam.” (Anwarullah, hlm. 263)

ii. “Kesimpulannya, Hazrat Mirza Sahib hanya mendakwah-
kan sebagai seorang muhaddats — dan bukan nabi yang
sebenarnya yang menafikan Khatamun Nabiyyin, dan

 »

bertentangan dengan [hadis] “Tidak ada nabi sesudahku’.
(ibid., hlm. 269)

4. Mirza Bashiruddin Mahmud Ahmad (w. 1965)

Beliau adalah pemimpin pertama yang terkenal dari kaum
Qadiani. Pada tahun 1910 beliau menulis sebuah artikel ber-
judul Nazjat (Keselamatan) yang muncul di bulanan 7Zasyhizul
Azhan, di mana beliau sendiri menjadi editornya. Dalam artikel

ini, beliau menjelaskan makna ayat Khatamun Nabiyyin dari Al-
Quran (33:40) sebagai berikut:

“Dalam ayat ini Allah telah berfirman bahwa Nabi
Suci adalah Khatamun Nabiyyin, dan tidak ada seorang
pun yang akan datang sesudahnya yang dapat diangkat

578



E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi

ke status kenabian, dan yang dapat membatalkan syari-
atnya serta menetapkan syariat baru. Tidak, betapapun
banyaknya wali, serta orang-orang saleh dan bertakwa,
mereka akan mendapatkan semua yang mereka dapat-
kan melalui pengabdian kepada beliau. Jadi Allah telah
berfirman bahwa kenabian Nabi Suci dimaksudkan bu-
kan hanya untuk masanya, tetapi bahwa di masa depan
pun tidak ada nabi yang akan datang.

“Poin lain yang harus diingat di sini, yakni, bah-
wa dalam ayat ini Allah berfirman: ‘Allah Maha
Mengetahui segala sesuatu’. Ini tampaknya tidak me-
miliki hubungan yang jelas di sini karena tidak perlu
dikatakan, mengenai hal-hal yang telah Allah jelaskan,
bahwa Dia Mengetahui segala sesuatu. Faktanya ada-
lah bahwa keberadaan Nabi Suci sebagai Khatamun
Nabiyyin mengandung sebuah nubuat. Ini adalah
bahwa sebelum Nabi Suci Muhammad telah muncul
ratusan nabi di dunia yang meraih kesuksesan besar.
Faktanya, di sana tampaknya tidak ada satu abad pun
di mana tidak ditemukan dakwahan kenabian. Jadi,
Kresna, Ramacandra, Buddha, Konfusius, Zoroaster,
Musa, dan Isa adalah mereka yang pengikutnya masih
ada di dunia, dan giat menjalankan pekerjaan mereka,
di mana setiap kelompok mengajukan klaim kebenar-
annya. Namun, tiga belas abad kini telah berlalu sejak
dakwahan Nabi Suci, dan tidak ada seorang pun yang
pernah mencapai kesuksesan dengan dakwahan kenabi-

an. Bagaimanapun, sebelum masa beliau, orang-orang

579



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

biasa mendakwahkan kenabian, dan banyak dari mere-
ka berhasil, yang kita yakini sebagai orang-orang yang
benar. Namun, mengapa tatanan ini berhenti dengan
kedatangan beliau? Jelas karena nubuat bahwa beliau
adalah Kbatamun Nabiyyin. Sekarang kami bertanya
kepada para penentang Islam, tanda apa yang lebih
besar daripada fakta bahwa, setelah Nabi Suci, tidak
ada orang yang mendakwahkan kenabian yang berha-
sil. Inilah yang dirujuk dalam kata-kata: ‘Allah Maha
Mengetahui segala sesuatu’. Artinya, Kami telah men-
jadikannya Khatamun Nabiyyin dan Kami mengetahui
bahwa tidak ada nabi yang akan datang sesudahnya,
dan setiap pendusta yang membuat klaim seperti itu
akan dihancurkan. Oleh karena itu, ini adalah nubuat
sejarah yang tidak mungkin dapat dibantah oleh siapa
pun.” (Zasyhizul Azhan, April 1910, vol. v, no. 4, hlm.
151-152)

Di sini makna hakiki Khatamun Nabiyyin telah dijelaskan
dengan gamblang bahwa tidak ada nabi yang dapat datang se-
telah Nabi Suci Muhammad, tidak pula status kenabian dapat
dicapai setelah beliau. Tingkat tertinggi yang dapat dicapai oleh
siapa pun di antara kaum Muslim, sebagaimana ditunjukkan

dalam kalimat kedua dari kutipan di atas, adalah posisi wali.

580



F. UMMATI WA NABI —
PENGIKUT DAN NABI

Melanjutkan referensi yang diberikan pada bab 9.5 dari
tulisan-tulisan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, yang menun-
jukkan bahwa beliau mendefinisikan istilah ini sebagai sinonim
dengan wali, kami membahas poin ini secara lebih rinci di sini.
Menurut Hazrat Mirza, istilah ‘pengikut’ (ummati) dan ‘nabi’
atau ‘rasul’ (nabi, rasul) memiliki makna yang berlawanan, dan
oleh karena itu, secara tepat, tidak ada orang yang bisa menjadi
pengikut sekaligus nabi. Hazrat Mirza mendefinisikan wmmati

sebagai berikut:

“Seorang ummati adalah dia yang, tanpa mengikuti
Nabi Suci Muhammad dan Al-Quran Suci, hanyalah
orang yang lemah, sesat, dan tidak beriman. Dan ke-
mudian dengan mengikuti Nabi Suci dia mencapai
iman dan kesempurnaan.” (Barahin Ahmadiyya Bagian

V, hlm. 192-193)

581



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Di sisi lain, seorang nabi atau rasul mempelajari iman secara

langsung dari Allah melalui wahyu:

“Menurut penjelasan Al-Quran Suci, rasul adalah

dia yang menerima hukum syariat dan akidah agama

melalui malaikat Jibril.” (Izalah Auham, hlm. 534)

Hazrat Mirza menjelaskan dengan gamblang bahwa ummati

dan rasul (atau nabi) memiliki makna yang berlawanan:

1. “Pemilik kenabian penuh tidak akan pernah bisa menjadi
seorang pengikut (#mmati), dan mutlak dilarang oleh Al-
Quran dan Hadis bahwa orang yang disebut rasul Allah
dalam arti sepenuhnya bisa menjadi bawahan dan murid
yang sempurna dari nabi lain. Allah TZ’ala berfirman [da-
lam Quran Suci]: ‘Kami tidak mengutus seorang rasul pun
melainkan untuk ditaati dengan izin Allah.” Artinya, setiap
rasul diutus untuk menjadi tuan (matbu) dan pemimpin
(imam), bukan untuk menjadi murid dan bawahan orang
lain.” (lzalah Aubam, hlm. 569)

2. “Tidak ada rasul yang datang ke dunia sebagai murid dan
bawahan. Sebaliknya, dia adalah pemimpin, dan hanya

mengikuti wahyunya yang turun kepadanya melalui malai-

kat Jibril.” (7bid., hlm. 576)

3. “Makna rasul [utusan] dan wmmati [pengikut] berlawanan
satu sama lain.” (Zbid., hlm. 575)
4. “Dua konsep ini [pengikut dan kenabian] berlawanan satu

sama lain.” (Review Mubahatsah, hlm. 8)

582



E Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi

Hazrat Mirza telah menggunakan ungkapan “pengikut dan

nabi” serta “nabi dari satu aspek dan pengikut dari aspek lain”,

dan beliau telah menjelaskan dengan jelas makna hakiki isti-

lah-istilah ini:

1.

“Seorang mubhaddats, yang merupakan ‘orang yang diu-
tus’ (mursal), adalah seorang pengikut dan juga, dalam
pengertian yang tidak sempurna, seorang nabi. Dia adalah
pengikut karena dia sepenuhnya mengikuti Syariat Nabi
Suci Muhammad dan menerima manfaat dari cahaya kena-
bian beliau [Nabi Suci]. Dan dia adalah nabi karena Allah
menjadikan keadaan-keadannya seperti keadaan para nabi.
Allah telah menjadikan posisi mubaddats sebagai posisi
perantara antara para nabi dan para pengikut. Meskipun
dia adalah pengikut dalam arti sepenuhnya, dia juga nabi
dalam satu pengertian. Dan seorang muhaddats pastilah
merupakan mitsil (serupa) dari nabi tertentu, dan meneri-
ma dari Allah nama yang merupakan nama nabi tersebut.”
(Izalah Aubam, hlm. 569)

“Jadi fakta bahwa dia [Al-Masih yang akan datang] telah
disebut sebagai pengikut sekaligus nabi...”

Untuk kutipan lengkapnya, lihat bab 9.5 dari bagian 3:
Bukti

Hal ini membuktikan secara meyakinkan bahwa yang di-

maksud dengan istilah “pengikut dan nabi” dalam tulisan-tulisan

Hazrat Mirza adalah seorang mubaddats, yang pada hakikatnya

adalah seorang pengikut tetapi memiliki beberapa karakteristik

583



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

yang sama dengan para nabi. Itu tidak berarti seorang nabi, se-
bagaimana telah dijelaskan dengan gamblang oleh Hazrat Mirza

di atas.

‘Pengikut dan nabi’ — istilah majemuk

Perlu dicatat bahwa ‘pengikut dan nabi’ adalah istilah maje-
muk. Seseorang tidak dapat merujuk hanya pada bagian ‘nabi’-
nya saja, dan menganggapnya sebagai penanda jenis nabi ter-
tentu. Hazrat Mirza menulis bahwa pengikut seperti itu “tidak
dapat disebut nabi saja”. Lihat kutipan di bab 11 dari bagian 3:
Bukti, no. 15 ii dan iii

Dalam tulisan-tulisannya, Hazrat Mirza tidak pernah meng-
gunakan istilah wmmati nabi (nabi-pengikut), yang mungkin
dapat menyiratkan makna seorang nabi di kalangan umat Islam,
yakni sejenis nabi. Beliau selalu menggunakan ungkapan seperti
‘pengikut dan nabi’ setelah menguraikan dan mendefinisikan

konsep ini secara jelas sebagai karakteristik seorang muhaddats.

‘Pengikut dan nabi’ berlaku bagi banyak wali
Menurut Hazrat Mirza, bukan hanya beliau tetapi banyak
wali dalam Islam yang mencapai gelar ‘nabi dan pengikut.

Beliau menulis:

1. “... para ulama yang bertakwa di satu sisi disebut pengikut,
dan di sisi lain mereka disebut orang-orang yang serupa
dengan para nabi”

2. Untuk kutipan lengkapnya, lihat Bagian 11 dari Bukdi, no.
15 iv, hlm. 183.

584



E Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi

“Allah menganugerahkan kehormatan komunikasi dan
wahyu-Nya yang paripurna, sempurna, murni dan suci
kepada beberapa orang yang telah mencapai tahap fana
fir-rasul (lebur dalam rasul) hingga derajat tertinggi, se-
hingga tidak ada lagi pemisah. Konsep ummati dan makna
pengikut ditemukan dalam diri mereka hingga tuntas dan
sempurna, sechingga keberadaan mereka tidak lagi tetap
sebagai diri mereka sendiri, melainkan pribadi Nabi Suci
Muhammad terpantul dalam cermin keadaan kefanaan
mereka. Di sisi lain, mereka menerima komunikasi dan
wahyu Ilahi dalam arti yang paling paripurna dan paling
sempurna seperti para nabi. Jadi dengan cara ini, beberapa
orang, meskipun berstatus ummati [pengikut], menerima

gelar nabi” (Al-Wasiyyat, hlm. 29-30)

585



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

586



G. KLARIFIKASI
KOREKSI SEBUAH
KEKELIRUAN

Ini berkaitan dengan pembahasan bab 10. Sekitar tahun
1915, tak lama setelah Perpecahan, pernyataan pertama kali
dibuat oleh kaum Qadiani bahwa, dalam pamflet ‘Koreksi
Sebuah Kekeliruan’ (Ek Ghalati Ka Izala) yang diterbitkan pada
November 1901, Hazrat Mirza Ghulam Ahmad telah meng-
umumkan bahwa beliau mengklaim sebagai nabi dan bahwa
penyangkalan-penyangkalan beliau sebelumnya atas klaim
semacam itu kini telah dinasakh (dibatalkan). Untuk memban-
tah pernyataan tentang adanya perubahan dalam posisi Hazrat
Mirza pada November 1901 ini, tujuh puluh pengikut terkemu-
ka beliau yang telah berbaiat ke dalam Gerakan sebelum tanggal
tersebut, mengeluarkan pernyataan publik di bawah sumpah

sebagai berikut:

“Kami, yang bertanda tangan di bawah ini, me-
nyatakan di bawah sumpah bahwa ketika Hazrat
Mirza Ghulam Ahmad dari Qadian, Pendiri Gerakan

587



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Ahmadiyah, mengumumkan pada tahun 1891, bah-
wa Nabi Isa as. telah wafat menurut Quran Suci, dan
bahwa ‘putra Maryam’ yang kedatangannya di antara
umat Islam disebutkan dalam Hadis adalah beliau
[Hazrat Mirza] sendiri, beliau tidak mendakwahkan
kenabian. Namun, para Maulawi menyesatkan publik,
dan mengeluarkan fatwa kufr (kekafiran) terhadap
beliau dengan menuduh bahwa beliau mendakwah-
kan kenabian. Setelah ini, Al-Masih yang Dijanjikan
menyatakan berkali-kali dengan kata-kata yang jelas,
sebagaimana ditunjukkan oleh tulisan-tulisan beliau,
bahwa menyandarkan klaim kenabian kepada beliau
adalah sebuah fitnah terhadap beliau, bahwa beliau
menganggap kenabian telah berakhir dengan Nabi
Suci Muhammad, dan bahwa beliau memandang dak-
wahan kenabian, setelah Nabi Suci, sebagai pendusta
dan kafir. Dan bahwa kata-kata mursal, rasul, dan nabi
yang muncul dalam beberapa wahyu beliau, atau kata
nabi yang telah digunakan mengenai Al-Masih yang
akan datang dalam Hadis, tidak menunjukkan nabi
dalam artian kenyataan sebenarnya, melainkan nabi
secara metaforis, parsial, atau zi//i yang dikenal seba-
gai muhaddats. Setelah Khatamun Nabiyyin Nabi Suci
Muhammad, tidak ada nabi yang dapat datang, baik
nabi baru maupun nabi lama.

“Kami juga menyatakan di bawah sumpah bahwa
kami berbaiat dengan Al-Masih yang Dijanjikan se-

belum November 1901, dan bahwa pernyataan Mirza

588



G. Klarifikasi Koreksi Sebuah Kekeliruan

Mahmud Ahmad, ketua Qadiani, bahwa meskipun
pada awalnya Hazrat Mirza Sahib tidak mendakwah-
kan kenabian, tetapi beliau mengubah dakwahannya
pada November 1901, dan mengajukan dakwahan ke-
nabian pada tanggal tersebut, dan bahwa tulisan-tulisan
beliau sebelumnya selama sepuluh atau sebelas tahun
yang menyangkal kenabian telah dinasakh—semua ini
sepenuhnya salah dan mutlak bertentangan dengan
fakta. Kami bersumpah demi Allah bahwa gagasan
itu bahkan tidak pernah terlintas dalam benak kami
bahwa Al-Masih yang Dijanjikan membuat perubah-
an dalam dakwahannya pada tahun 1901 atau bahwa
tulisan-tulisan beliau sebelumnya, yang penuh dengan
penyangkalan atas dakwahan kenabian, pernah diba-
talkan; tidak pula, sepengetahuan kami, kami pernah
mendengar kata-kata seperti itu dari mulut satu orang
pun hingga Mirza Mahmud Ahmad membuat pernya-

»

taan-pernyataan tersebut [pada tahun 1914/1915]

Tidak ada seorang pun yang pernah mampu membantah
pernyataan ini dengan bersaksi di bawah sumpah bahwa se-
bagai seorang Ahmadi dia mengetahui pada bulan November
1901 bahwa Hazrat Mirza, dengan menerbitkan ‘Ek Ghalati Ka
Izala’, menarik kembali atau dengan cara tertentu memodifikasi
pernyataan-pernyataan beliau sebelumnya, dari periode sepuluh
tahun 1891 hingga 1901, di mana beliau secara jelas menyang-
kal dakwahan kenabian dan, sebagai lawan dari penyangkalan

ini, mendakwahkan sebagai seorang ‘mubaddats .

589



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Baris pembuka pamflet
‘Koreksi Sebuah Kekeliruan’ dibuka dengan baris berikut:

“Beberapa orang di antara pengikutku yang tidak
begitu mengenal dakwahanku dan argumen-argumen-
nya, karena tidak memiliki kesempatan untuk mem-
pelajari buku-buku dengan saksama, atau tidak tinggal
dalam lingkunganku untuk jangka waktu yang cukup
lama guna menyempurnakan pengetahuan mereka,
dalam beberapa kejadian sebagai tanggapan terhadap
keberatan para penentang memberikan jawaban yang

bertentangan dengan fakta.”

Oleh karena itu, kekeliruan sebagian pengikutlah yang di-
koreksi oleh Hazrat Mirza, dan bukan kekeliruan apa pun dari
pihak beliau sendiri. Terlebih lagi, para pengikut tersebut tidak
akan melakukan kekeliruan-kekeliruan ini mengenai dakwahan
beliau jika mereka telah mempelajari buku-buku dan pernya-
taan-pernyataan beliau sebelumnya untuk mendapatkan penge-
tahuan tentang masalah-masalah ini. Oleh karena itu, Hazrat
Mirza di sini tidak hanya menegaskan kebenaran tulisan-tulisan
dan pernyataan-pernyataan beliau sebelumnya, tetapi juga telah
menginstruksikan agar hal-hal tersebut dipelajari untuk menda-

patkan informasi yang akurat mengenai dakwahan beliau.

590



H. UMAT ISLAM DAN
PEMERINTAHAN
INGGRIS
DI INDIA

Kutipan-kutipan telah terdapat dalam bab 17.5 yang mem-
buktikan bahwa para pemimpin Muslim di India, tepat sebelum
dan pada masa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad, telah mengu-
mumbkan secara jelas bahwa ajaran Islam tidak membenarkan
jihad perang fisik melawan pemerintahan Inggris di India. Kami
memberikan di sini bukti lebih lanjut yang menunjukkan bahwa
para pemimpin Muslim, termasuk mereka yang mengaguminya
hari ini menuduh Hazrat Mirza bersekongkol dengan pemerin-
tah Inggris, sebenarnya merekalah yang merupakan pendukung

pemerintah yang lebih besar daripada Hazrat Mirza.

1. Sir Sayyid Ahmad Khan
i.  Beliau menulis sebagai berikut mengenai pemerintahan

Inggris:

591



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

“Kaum Muslim hidup damai di bawah pemerintah-
an mereka. Tidak mungkin mereka melakukan jihad
melawan pemerintah.” (Asbab Baghawat-i Hind, yakni
‘Sebab-sebab Pemberontakan India’, hlm. 105)

ii. ii. Mengenai perguruan tinggi Muslim Aligarh yang ter-
kenal (didirikan oleh Sir Sayyid) dan mereka yang terkait
dengannya, dicatat dalam sebuah karya penelitian sejarah:

Pihak Inggris menganggap kalangan Aligarh mudah
diajak bekerja sama. Mereka memberikan dukungan
besar kepada sekolah tersebut, terutama dalam bidang
pendidikan sekuler, serta terlibat langsung sebagai pe-
ngunjung resmi, tamu kehormatan, pelindung, dan—
yang paling penting—sebagai tenaga pengajar. Lord
Lytton sendiri meletakkan batu pertama pendirian per-
guruan tinggi itu pada tahun 1877, dan tokoh-tokoh
penting dengan kedudukan serupa kerap berkunjung
ke sana.

Mereka cenderung memandang sekolah itu sebagai
tanda berakhirnya perlawanan kaum Muslim terhadap
kekuasaan mereka, sekaligus sebagai berakhirnya sikap
kejumudan dan keterbelakangan intelektual.” (Zslamic
Revival in British India, oleh Dr Barbara Daly Metcalf,
hlm. 328)

592



H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India

2. Deputi Nazir Ahmad (w. 1912)

Beliau adalah seorang ulama terkenal, reformis sosial, dan
perintis sastra Urdu yang novel-novelnya kini menjadi bagian
mendasar dari kurikulum pendidikan. Mengenai pandangan

beliau, tercatat:

“Pada zaman penuh fitnah besar itu, di antara orang-
orang yang menafsirkan jihad sebagai sesuatu yang
telah dihapus dan yang menyatakan Inggris sebagai
‘pemegang kekuasaan’ (wlil amri) dalam pengertian
ayat Al-Quran “Taatilah Allah dan taatilah Rasul dan
pemegang kekuasaan di antara kamu’, termasuk nama
penulis terkenal Deputi Nazir Ahmad. Dalam terje-
mahan Al-Quran-nya, dialah yang pertama kali mem-
proklamirkan Inggris sebagai ‘pemegang kekuasaar’,
dan ketaatan kepada mereka tersirat dalam ketaatan
kepada Allah dan Rasul. Lihat Dastan-i Tarikh dalam
bahasa Urdu oleh Hamid Hasan Qadiri, halaman 98.”
(Buku Ataullah Syah Bukhari oleh jurnalis terkenal
Syorasy Kasmiri, hlm. 135)

3. Maulana Sayyid Nazir Husain dari Delhi

Tercatat dalam jurnal aliran Ahl-i Hadis-nya, Isyaat as-Sun-
nah yang disunting oleh Maulavi Muhammad Husain Batalvi,
bahwa ketika Maulavi Nazir Husain pergi ke Makkah untuk
Ibadah Haji, beliau membawa bersamanya surat pengantar dari
komisaris Inggris di Delhi. Jurnal tersebut memuat ulang surat

ini guna membantah tuduhan terhadap Ahl-i Hadis mengenai

593



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

ketidaksetiaan kepada pemerintah Inggris. Surat tersebut dibe-
rikan di bawah ini, sebagaimana dicetak dalam bahasa Inggris di

jurnal aslinya:

“Maulavi Nazir Husain adalah seorang Maulavi terke-
muka di Delhi yang pada masa-masa sulit telah mem-
buktikan kesetiaannya kepada pemerintah Inggris dan
dalam perjalanan hajinya ke Makkah saya berharap pe-
jabat Inggris mana pun yang bantuan atau perlindung-
annya mungkin dia butuhkan akan memberikannya
kepadanya karena dia sangat layak mendapatkannya.

(Ditandatangani) J.D. Tremlett, B.C.S.
Komisaris dan Pengawas Divisi Delhi 10 Agustus 1883.”
(Isyaat as-Sunnah, vol. vi, no. 10, Oktober 1883, hlm. 294)

4. Para Pemimpin dan Teolog Deobandi
Madrasah teologi Deoband, yang didirikan pada tahun
1867, mewakili kecenderungan sektarian yang sangat berbeda
dalam Islam Sunni dari Ahl-i Hadis yang disebut di atas (muqallid
sebagai lawan dari ghair muqallid). Para pendiri dan pemimpin
awal gerakan ini juga menolak jihad melawan kekuasaan Inggris
di India, dan menunjukkan kesetiaan kepada pemerintah.
i.  Mengenai Maulavi Samiullah Khan, seorang murid dan
rekan Maulavi Mamluk Ali, tertulis:
“Pada 16 September 1884 Maulavi Samiullah Khan
pergi dalam misi politik ke Mesir untuk memperkuat
kepentingan Inggris di negara itu, dan di sana dia me-

rugikan gerakan Pan-Islamisme Jamaluddin al-Afghani.

594



H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India

Sebagai pengakuan atas jasa-jasanya, dia menerima
gelar CM.G.” (Buku Maulana Muhammad Ahsan
Nanotavi oleh Muhammad Ayub Qadiri, hlm. 184.
Lihat mingguan A/-I'tisam, 2 Oktober 1970, hlm. 6)

ii. Rasyid Ahmad Gangohi, seorang ulama Deoband yang
sangat terkenal, menulis:

“Karena saya pada kenyataannya taat kepada peme-
rintah, tuduhan palsu [tentang ketidaksetiaan] tidak
dapat membahayakan saya sedikit pun. Tetapi bahkan
jika saya harus dieksekusi, pemerintah adalah tuan
dan dapat melakukan apa yang disukainya.” (Zazkirah
Rasyidiyyah, oleh Muhammad Asyiq Ilahi, vol. i, hlm.

80. Lihat mingguan A/-I#isam, 2 Oktober 1970, hlm.
7)

5. Anjuman Himayat-i Islam

Ini adalah perkumpulan Muslim terkenal di Lahore, didi-
rikan pada tahun 1885, yang mewakili irisan pendapat kaum
Muslim. Perkumpulan ini mengumumkan dalam sebuah per-

nyataan resmi:

“Sebagai imbalan atas kebaikan pemerintah, adalah
kewajiban kita untuk tetap menjadi rakyat yang setia
kepada pemerintah selamanya. Umat Islam memiliki
keuntungan ganda dalam hal ini. Mereka memenuhi
kewajiban mereka sebagai rakyat, dan mereka men-

dapat pahala Ilahi karenanya juga, karena Allah telah

595



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

mengajarkan kita dalam Al-Quran: “Taatilah Allah dan
pemegang kekuasaan di antara kamu’. Semoga Allah
melanggengkan pemerintahan seperti itu atas Kkita,
yang di bawah naungannya kita memiliki begitu ba-
nyak ketenangan, dan semoga Dia selalu menjaga kita

tetap taat kepadanya.” (Laporan Anjuman Himayat-i-
Islam yang diterbitkan, 1903)

6. Liga Muslim (Muslim League)

Liga Muslim Se-India adalah partai politik nasionalis Muslim
yang melahirkan berdirinya Pakistan. Pertemuan pertamanya
diadakan pada 30 Desember 1906 di bawah kepemimpinan
Nawab Waqaar-ul-Mulk. Dalam pidatonya, beliau menyatakan
bahwa salah satu tujuannya adalah:

“Untuk memupuk perasaan setia terhadap peme-
rintah Inggris di hati kaum Muslim India, dan untuk
membersihkan kesalahpahaman apa pun dalam benak

mereka mengenai tindakan-tindakan pemerintah.”
(Muslmanon Ka Roshan Mustaqbil, hlm. 356)

7. Nadwatul Ulama, Lucknow

Nadwah adalah institusi teolog Muslim yang terkenal, didi-
rikan pada tahun 1891. Salah satu tokohnya yang paling terkenal
saat ini adalah Rektor dan pejabat tingginya Sayyid Abul Hasan
Ali Nadwi, penulis banyak buku yang menentang Gerakan
Ahmadiyah yang menuduh Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

596



H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India

disponsori oleh pemerintah Inggris. Namun ketika kita mem-

pelajari sejarah Nadwatul Ulama itu sendiri, kita mengetahui:

I

il.

“Nadwah juga membina hubungan dengan peme-
rintah [Inggris], karena, dalam masyarakat kolonial,
kepemimpinan ambisius mana pun memerlukan du-
kungannya. Setelah periode kecurigaan yang intens
karena sentimen Pan-Islamisme mereka yang diduga,
pemerintah setuju untuk menyokong pembelajaran
sekuler di sekolah tersebut, menyumbangkan tanah
untuk bangunannya yang megah di tepi sungai Gumti
di Lucknow, dan, pada tahun 1908, mengirim letnan
gubernur sendiri untuk meletakkan batu pertamanya.”
(Islamic Revival in British India, oleh Dr Barbara Daly
Metcalf, hlm. 346)

Jurnal An-Nadwah sendiri mencatat:

“Yang Terhormat Letnan Gubernur [Sir John Hewitt] setu-

ju untuk meletakkan batu pertama Darul Ulum [sekolah]

Nadwatul Ulama. Upacara ini diselenggarakan pada 28
November 1908.” (An-Nadwah, Desember 1908, vol. v,

no. 10, hlm. 1-2)

Jurnal itu juga mengatakan mengenai pemerintah Inggris:

“Meskipun Nadwah tidak ada hubungannya dengan
politik, tujuan sebenarnya adalah untuk mencetak
Ulama yang tercerahkan, dan merupakan kewajiban
esensial bagi Ulama semacam itu untuk menge-

nal berkah-berkah dari peraturan pemerintah, dan

597



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

menyebarkan perasaan setia di negeri ini.” (An-Nadwah,

Juli 1908, hlm. 1)

Dalam sebuah pidato yang dibuat pada waktu itu, sebagai-
mana dilaporkan dalam surat kabar Muslim, Presiden sekolah

Nadwatul Ulama mengatakan:

“Dalam usia singkatnya, Nadwah tidak hanya mem-
buat kemajuan yang menakjubkan dalam menarik
populasi Muslim India, tetapi juga telah memperoleh
suara kepercayaan (vote of confidence) dari pemerintah.

“Kita kaum Muslim, dan khususnya para Ulama
yang terhormat, harus menyampaikan terima kasih
khusus, dengan rasa syukur dari hati kita, kepada
Letnan Gubernur Sir John Hewitt, yang melalui per-
hatian dan kebaikannya kita memperoleh sebidang
tanah untuk sekolah kita dan jumlah uang yang cukup
besar yaitu 500 Rupee. Saya rasa bijaksana jika para
pemimpin Islam, yang telah datang ke sini dari selu-
ruh India untuk menghadiri pertemuan ini, membuat
sebuah petisi, bahkan sekarang secharusnya menjadi
kewajiban kita, bahwa kita harus menawarkan segala
bantuan yang memungkinkan kepada pemerintah da-
lam menegakkan perdamaian di negeri ini. Seharusnya
menjadi salah satu tugas Ulama kita untuk mendesak
kaum Muslim, dalam khotbah-khotbah, untuk sejalan
dengan pemerintah. Saya percaya bahwa jika kita me-

lakukan ini, kita akan bertindak sesuai ajaran Islam,

598



H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris di India
yang lebih diketahui oleh banyak orang terhormat da-

lam pertemuan ini daripada saya.” (Surat Kabar Paisa,

Lahore, 30 Mei 1910)

599



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

600



. LAPORAN MUNIR
TENTANG FATWA-
FATWA KAFIR

Salah satu dokumen publik paling terkenal dalam sejarah
Pakistan dikenal secara umum sebagai Laporan Munir (Munir
Report), dengan judul resminya: Report of the Court of Inquiry
constituted under Punjab Act I1 of 1954 to enquire into the Punjab
Disturbances of 1953 (Laporan Pengadilan Penyelidik yang di-
bentuk berdasarkan Undang-Undang Punjab II Tahun 1954
untuk menyelidiki Kerusuhan Punjab Tahun 1953). Kerusuhan
yang dimaksud dipicu oleh sejumlah pemimpin agama (ulama)
dalam rangka menuntut agar pemerintah secara resmi meng-
golongkan Ahmadiyah sebagai komunitas minoritas non-Mus-
lim, dan mengambil tindakan-tindakan lain terhadap anggota
gerakan ini. Kerusuhan tersebut akhirnya diredam oleh pihak
berwenang, dan sebuah pengadilan penyelidik publik ditunjuk
dengan Hakim Muhammad Munir sebagai presiden dan Hakim
Kayani sebagai anggota untuk menyelidiki penyebab masalah
tersebut. Penyelidikan tersebut mendalami isu-isu mendasar di

balik peristiwa itu, melakukan analisis tajam terhadap konsep

601



Kasus Abmadiyah

ulama tentang negara Islam. Laporannya setebal 387 halaman,

yang segera menjadi dokumen bersejarah, dipresentasikan pada

bulan April 1954.

gai negara ‘Islam’ resmi, dan pada tuntutan mereka terhadap

Merujuk pada seruan ulama agar Pakistan dijalankan seba-

Ahmadiyah, Laporan tersebut menyatakan:

602

“Oleh karena itu, pertanyaan mengenai apakah se-
seorang itu Muslim atau bukan akan menjadi sangat
penting, dan karena alasan inilah kami meminta seba-
gian besar ulama terkemuka untuk memberikan defi-
nisi mereka tentang seorang Muslim, poinnya adalah
bahwa jika ulama dari berbagai sekte meyakini orang-
orang Ahmadiyah sebagai kafir, mereka pasti sudah
sangat jelas dalam benak mereka, tidak hanya tentang
dasar-dasar keyakinan tersebut, tetapi juga tentang de-
finisi seorang Muslim karena klaim bahwa orang atau
komunitas tertentu tidak berada dalam lingkup Islam
menyiratkan pada pihak pengklaim suatu konsep yang
pasti tentang apa itu Muslim. Namun, hasil dari bagi-
an penyelidikan ini sama sekali tidak memuaskan, dan
jika kebingungan yang cukup besar saja terjadi dalam
benak ulama kita mengenai masalah sesederhana itu,
orang dapat dengan mudah membayangkan bagaimana
perbedaan-perbedaan itu pada masalah-masalah yang
lebih rumit. Di bawah ini kami menyalin definisi se-
orang Muslim yang diberikan oleh setiap alim dengan
kata-kata mereka sendiri.” (hlm. 215)

Lampiran-Lampiran



1. Laporan Munir tentang Fatwa-fatwa kafir

Kemudian dalam Laporan tersebut diikuti dengan ja-
waban-jawaban yang diberikan oleh berbagai ulama atas perta-
nyaan, Apa definisi seorang Muslim. Di akhir jawaban-jawaban

tersebut, Laporan menarik kesimpulan berikut:

“Dengan memperhatikan beberapa definisi yang
diberikan oleh para ulama, perlukah kami memberi-
kan komentar selain bahwa tidak ada dua ulama yang
sepakat mengenai hal mendasar ini. Jika kami menco-
ba membuat definisi kami sendiri sebagaimana yang
dilakukan oleh setiap ulama dan definisi itu berbeda
dari yang diberikan oleh semua yang lain, kami seca-
ra aklamasi keluar dari lingkup Islam. Dan jika kami
mengadopsi definisi yang diberikan oleh salah satu
ulama, kami tetap Muslim menurut pandangan alim
tersebut tetapi kafir menurut definisi setiap orang lain-
nya.” (hlm. 218)

Setelah ini, di bawah judul Apostasy (Kemurtadan), Laporan
merujuk pada keyakinan yang dipegang oleh para ulama bahwa,
dalam sebuah negara Islam, seorang Muslim yang menjadi kafir

dikenakan hukuman mati. Laporan tersebut menyatakan:

“Menurut doktrin ini, Chaudhri Zafrullah Khan, jika
dia tidak mewarisi keyakinan agamanya saat ini tetapi se-
cara sukarela memilih untuk menjadi seorang Ahmadi,
harus dihukum mati. Dan nasib yang sama harus me-

nimpa kaum Deobandi dan Wahabi, termasuk Maulana

603



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Muhammad Syafi Deobandi, Anggota Dewan Zalimat-
i-Islami yang terlampir pada Majelis Konstituante
Pakistan, dan Maulana Daud Ghaznavi, jika Maulana
Abul Hasanat Sayyad Muhammad Ahmad Qadri atau
Mirza Raza Ahmad Khan Barelvi, atau salah satu dari
banyak ulama yang ditampilkan bertengger di setiap
daun pohon yang indah dalam fatwa, Eks. D.E. 14,
menjadi kepala Negara Islam semacam itu. Dan jika
Maulana Muhammad Syafi Deobandi menjadi kepa-
la Negara, dia akan mengeluarkan mereka yang telah
menyatakan Deobandi sebagai kafir dari lingkup Islam
dan menjatuhkan hukuman mati kepada mereka jika
mereka masuk dalam definisi murtad, yaitu, jika me-
reka telah mengubah dan tidak mewarisi pandangan
keagamaan mereka.

“Keaslian fatwa, Eks. D.E. 13, oleh kaum Deobandi
yang menyatakan bahwa Syiah Itsna Asyariyah adalah
kafir dan murtad, dipertanyakan dalam proses penye-
lidikan, tetapi Maulana Muhammad Syafi melakukan
penyelidikan mengenai subjek tersebut dari Deoband,
dan menerima dari catatan institusi tersebut salinan
fatwa yang ditandatangani oleh semua guru Darul
Ulum, termasuk Maulana Muhammad Syafi sendiri
yang isinya adalah bahwa mereka yang tidak meyakini
sahabiyah (status sahabat) dari Hazrat Shiddiq Akbar
dan yang merupakan gadzif (penuduh zina) terhadap
Hazrat Aisyah Shiddiqah dan telah bersalah melakukan
tabrif Quran adalah kafir. Pendapat ini juga didukung

604



1. Laporan Munir tentang Fatwa-fatwa kafir

oleh Tuan Ibrahim Ali Chishti yang telah mempelajari
dan mengetahui subjeknya. Dia berpendapat kaum
Syiah adalah kafir karena mereka meyakini bahwa
Hazrat Ali berbagi kenabian dengan Nabi Suci kita.
Dia menolak menjawab pertanyaan apakah seseorang
yang tadinya Sunni lalu mengubah pandangannya dan
setuju dengan pandangan Syiah akan bersalah melaku-
kan irtidad sehingga layak mendapat hukuman mati.
Menurut kaum Syiah semua Sunni adalah kafir, dan
Ahlul Quran, yaitu orang-orang yang menganggap
hadis tidak dapat dipercaya dan karenanya tidak meng-
ikat, secara aklamasi adalah kafir, dan demikian pula se-
mua pemikir bebas. Hasil bersih dari semua ini adalah
bahwa baik Syiah maupun Sunni maupun Deobandi
maupun Ahl-i-Hadis maupun Barelvi bukanlah
Muslim dan setiap perpindahan dari satu pandangan
ke pandangan lain harus disertai dalam Negara Islam
dengan hukuman mati jika Pemerintah Negara berada
di tangan pihak yang menganggap pihak lain sebagai
kafir. Dan tidak memerlukan banyak imajinasi untuk
menilai konsekuensi dari doktrin ini ketika diingat
bahwa tidak ada dua ulama yang sepakat di hadapan
kami mengenai definisi seorang Muslim. Apabila un-
sur-unsur dari setiap definisi yang dikemukakan para
ulama itu diterapkan sepenuhnya, lalu diperlakukan
dengan kaidah kombinasi dan permutasi, serta bentuk
dakwaan dalam putusan Inkuisisi terhadap Galileo

diambil—dengan penyesuaian seperlunya (muzatis

605



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

mutandis)—sebagai model, maka alasan-alasan untuk
menjerat seseorang dengan tuduhan kemurtadan akan
menjadi sedemikian banyaknya hingga tak terhitung”
(hlm. 219)

Oleh karena itu penyelidikan ekstensif ini menemukan bah-
wa jika fatwa-fatwa ulama dijadikan penentu apakah suatu sekte
itu Muslim atau kafir, maka tidak ada satu sekte pun yang tersisa

yang dapat disebut Muslim.

606



J. AHMADIYAH DAN
MUSLIM LAINNYA

Kesalahpahaman yang sangat umum adalah bahwa Hazrat
Mirza Ghulam Ahmad menganggap sebagai kafir orang-orang
Muslim yang tidak menerima beliau. Dituduhkan bahwa atas
dasar ini beliau melarang pengikutnya untuk menyalatkan jena-
zah Muslim yang bukan Ahmadi, dan dari salat dalam jemaah
yang dipimpin oleh imam yang bukan seorang Ahmadi. Karena
tuduhan ini tidak banyak muncul dalam kasus pengadilan,
satu-satunya penyampaian tertulis yang dibuat adalah catatan
yang diberikan dalam Bab 19 dari Bagian 3: Bukti. Namun,
sebagian besar masalah ini dibahas dalam buku kami 7rue Facts
about the Abhmadiyya Movement (Fakta-fakta Sejati tentang
Gerakan Ahmadiyah), yang telah diserahkan ke pengadilan
untuk informasi umum. Demi kelengkapan, kami menyajikan
di sini pembahasan pertanyaan ini dari buku tersebut, dengan

penyuntingan dan penambahan yang diperlukan.

607



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

1. Hazrat Mirza tidak menyebut Muslim sebagai Kafir

Poin pertama yang perlu dicatat adalah bahwa Hazrat Mirza

Ghulam Ahmad mengecam keras praktik zakfir yang berlaku

luas (yaitu satu Muslim menyebut Muslim lain kafir atas dasar

perbedaan keyakinan atau praktik keagamaan), yang merupa-

kan kegemaran umum para pemimpin agama, sebagaimana di-

tunjukkan oleh fatwa-fatwa yang dikutip dalam Bagian 3: Bukti

(Bab 18) dan Lampiran I. Beliau menulis:

608

“Wahai para Maulawi! tidakkah kalian akan menghadapi
kematian suatu hari nanti, sehingga kalian begitu berani
dan licik menyatakan seluruh dunia [Muslim] sebagai kafir.
Allah berfirman bahwa jika seseorang hanya dengan meng-
ucapkan salam Assalamu Alaikum kepadamu, kamu tidak
boleh menganggapnya kafir karena dia adalah seorang
Muslim.” (Itmamul Hujjah, hlm. 23)

“Melalui perintah dan keputusan para Maulawi, kaum
Muslim dikeluarkan dari agama Islam. Bahkan jika dite-
mukan di dalam diri mereka seribu karakteristik Islam,
semua ini diabaikan, dan dengan beberapa alasan tidak
masuk akal dan sepele ditemukan untuk menyatakan me-
reka sebagai kafir yang bahkan dinyatakan kekafirannya
melampaui orang-orang Hindu dan Kristen. Wahai kaum
Muslim! jumlah Muslim sudah cukup sedikit, jangan ku-
rangi jumlah kecil ini lebih jauh lagi.” (Zzalah Aubam, hlm.
594-597)



J. Abmadiyah dan Muslim Lainnya

3. “Adalah masalah yang mengherankan bahwa seseorang yang
melafalkan Kalimah, menghadap Kiblat, beriman kepada
Satu Tuhan, beriman kepada dan benar-benar mencintai
Allah dan Rasul-Nya, dan beriman kepada Al-Quran, harus
karena perbedaan furuiyah dinyatakan sebagai kafir setara
dengan, bahkan lebih dari, Yahudi dan Kristen.” (Aina-e-
Kamalat-e-Islam, hlm. 259)

Dengan menolak praktik zzkfir begitu rupa, dan mengecam-
nya dengan begitu keras, jelaslah bahwa Hazrat Mirza sendiri
tidak mungkin menyatakan Muslim lain sebagai kafir atas dasar
perbedaan dalam beberapa keyakinan.

Ketika para penentang Hazrat Mirza menyatakan beliau
sebagai kafir, dan memublikasikan fatwa-fatwa secara luas yang
menyatakan hal ini, beliau mengeluarkan penegasan berulang
kali bahwa beliau adalah seorang Muslim dan penganut Islam,
sebagaimana dapat dilihat dari pernyataan-pernyataan beliau
yang dikutip dalam Bab 2 Namun, mereka bersikeras menyata-
kan beliau dan pengikutnya sebagai kafir selama beberapa tahun,
sehingga beliau terpaksa menunjukkan kepada mereka bahwa,
menurut Sabda Nabi Suci Muhammad dan Syariat Islam, seo-
rang Muslim yang menyebut Muslim lain sebagai kafir, juluk-
an yang sama itu akan memantul kembali kepadanya. Adalah
ketetapan Nabi Suci bahwa orang seperti itu, yang menyebut
seorang Muslim sebagai kafir, dirinya sendirilah yang lebih ber-
hak disebut kafir (meskipun, tentu saja, dia masih anggota umat

Islam). Mengenai posisi ini Hazrat Mirza menulis:

609



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

“Orang-orang ini pertama-tama menyiapkan fatwa
kekafiran (kufr) terhadap saya, dan sekitar 200 maulawi
membubuhkan stempel mereka di atasnya, menyebut
kami kafir. Dalam fatwa-fatwa ini, permusuhan sede-
mikian rupa ditunjukkan sehingga beberapa Ulama
bahkan menulis bahwa orang-orang ini [Ahmadi] le-
bih buruk kekafirannya daripada Yahudi dan Kristen;
dan mereka menyiarkan fatwa-fatwa yang mengatakan
bahwa orang-orang ini tidak boleh dikuburkan di pe-
makaman Muslim, mereka tidak boleh diberi salam
dan ucapan selamat, dan tidak pantas melakukan salat
di belakang mereka, karena mereka kafir. Mereka tidak
boleh diizinkan masuk masjid karena mereka akan
membuat najis; jika mereka masuk, masjid harus di-
cuci. Diperbolehkan mencuri harta benda mereka, dan
mereka boleh dibunubh...

“Sekarang lihatlah kepalsuan ini, yaitu, bahwa mereka
menuduh saya telah menyatakan 200 juta Muslim dan
orang-orang yang mengikrarkan Kalimah sebagai kafir.
Kami tidak mengambil inisiatif untuk mencap orang
sebagai kafir. Pemimpin agama mereka sendirilah yang
mengeluarkan fatwa kekafiran terhadap kami, dan
menimbulkan kegaduhan di seluruh Punjab dan India
bahwa kami kafir. Proklamasi-proklamasi ini begitu
menjauhkan orang-orang awam dari kami sehingga
mereka menganggap berdosa bahkan untuk berbicara
dengan kami secara sopan. Dapatkah seorang maulawi,

atau penentang lainnya, membuktikan bahwa kamilah

610



J. Abmadiyah dan Muslim Lainnya

yang menyatakan mereka kafir terlebih dahulu? Jika
ada kertas, pemberitahuan, atau buku kecil yang di-
terbitkan oleh kami, sebelum fatwa kekafiran mereka,
di mana kami telah menyatakan penentang Muslim
kami sebagai kafir, maka mereka harus memajukannya.
Jika tidak, mereka harus menyadari betapa tidak jujur-
nya itu bahwa, sementara merekalah yang menyebut
kami kafir, mereka menuduh kami telah menyatakan
semua Muslim sebagai kafir.” (Hagiqatul Wahyi, hlm.
119-120)

Hazrat Mirza Menganggap Semua Pengucap Kalimah seba-
gai Muslim

Pada bulan Februari 1899, sebuah kasus pengadilan berakhir
yang melibatkan Hazrat Mirza dan salah satu musuh utamanya,
Maulavi Muhammad Husain Batalvi, yang beberapa tahun
sebelumnya telah memicu dikeluarkannya fatwa yang menyata-
kan Hazrat Mirza sebagai kafir. Hakim meminta masing-masing
dari mereka untuk menandatangani sebuah penegasan yang isi-
nya bahwa di masa depan yang satu tidak akan menyebut yang
lain sebagai kafir atau Dajjal (anti-Christ). Mengomentari pene-
gasan ini, dan penandatanganan oleh keduanya, Hazrat Mirza

menulis:

“Jika dia [Muhammad Husain] jujur dalam mengelu-
arkan fatwanya, dia seharusnya berkata kepada hakim:
‘Saya benar-benar menganggapnya sebagai kafir, dan

karena itu saya menyebutnya kafir'....

611



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

“Mengingat bahwa hingga kini, sampai bagian
akhir hidup saya ini, dengan karunia dan kemurahan
Allah saya masih memegang akidah-akidah yang oleh
Muhammad Husain dinyatakan sebagai kufr, kejujuran
macam apa ini bahwa, karena takut kepada hakim, dia
melenyapkan semua fatwanya dan menegaskan di ha-
dapan hakim bahwa dia tidak akan pernah lagi menye-
but saya kafir, atau menjuluki saya Dajjal dan pendusta.
Seseorang harus merenungkan aib apa yang lebih besar
dari ini, bahwa orang ini dengan tangannya sendiri
merobohkan bangunannya. Jika bangunan ini didiri-
kan di atas kejujuran, tidak mungkin bagi Muhammad
Husain untuk berhenti dari praktik sebelumnya.

“Memang benar bahwa saya juga menandatangani
pemberitahuan ini. Tetapi dengan penandatanganan
ini, tidak ada cela yang melekat pada saya di mata Allah
dan orang-orang yang adil, juga penandatanganan ini
tidak mencerminkan aib apa pun pada saya, karena
keyakinan saya sejak awal adalah bahwa tidak ada
orang yang menjadi kafir atau Dajjal dengan meng-
ingkari dakwahan saya. Orang seperti itu tentu saja
akan tersesat dan menyimpang dari jalan yang benar,
tetapi saya tidak menyebutnya tidak beriman.... Saya
tidak menerapkan istilah kafir kepada siapa pun yang
mengikrarkan Kalimah, kecuali dia menjadikan dirinya
sendiri kafir dengan menyebut saya kafir dan pendusta.
Dalam hal ini, selalu penentang sayalah yang meng-

ambil langkah pertama dengan menyebut saya kafir,

612



J. Abmadiyah dan Muslim Lainnya

dan membuat fatwa. Saya tidak memimpin dalam me-
nyiapkan fatwa terhadap mereka. Dan mereka sendiri
mengakui bahwa jika saya seorang Muslim di mata
Allah, maka dengan menyebut saya kafir, ketetapan
Nabi Suci Muhammad terhadap mereka adalah bahwa
mereka kafir. Jadi saya tidak menyebut mereka kafir;
sebaliknya dengan menyebut saya kafir-lah mereka
masuk ke dalam penghakiman Nabi Suci. Oleh karena
itu, jika saya telah menegaskan di hadapan Tuan Dowie
[hakim] bahwa saya tidak akan menyebut mereka kafir,
itu pada kenyataannya adalah akidah saya bahwa saya
tidak menganggap Muslim mana pun sebagai kafir.”
(Tiryaqul Qulub, hlm. 130-131)

Beliau telah membuat posisinya sangat jelas: Tidak ada seo-
rang pun menjadi kafir dengan mengingkari dakwah saya (yakni
dengan mengingkari dakwahannya sebagai mujaddid atau Al-
Masih yang Dijanjikan dari Allah). Beliau tidak menganggap
Muslim mana pun yang mengaku Muslim sebagai kafir. Adapun
bagi mereka yang menyebut beliau kafir, fitnah mereka meman-
tul kembali kepada mereka sesuai dengan ketetapan Nabi Suci
yang diterima oleh mereka. Dalam hubungan ini, lihat kutipan
kedua dari Let us be Muslims karya Maududi, yang disalin ulang
dalam Lampiran A (hlm. 315-316), di mana beliau mengutip

hadis ini dan menerimanya dengan antusias.

613



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Kesaksian Sir Muhammad Igbal

Dr. Sir Muhammad Igbal (w. 1938), penyair Muslim ter-
kenal, filsuf, dan eksponen perjuangan nasionalis Muslim di
sub-benua India, yang merupakan pahlawan nasional Pakistan,
pernah melihat dan bertemu Hazrat Mirza Ghulam Ahmad.
Bertahun-tahun kemudian, dia menceritakan kepada Maulana
Muhammad Ali, pemimpin Gerakan Ahmadiyah Lahore, ten-
tang sebuah pertemuan dengan Hazrat Mirza. Kebetulan tak
lama setelah itu Maulana Muhammad Ali berkepentingan me-
nulis sebuah buku kecil yang mengomentari pandangan-pan-
dangan tertentu yang diungkapkan Dr. Igbal mengenai Gerakan
Ahmadiyah. Dalam buku kecil bahasa Inggris itu beliau meng-
ingatkan Iqbal akan bukti pribadinya sendiri sebagai berikut:

“Tetapi saya ingin merujuk Sir Muhammad Iqgbal
pada sebuah insiden yang dia sendiri baru-baru ini ceri-
takan kepada saya ketika saya mengunjunginya selama
sakitnya pada bulan Oktober 1934. Pendiri Gerakan
Ahmadiyah, dia memberitahu saya, saat itu berada di
Sialkot — dia tidak ingat tahunnya, tetapi itu adalah
tahun 1904 sebagaimana ditunjukkan oleh fakta-fakta
yang dia ceritakan. Mian (sekarang Sir) Fazl-i Hussain
saat itu sedang berpraktik sebagai pengacara di Sialkot,
dan suatu hari ketika dia (Tuan Mian) akan pergi me-
nemui Hazrat Mirza Sahib, dia (Sir Muhammad Iqbal)
bertemu dengannya di jalan, dan setelah menanyakan
ke mana dia pergi, dia pun menemaninya. Selama

percakapan yang terjadi kemudian dengan Pendiri

614



J. Abmadiyah dan Muslim Lainnya

Gerakan Ahmadiyah, Mian Sir Fazl-i Hussain berta-
nya kepadanya apakah dia memandang mereka yang
tidak percaya kepadanya sebagai kafir, dan Mirza Sahib
tanpa keraguan sesaat pun menjawab bahwa dia tidak
menyatakan...

“Bagaimanapun juga, Sir Muhammad Igbal secara
pribadi adalah saksi fakta bahwa Pendiri Gerakan
Ahmadiyah tidak bersalah menyebut Muslim lain ka-
. (Sir Muhammad 1gbal’s Statement re The Qadianis,
hlm. 6-8)

Dr. Igbal hidup selama sekitar dua tahun setelah penerbitan
buku kecil yang ditujukan kepadanya ini. Dia tidak membuat
penyangkalan apa pun terhadap referensi yang dikutip di atas.
Faktanya, dalam surat-surat pribadi dan percakapan-percakapan

dia mengonfirmasi keakuratan dan kebenarannya.

2. Salat Jenazah untuk Muslim Lainnya

Hazrat Mirza tidak pernah memerintahkan pengikutnya
bahwa mereka dilarang melakukan salat jenazah Islam bagi
seorang Muslim yang meninggal yang bukan anggota Gerakan
Ahmadiyah. Sebaliknya, pada semua kesempatan ketika perta-
nyaan ini diajukan kepada beliau, Hazrat Mirza dengan jelas
dan tegas mengizinkan pengikutnya untuk melaksanakan sha-
lat jenazah bagi Muslim non-Ahmadi secara umum. Ini juga
merupakan bukti yang meyakinkan bahwa beliau menganggap
Muslim non-Ahmadi sebagai Muslim dan bukan kafir, karena

melaksanakan shalat jenazah Islam bagi siapa pun menyiratkan

615



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

pengakuan terhadap almarhum sebagai seorang Muslim. Dan

terlebih lagi, bukti ini bersifat gamblang, praktis, dan mudah

dipahami.

Di bawah ini diberikan tiga ketetapan yang jelas dari Hazrat

Mirza mengenai masalah ini:

616

“Pertanyaan diajukan mengenai apakah diperbolehkan
melakukan salat jenazah untuk orang yang tidak berada
dalam Gerakan. Al-Masih yang Dijanjikan mengatakan:
‘Jika almarhum adalah penentang Gerakan ini dan men-
jelek-jelekkan kita serta menganggap kita buruk, jangan
lakukan salat jenazah untuknya. Jika dia tidak berbicara
menentang kita, dan bersikap netral, diperbolehkan mela-
kukan salat jenazahnya, asalkan imamnya adalah salah satu
dari kalian; jika tidak, tidak perlu. Jika almarhum tidak
menyebut kita kafir dan pendusta, salat jenazahnya boleh
dilakukan. Tidak ada yang salah dengan itu, karena hanya
Allah yang mengetahui perkara-perkara tersembunyi.””
(Pernyataan yang dibuat pada 18 April 1902; surat kabar
Al-Hakam, 30 April 1902)

Sekitar setahun sebelum wafatnya, Hazrat Mirza menerima
surat dari seorang pengikut, Ghulam Qadir dari Jeonjal
(distrik Gujrat), yang meminta bimbingan tentang bebe-
rapa poin, salah satunya berkaitan dengan melakukan salat
jenazah bagi Muslim non-Ahmadi. Hazrat Mirza meme-
rintahkan salah satu asistennya, Mufti Muhammad Sadiq,

untuk menulis jawaban berikut:



J. Abmadiyah dan Muslim Lainnya

“Diperbolehkan melakukan salat jenazah bagi seorang
penentang jika dia tidak mencaci-maki kita. Imam [dari
layanan tersebut] harus seorang Ahmadi.”(Surat ter-
tanggal 12 Mei 1907; faksimili dari yang asli tersedia.)

3. Pada tahun 1908, orang-orang Ahmadi dan Muslim lain-
nya di sebuah tempat bernama Bhudyar, di distrik Amritsar,
membuat kesepakatan di mana satu klausul yang diusulkan
oleh orang-orang Ahmadi adalah sebagai berikut: “Kami
akan melakukan salat jenazah bagi kerabat non-Ahmadi
yang netral” (yaitu bukan penentang Gerakan Ahmadiyah).
Hazrat Mirza menulis catatan berikut di atasnya dengan
tangan beliau sendiri:

“Apa yang telah tertulis sangatlah baik dan diberkati.”
(Lihat surat kabar Badr, tertanggal 13 Mei 1909)

3. Melakukan salat di belakang Imam non-Ahmadi

Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tidak pernah melarang
pengikutnya untuk salat berjemaah yang diimami oleh imam
non-Ahmadi. Hazrat Mirza sendiri biasa berjamaah dalam salat
yang dipimpin oleh imam-imam non-Ahmadi, bahkan setelah
dakwahan beliau sebagai Al-Masih yang Dijanjikan dan kon-
troversi yang menyusulnya, dan begitu pula pengikut-pengikut
beliau. Namun, para Maulawi menjadi semakin sengit dalam
mengecam beliau dan pengikut beliau sebagai kafir, dan mulai
mengusir orang-orang Ahmadi dari jemaah salat di masjid-mas-
jid. Orang-orang Ahmadi diserang, dianiaya, dan dihina jika
mereka berani memasuki masjid. Ketika situasi seperti itulah

mulai muncul, Hazrat Mirza melarang pengikutnya salat di

617



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

belakang imam mana pun yang menyebut mereka kafir dan
mencaci mereka.

Di bawah ini kami berikan beberapa pernyataan oleh seorang
maulawi yang menentang Ahmadiyah, yang menunjukkan ba-
gaimana para maulawi itu menyombongkan diri telah mengusir
orang-orang Ahmadi dari masjid-masjid, dan bagaimana mere-
ka dengan penuh cemoohan menolak upaya rekonsiliasi Hazrat
Mirza. Pada tahun 1901, ketika Hazrat Mirza menulis sebuah
buku kecil berjudul As-Sulh Al-Khair (Sebuah Rekonsiliasi), di
mana beliau mengimbau para maulawi untuk berdamai di an-

tara sesama Muslim, Maulawi Abdul Wahid Janpuri membalas:

“Jangan disembunyikan bahwa alasan adanya nota
perdamaian ini adalah setelah kelompok Mirza'i
[Ahmadi] di Amritsar menjadi sasaran penghinaan,
diusir dari salat Jumat dan salat berjemaah, dilempar
keluar secara memalukan dari masjid tempat mereka
biasa salat, dan dilarang masuk lapangan tempat mere-
ka mengadakan salat Jumat, mereka meminta izin ke-
pada Mirza Qadiani untuk membangun masjid baru.
Mirza menyuruh mereka menunggu, sementara dia
mencoba berdamai dengan orang-orang, karena dalam
hal itu tidak akan ada kebutuhan untuk membangun
masjid. Mereka [orang-orang Ahmadi] harus menang-
gung banyak penghinaan. Hubungan sosial mereka
dengan kaum Muslim dihentikan, istri-istri mereka
diambil dari mereka, mayat mereka harus dilempar ke

dalam lubang tanpa kain kafan atau ritual pemakaman,

618



J. Abmadiyah dan Muslim Lainnya

dll. Saat itulah pendusta Qadiani ini mengeluarkan
nota perdamaian ini.” (Isytihar Mukhadat Musailimah
Qadiani, hlm. 2)

Hal ini menunjukkan bahwa orang-orang Ahmadi tidak
hanya dianiaya dan dilarang mengikuti jemaah dan masjid, te-
tapi para maulawi yang memicu penganiayaan ini secara terbuka
bangga melakukannya. Betapa zhalimnya, mengingat keadaan
ini, menuduh orang-orang Ahmadi memisahkan diri dari kaum
Muslim lainnya!

Sebagai jawaban atas surat mengenai masalah ini yang beli-
au terima pada bulan Maret 1908, menjelang akhir hayat beliau,

Hazrat Mirza menulis:

“Karena para maulawi negeri ini, akibat fanatisme
(ta'asub) mereka, secara umum telah menyatakan kami
kafir, dan telah menulis fatwa-fatwa, dan orang-orang
lainnya adalah pengikut mereka, maka jika ada orang-
orang yang, untuk memperjelas posisi mereka sendiri,
membuat pengumuman bahwa mereka tidak meng-
ikuti para maulawi yang mengafirkan orang lain ini,
maka akan diperbolehkan [bagi orang Ahmadi] untuk
salat bersama mereka. Jika tidak, orang yang menyebut
seorang Muslim sebagai kafir, menjadi kafir dirinya
sendiri. Jadi bagaimana kita bisa salat di belakangnya?

Syariat yang suci tidak mengizinkannya.” (Surat dice-
tak di surat kabar Badr, 24-31 Desember 1908)

619



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Harus diingat pula bahwa, menurut semua otoritas Muslim,
ada syarat-syarat tertentu yang harus dipenuhi seseorang untuk
bertindak sebagai imam salat, dan syarat-syarat ini ditetapkan
secara bervariasi oleh setiap mazhab dan sekte. Hazrat Mirza
Ghulam Ahmad telah mensyaratkan kondisi bahwa seorang
imam, yang di belakangnya orang Ahmadi boleh salat, harus-
lah orang yang tidak menyebut Muslim sebagai kafir, dan tidak
memihak para maulawi yang menyebut orang Ahmadi sebagai
kafir. Tidak pernah Hazrat Mirza memerintahkan pengikutnya
untuk menjauhkan diri dari salat di belakang seorang imam ha-
nya karena alasan bahwa dia adalah seorang non-Ahmadi.

Terakhir, harus dicatat bahwa anggota dari berbagai sekte
dan kelompok hanya melakukan salat di belakang imam dari
keyakinan mereka sendiri. Lihat fatwa-fatwa yang dikutip pada
bab 18 dari bagian 3: Bukti.

HAZRAT MIRZA TENTANG MAYORITAS UMAT ISLAM

Telah dicatat di atas bahwa Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
telah menarik perbedaan yang jelas antara orang-orang Muslim
yang mencaci beliau dan menyebut beliau kafir, dengan orang-
orang Muslim yang tidak melakukan hal demikian. Mengenai
golongan yang terakhir ini, beliau menunjukkan toleransi yang
sempurna kepada mereka, dan memperlakukan mereka sebagai
saudara sesama Muslim. Faktanya, beliau menganggap mayori-
tas umat Islam berada dalam kategori terakhir ini, sebagaimana

ditunjukkan oleh pengamatan beliau yang dikutip di bawah ini:

620



J. Abmadiyah dan Muslim Lainnya

“Ada tiga jenis orang [yakni Muslim] pada saat ini.
Pertama, mereka yang terbakar oleh kebencian dan
kedengkian, dan bertekad melakukan penentangan
karena kekeras-kepalaan dan fanatisme. Jumlah mere-
ka sangat kecil. Kedua, mereka yang condong kepada
kami. Jumlah mereka sedang meningkat. Ketiga, mere-
ka yang diam, tidak memihak ke satu sisi maupun ke
sisi yang lain. Mereka adalah mayoritas. Mereka tidak
berada di bawah pengaruh para maulawi, juga tidak
bergabung dengan mereka dalam mencaci kami. Oleh

karena itu, mereka masuk dalam kategori kami sendi-

ri.” (Al-Hakam, 17 Februari 1904)

621



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

622



INDEKS I

Ini terutama merupakan indeks sumber-sumber dan oto-
ritas-otoritas yang kutipannya telah disitir dalam Bukti dan
Lampiran. Angka-angka setelah setiap entri merujuk pada
halaman di mana nama sumber tersebut muncul. Kutipan se-
benarnya, dalam banyak kasus, mungkin berlanjut ke halaman
berikutnya, atau bersambung dari halaman sebelumnya. Indeks
ini juga memiliki beberapa referensi ke halaman di mana nama
entri hanya muncul dalam teks, tanpa kutipan terkait, namun
referensi semacam itu sangat selektif.

Dalam menyusun nama-nama Muslim timur menurut
urutan abjad, kami telah menggunakan konvensi berikut: jika
nama belakang seseorang adalah ‘nama keluarga’ yang dapat
dikenali, entri didaftarkan di bawah nama itu (misalnya Barelvi,
Sayyid Ahmad, atau Pervez, Ghulam Ahmad); jika tidak, nama
lengkapnya, tidak termasuk gelar apa pun, yang digunakan
(misalnya Muhammad Ali, Maulana, atau Ja'far Khan, Malik).
Namun pembaca disarankan dalam hal apa pun untuk me-
meriksa kemungkinan entri alternatif, jika sebuah nama tidak

ditemukan di posisi yang diharapkan.

623



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran
Referensi ke Al-Quran Suci hanya menunjukkan tem-
pat-tempat utama di mana ia dikutip. Referensi ke Nabi Suci

Muhammad dapat ditemukan melalui nama-nama koleksi

Hadis.

Aal Hasan, Maulana

Abdul Aziz, Syah

Abdul Haqq Muhaddis dari
Delhi

Abdul Karim, Maulavi
Abdur Rasyid, Maulana
Abidin, Sayyid Muhammad
Abu Bakar

Abu Dawud

Abu Hanifah, Imam

Abu Tamam

Abul Jamal Ahmad, Maulana
Abul Mahmud, Maulavi
Aftab-ud-Din Ahmad,
Maulavi

Afzal Haq, Chaudry

Ahl-i Hadis

Ahmad Said, Maulavi
Ahmad bin Hanbal, Imam
Ahrar

Al-’Aini

Al-Hakam 169-171,
Al-Imadi, Maulana Abdullah
Al-Insan al-Kamil

624

Al-Jamiat

Al-Khouly, Dr Ebrahim
Ali

Ali Hujwiri

Ali Qari, Mulla

Aligarh Institute Gazette
Ameer Ali, Sayyid
An-Nadwah

Anjuman Himayat-i Islam
Ansarullah

Anwarus Sufiyyah

Arnold, T.W.

Asad, Muhammad

Asbab Nuzul al-Quran
Asyhad-ud-Din, Sayyid
Aslam Khan Baloch
Asqalani, Imam Hajar
Attar, Fariduddin

Attar, Khawaja Habibullah
Azad, Maulana Abul Kalam
Baba Dawud Khaki

Badr

Bahu, Sultan

Baidhawi



Indeks [

Banori, Muhammad Yusuf
Barelvi, Ahmad Raza Khan
Barelvi, Sayyid Ahmad
Barelvi

Bashir-ud-Din, Maulavi
Batalvi, Asyiq Husain
Batalvi, Maulavi Muhammad
Husain

Batiniyah

Bhutto, Zulfiqar Ali
Bukhari,

Bukhari, Abu Dzar
Bustami, Abu Yazid
Charagh Ali, Maulavi
Chishti, Muinuddin
Chishti, Prof. Yusuf Salim
Curzon Gazette

Dawat, mingguan
Daryabadi, Maulana Abdul
Majid

Deobandi

Faisal, Raja Arab Saudi
Fargleet, Maulavi Muhammad
Usman

Fathul Bari

Fazl-i Husain, Mian Sir
Fushus al-Hukam

Gakharwi, Maulavi Ahmad
Din

Gangohi, Rasyid Ahmad
Gangohi, Syekh Sadiq
General wa Gubar Asafi
Ghalib, Mirza

Ghazali

Ghaznavi, Abdul Jabbar
Ghaznavi, Maulavi Abdullah
Ghulam Farid Chachran,
Khawaja

Ghulam Sarwar, Hafiz
Habibur Rahman dari
Ludhiana, Maulavi

Hanafi

Haqqani, Maulana Abdul
Haqq

Hasan Nizami, Khawaja
Hasan, Maulavi Muhammad,
dari Rampur

Headley, Lord

Hunter, W.W.

Ibnu Abbas

Ibnu Abu Hamrah

Ibnu Arabi, Syekh Muhyiddin
Ibnu Hajar, Allamah

Ibnu Qayyim, Hafiz

Ibnu Taimiyah

625



Kasus Abmadiyah

Ikram, Syekh Muhammad
Imroz, Daily

Inayatullah, Maulavi Hafiz,
dari Wazirabad

Indian Antiquary, The
Indian Musalmans, The
Iqbal, Afzal

Igbal, Allamah Dr Sir
Muhammad

Irsyad Ali, Maulavi

Irving, T.B.

Isya'at as-Sunnah

Islahi, Maulana Amin Ahsan
Islamic Council of Europe
Islamic Foundation, Leicester,
U.K.

Ismail Syahid, Maulana Sayyid
Muhammad

Ismail, Syekh Yusuf bin

Israr Ahmad, Dr

Ja'far Khan, Malik

Jafar Shadiq, Imam
Jalaluddin, Allamah Sayyid
Jam’iyyatul Ulama Hind
Jailani, Abdul Qadir,

Jilli, Abdul Karim

Jinnah, Quaid-i-Azam
Mohammad Ali

626

Lampiran-Lampiran

Kamal-ud-Din, Khawaja
310-313

Kanzul Ummal

Kayani, Hakim

Khalid Mahmud, Allamah
Khan, Sir Sayyid Ahmad
Khurshid Ahmad, Prof.
Kifayatullah, Mufti
Lahore Municipal Gazette
Lanes Lexicon

Lisanul Hukam

Madani, Husain Ahmad
Madina, surat kabar
Mahmudul Hasan dari
Deoband

Majma az-Zawa'id

Malik, Abdullah

Malik, Imam

Mansyur Muhammadi,
Bangalore

Maududi, Maulana Sayyid
Abul Alla

Metcalf, Dr Barbara Daly
Mir Dard, Khawaja

Mir Hasan, Maulana Sayyid
Mir Muhammad Said
Mirza Bashiruddin Mahmud
Ahmad



Indeks [

Mirza Hairat dari Delhi
Misykat al-Mashabib
Mohamed Ali dari Comrade
Mufti Muhammad Sadiq
Muhammad Ali, Hazrat
Maulana

Muhammadi, Khawaja
Muhammad Nasir
Mujaddid-i Azam

Mumtaz Ali, Maulana Sayyid

Niyaz Fatehpuri, Allamah
Nuruddin, Hazrat Maulana
Paigham Sulp

Pervez, Ghulam Ahmad
Pickthall, Marmaduke
Preaching of Islam, The
Qadir-ud-Din, Tuan Hakim
Qalandar, Syah Syaraf Bu Ali
Qamaruddin, Hafiz, dari
Sayyal Syarif

Munir Report (Laporan Munir) Qamaruddin, Syekh

Munir, Hakim Muhammad
Muslim, Sahih

Muslim League (Liga Muslim)
Nadwatul Ulama, Lucknow
Nadwi, Abul Hasan Ali
Nadwi, Sayyid Sulaiman
Najran, delegasi

Nanotavi, Muhammad Qasim

Nagshbandi, Khawaja Ziaullah

Nasa’i

Nasiruddin Chiragh

Nazir Ahmad, Syamsul Ulama
Deputi

Nazir Husain, Maulana
Sayyid, dari Delhi

Nigar, bulanan Lucknow

Niyaz Ahmad, Syah

Qastalani, Allamah
Qayumi, Allamah Abdul
Qayyum

Quran Suci

Qurthubi, Imam

Radd al-Mukhtar

Rafiq, Muhammad
Raghib, Mufradat karya,
Rahmatullah Muhajir Makki,
Maulavi

Razi, Imam

Rub al-Bayan

Rubh al-Maani

Rumi, Jalaluddin

Sadi, Syekh

Sabir Kalyari, Syekh
Sadiqul Akhbar

627



Kasus Abmadiyah

Said Amir dari Koth

Sajjad Ahmad, Maulana
Samiullah Khan, Maulavi
Sanaullah dari Amritsar,
Maulavi

Sanaullah dari Panipat
Sarwar Syah, Maulavi Sayyid
Schimmel, Anne Marie
Syafi, Mufti Muhammad, dari
Deoband

Syaf’i, Imam

Syekh Ahmad Sirhindi, mujad-
did alf tsani,

Syakar Ganj, Fariduddin
Syarif, Maulana Muhammad
Syarah Figih Akbar

Syarah Mawagqif

Syarah Syifa

Syarah Aqa’id Nasafi
Syaukani, Imam

Sya’rani, Abdul Wahhab
Syiah

Syibli, Abu Bakar

Syibli, Maulana

Siddiq Hasan Khan, Nawab
dari Bhopal

Siddiqi, Maulavi Haidar

Zaman

628

Lampiran-Lampiran

Sipa Salar, Fariduddin
Siraj-ud-Din, Maulavi
Sirr-e Dilbaran

Siyalwi, Khawaja Syamsuddin
Suhrawardi, Syahabuddin
Sultan Turki

Sunni

Thabarani

Tabriz, Syamsuddin

Tafsir Ibnu Jarir

Tafsir Ibnu Katsir

Tafsir Kabir

larikh Thabari

Tarjuman al-Wahhabiyyah
Tarjuman as-Sunnah
Tasyhizul Azhan

Tayyib, Qari Muhammad
Tazkiratul Auliya

Thanvi, Maulana Asyraf Ali
Tirmidzi

Taunsvi, Khawaja Syah
Sulaiman

Tubfatul Akhyar

Umdatul Qari

Ummul Qura

Usmani, Syabbir Ahmad
Wahabi



Indeks [

Wahid-ud-Din, Maulavi
Sayyid

Wakeel, surat kabar Amritsar
Waliyullah, Syah

Woking Muslim Mission
Yusuf Ali, Abdullah

Zafar Ali Khan, Maulavi
Zahid al-Husaini, Maulavi
Zamakhsyari, penulis Kasysyaf
Zamindar, Daily

Four Questions Answered (Juni
1897)

Government Angrezi aur Jihad
dan Zamimah-nya (Mei 1900)
Hamamatul Busyra (1894)
Hagqigatul Mahdi (Feb. 1899)
Hagqiqatul Wahyi (Mei 1907)
Hujjatul Islam (Mei 1893)
Hujjatullah (Mei 1897)

ljaz-i Ahmadi (Nov. 1902)
Itmamul Hujjah (Juni 1894)
Izalah Aubam (Sep. 1891),
Jang Mugaddas (Juni 1893)
Karamatus Shadiqin (Agus.
1893)

Kasyful Ghita (Des. 1898)

Kashti-i Nub (Okt. 1902) 220-

Kitab al-Bariyyah (Jan. 1898)

Lecture Sialkot (Nov. 1904)
Lujjatun Nur (1900)

Masih Hindustan Mein (1899)
Mawahibur Rahman (Jan.
1903)

Nishan Asmani (Mei 1892)
Nurul Haq, Bagian I (Feb.
1894)

Nurul Quran, Bagian II (Des.
1895)

Raz-i Hagigat (Nov. 1898)
Review Mubahatsah (Nov.
1902)

Sat Bachan (Des. 1895)
Syahadatul Quran (Sep. 1893)
Siraj Munir (Maret 1897)
Tauzih Maram (Jan. 1891)
lazkiratus Syahadatain (Okt.
1903)

Tiryaqul Quiub (Okt. 1902)
Tubfah Golarwiyyah (Sep.
1902)

Tubfah Qaisariyyah (Mei
1897)

Zia-ul-Hagq (Mei 1895)
Al-Hakam (surat kabar Jemaat
Ahmadiyah) 122:(dua kali),

629



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

Badr (surat kabar Jemaat Tafsir Surah Fatihab (tafsir
Ahmadiyah) mengenai surah Al-Fatihah)
Din al-Haq

Fatawa Ahmadiyya (kumpulan
arahan/fatwa Hazrat Mirza)
Surat kepada Maulavi
Ahmadullah

Surat kepada Mian Ghulam
Qadir dari Jeonjal

Majmuah Isytibarat (kum-
pulan maklumat publik yang
dikeluarkan oleh Hazrat
Mirza)

Maktubat Abmadiyya (kum-
pulan surat-surat Hazrat
Mirza)

Malfuzat (pembicaraan dan
wacana Hazrat Mirza, dikom-
pilasi dari surat kabar Jemaat
Ahmadiyah pada masa itu)
Manzur llahi (sebagai sumber
terakhir)

Rubani Khaza'in (karya-karya
tulis Hazrat Mirza yang
dikumpulkan, dengan
pengantar)

Rubani Khaza'in No. 2 (sebagai
Malfuzat)

630



[Tambahan/Lampiran]

[TAMBAHAN/
LAMPIRAN]

Alasan yang diajukan oleh para tergugat untuk menarik diri
dari kasus tersebut adalah bahwa, dalam pandangan mereka,
pengadilan non-Muslim tidak dapat memberikan keputusan
berdasarkan hukum Islam (lihat History of the Case [Sejarah
Kasus], hlm. 7-26). Sejak buku ini masuk percetakan, berita
berikut telah terungkap. Surat kabar harian terkenal Jzng meng-
adakan forum pada bulan November di mana satu masalah yang
dibahas adalah usulan untuk membentuk pengadilan tinggi di
Pakistan dengan fungsi menentukan apakah undang-undang
yang dibuat oleh parlemen sejalan dengan Al-Quran dan Hadis.
Dr. Israr Ahmad, ulama Pakistan yang paling terkenal, meng-
ungkapkan pandangan berikut di seminar ini:

Jang: Apa kualifikasi untuk hakim yang ditunjuk ke peng-
adilan ini?

Dr. Israr Ahmad: Itu terserah Anda. Seorang hakim dapat
ditunjuk sama seperti hakim Pengadilan Tinggi ditunjuk. Kami
tidak meminta harus ada panel ulama yang terpisah. Itu akan

menjadi teokrasi. Keberatan itu benar bahwa jika kekuasaan ini

631



Kasus Abmadiyah Lampiran-Lampiran

diberikan kepada para pemimpin agama maka itu akan mena-
fikan demokrasi, dan membuat teokrasi. Masalah sebenarnya
adalah pendirian sebuah pengadilan. Kami bahkan tidak menye-
but-nyebut pemimpin agama. Contoh-contoh yang baik tentang
hal ini telah diberikan: dalam pidato Mian Tufail Muhammad
[ketua Jamaat-i-Islami, partai Islam ortodoks utama Pakistan]
pada Konvensi Syariat contoh-contoh diberikan, yaitu, bahwa
di bawah kekuasaan Inggris pengadilan biasa menyelesaikan ba-
nyak masalah hukum perdata Islam menurut hukum Islam, dan
di pengadilan-pengadilan itu hakim-hakim Hindu memberikan

keputusan.

“Siapa pun yang menjadi hakim tidaklah menjadi
persoalan. Tidak pula disyaratkan bahwa hakim terse-
but harus seorang ulama agama. Di pengadilan selalu
ada dua pihak penasihat hukum, dan keduanya akan
menjelaskan dengan sangat rinci apa yang—menurut
masing-masing—bersumber dari Al-Qur’an dan apa
yang berasal dari Hadis. Pengadilan inilah yang kemu-
dian memutuskan bahwa yang menjadi keputusan final
adalah apa yang benar-benar terdapat dalam Al-Qur’an
dan Sunnah. Keputusan terakhir bukanlah pendapat
orang banyak, dan bukan pula pandangan para pemu-

ka agama.
Bahkan jika kita berbicara tentang pemimpin-pemimpin
agama, persoalan kualifikasi pun akan muncul: ulama yang

mana yang memiliki otoritas dan pengesahan untuk dijadikan

632



[Tambahan/Lampiran]

rujukan? Dalam perkara seperti ini, kami berpendapat bahwa
sebuah pengadilan tetap harus dibentuk—bahkan sekalipun
hakimnya adalah seorang non-Muslim.”

Jang: Bisakah seorang non-Muslim menjadi hakimnya?

Dr. Israr Ahmad: Bisa. Hakim Cornelius [Ketua Mahkamah
Agung Kristen yang terkenal di Pakistan] dapat menentukan
bahwa suatu hal tertentu sesuai dengan hukum Islam dan hal
lain tidak. Setiap orang yang ahli dapat memutuskan apa yang
benar atau salah menurut konstitusi Amerika, atau apa yang be-
nar atau salah menurut tradisi Inggris. Dengan cara yang sama,
Al-Quran dan Sunah bukanlah hal yang rumit. Ada kitab Allah,
dan ada Sunah Nabi Suci, dan sistem ini telah berjalan selama
tiga belas abad.”

(Harian Jang, bagian majalah mingguan, edisi Rawalpindi,
14-20 November halaman 2. Judul Berita: “Seorang non-Mus-
lim bisa menjadi hakim Pengadilan Syariat — Dr. Israr Ahmad)

633



	Kata Pengantar
	Persembahan
	Pendahuluan
	Bagian 1: 
Sejarah Kasus
	Sejarah Kasus
	Bagian 2: 
Keputusan
	Putusan
	Bagian 3: 
Pembuktian
	1. Siapakah Muslim Itu?
	Qur'an Suci
	Bagaimana Nabi Suci mengislamkan orang-orang
	Otoritas Muslim tentang 'Siapakah Muslim Itu'
	Nabi Suci tentang Tanda-Tanda Praktis Seorang Muslim
	Larangan Takfir
	Seorang Mu'awwil tidak dapat disebut Kafir

	2. Keyakinan H. Mirza Ghulam Ahmad dan para pengikutnya
	3. Masalah Khatam an-nabiyyin
	Keyakinan pada Khatam an-nabiyyin
	Makna Khatam an-nabiyyin
	Bantahan terhadap pengakuan kenabian

	4. Wahyu dalam Islam
	Al-Qur'an dan Hadis tentang keberlanjutan wahyu
	Wahyu kepada Para Sahabat Nabi Suci
	Pandangan teolog dan otoritas keagamaan Muslim

	5. Wahyu dan Dakwahan Hazrat Mirza
	Wahyu Nubuwwah dan Wahyu Wilayah
	Makna Muhaddats

	6. Istilah Nabi dan Rasul bagi yang Bukan Nabi
	Perbedaan antara makna harfiah dan terminologis
	Penggunaan metaforis dan penggunaan sebenarnya (hakiki)
	Penggunaan nabi dan rasul untuk para wali
	Ringkasan

	7. Pengakuan Para Wali Muslim Terkemuka
	8. Para Wali Muslim dan Sufi Di India
	Pendahuluan
	Pernyataan para wali
	Kesimpulan

	9. Istilah dan Konsep Tasawuf
	dan Tarekat
	Fana fi ar-rasul
	Zilli Nubuwwat
	Buruzi Nubuwwat
	Matsil Anbiya — Semisal Para Nabi
	Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi
	Finalitas Kenabian

	10. Klarifikasi tentang “Koreksi Sebuah Kekeliruan”
	Surat oleh Sayyid Muhammad Ahsan dari Amroha
	Insiden kedua yang tercatat
	Makna muhaddats dalam "Koreksi Sebuah Kekeliruan"

	11. Tidak Ada Dakwahan Kenabian (Ringkasan 20 Argumen)
	12. Gelar Maryam dan Al-Masih Bagi Umat Islam
	Bagaimana seorang mukmin menjadi Maryam dan Al-Masih
	Para Wali Muslim diumpamakan dengan Yesus dan Maryam
	Sabda Nabi Suci Muhammad
	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
	Makna Al-Masih dan pengakuan sebagai Al-Masih yang Dijanjikan

	13. Pengakuan Sebagai Al-Masih Tidak Bertentangan dengan Islam
	Ulama tentang pengakuan sebagai Al-Masih atau Imam Mahdi
	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

	14. Penggenapan Nubuat
	Nubuat memerlukan penafsiran
	Kekeliruan dalam menafsirkan mimpi dan visi
	Penundaan dan pembatalan nubuat
	Nubuat tentang Azab
	Ringkasan

	15. Kemuliaan Yesus
	Hazrat Mirza memuliakan Yesus sebagai Nabi Allah
	Jawaban Hazrat Mirza terhadap serangan Kristen
	Ulama Muslim mengkritik Yesus dalam Injil

	16. Kelahiran Yesus
	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
	Dalil-dalil dari Al-Qur'an Suci dan Hadis
	Pandangan Muslim
	Pandangan para pengikut Hazrat Mirza Ghulam Ahmad

	17. Jihad
	Jihad dalam Qur'an Suci dan Hadis
	Jihad — Pandangan para pemimpin agama Islam
	Pandangan Hazrat Mirza Ghulam Ahmad tentang jihad
	Mengapa Hazrat Mirza harus menjelaskan makna Jihad
	Jihad dan Pemerintah Inggris
	Pernyataan Hazrat Mirza tentang kesetiaan pada pemerintahan Inggris

	18. Fatwa-Fatwa Kafir
	19. Sikap Terhadap Sesama Muslim
	Shalat Jenazah untuk Muslim lainnya
	Melakukan shalat di belakang Muslim lainnya

	20. Penghormatan Kepada Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
	21. Penghormatan kepada Ahmadiyah Lahore
	Penghormatan kepada Muhammad Ali dan Ahmadiyah Lahore
	Misi Woking di bawah Gerakan Ahmadiyah Lahore

	Lampiran-
Lampiran
	A. Siapakah Muslim Itu?
	B. Isu Khatamun Nabiyyin
	C. Wahyu Dalam Islam
	D. Muhaddats dan Dakwahan Hazrat Mirza
	E. Penggunaan Istilah Nabi dan Rasul untuk Non-Nabi
	F. Ummati wa Nabi — Pengikut dan Nabi
	G. Klarifikasi Koreksi Sebuah Kekeliruan
	H. Umat Islam dan Pemerintahan Inggris 
di India
	I. Laporan Munir tentang Fatwa-fatwa kafir
	J. Ahmadiyah dan Muslim Lainnya
	Indeks I

